## GLASENAPP-STIFTUNG BAND 16

# HERMAN LOMMEL

# KLEINE SCHRIFTEN

HERMAN LOMMEL

KLEINE SCHRIFTEN

HERAUSGEGEBEN VON
KLAUS L. JANERT

Lommel, Herman

Kleine Schriften / hrag. von Klaus L. Janett. - 1. Aufl. - Wiesbaden: Steiner. 1978.

(Glasenapp-Stiftung; Bd. 16) ISBN 3-515-02702-5

#### Alle Rechte vorbehalten

Ohno ausdrückliche Genehmigung des Verlages ist es auch nicht gestattet, das Werk oder einzelne Teile daraus nachzudrucken oder auf fotomechanischem Wege (Fotokopie, Mikrokopie usw.) zu vervielfältigen. Gedruckt mit Unter stätzung der Glasenapp-Stiftung. © 1978 by Franz Steiner Verlag GmbH, Wiesbaden. Herstellung: Rhaingold-Druckerei, Mamz, und Offssteltzuck

R. Wahl, Hadamar

Printed in Germany

#### VORWORT

Von der Indogermanistik ausgehend und in die Mythenkunde weisend, hat Herman Lommel (7.7.1885—5.10.1968) insbesondere die Alt-Iranistik wie Alt-Indologie als seine Arbeitsgebiete gepflegt, denen er mehrere Monographien und eine Fülle von kleinen Schriften widmeter. Von diesen bisher weit verstreiten Aufsätzen und Besprechungen vereinigt der vorliegende Sammelband, der durch die wahrlich gemeinmützie Stiftung des Indologen und Religionswissenschaftlers Helmuth von Glasenapp wie durch den Franz-Steiner-Verlag ermöglicht wurde, vor allem indologien interessierende Arbeiten, nachdem u. a. eine Anzahl von iranistischen Unteruchungen zur Awestaforschung hatte bereits nachgedruckt werden können.

Man wird diese Kleinen Schriften vom rein fachlichen Standpunkt aus mit apeziellem Gewinn studieren, wobei gelegentlieh sonst wenig beachtete Perspektiven durch die mythenkundlichen Grundanschauungen des Autors in oft erstaunlicher Weise hervortreten. Zugleich dürfte das Studium der Kleienen Schriften von Herman Lommel, der sich gradlinig und fair mit den Kollegen seiner Zeit, wo immer es ihm angebracht erschien, persönlich auseinanderzusetzen suchte, wissenschaftsgeschichtlich von Interesse sein: Wie sich Lommel seinen Lehrern und Freunden (wie Wackernagel, Andress, Otto, Frobenius, um zur einige zu nennen) echt verpflichtet fühlte, so läßt sein Werk von innen her uns etwas vom Wesen der Zwanziger Jahre, das hier im Grunde wohl richtungsweisend blieb, spüren.

Für meine herausgeberischen wie bibliographischen Tätigkeiten lieh mir Frau Berta Lommel mit großer Liebenswrittigkeit die Anlastasammlung ihres Vaters, und ich konnte zugleich mit Gewinn die Schriftenverzeichnisse nutzen von Hildegard Hoffmann, Wilhelm Rau und Friedrich Wieschke (in: Faideams 7. 1908). 8, 147–158 und 15. 1969, 8, 3–79. Für freundliche Unterstätzung und Hilfe bei Fertigstellung des Buches habe ich auch den Herren K. Jost und R. P. Das herzich zu danken.

Köln-Lindenthal 5.10.1977 K.L.J.

## BIBLIOGRAPHIE DER SCHRIFTEN HERMAN LOMMELS

### ZUGLEICH

### INHALTSVERZEICHNIS DES VORLIEGENDEN BANDES

 Die kleinen Schriften (A. Indogermanistisches, B. Indisches und Iranisches, C. Verschiedenes, D. Nachrufe) – 2. Monographien – 3. Einzelbeiträge zu Sammelwerken – 4. Monographischer Nachdruck – 5. Übersetzung – 6. Rezensionen – 7. Würdigung von und Nachruf auf Herman Lommel

## DIE KLEINEN SCHRIFTEN

## A. Indogermanistisches

| Klein- und Großvieh.  [Kuhns] Zeitschrift für vergleichende Sprachforschung auf dem Gebiete der indogermanischen Sprachen. 46. 1914, S. 46–54                                               | 1  |
|---------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|----|
| Litauisch triszéti.  [Kuhns] Zeitschrift für vergleichende Sprachforschung auf dem Gebiete der indogermanischen Sprachen. 46. 1914, S. 127.                                                 |    |
| Neutrum und sächliches Geschlecht. Antidoron. Festschrift Jacob Wackernagel. Göttingen 1923, S. 168–180.                                                                                    | 10 |
| "Kämmen" und "frisieren" in einigen indogermanischen Sprachen.<br>[Kuhns] Zeitschrift für vergleichende Sprachforschung auf dem Gebiete der indogermanischen Sprachen. 53. 1925, S. 309-311 | 23 |
| Ablauts-Betrachtungen. [Kuhns] Zeitschrift für vergleichende Sprachforschung auf dem Gebiete der indogermanischen Sprachen. 59. 1982, S. 193-204                                            | 26 |

## B. Indisches und Iranisches

Verwechslung von (chet) und (alef) im Awesta. Festschrift Friedrich Carl Andreas. Leipzig 1916, S. 97-108.

#### Die Poesie des Awesta.

Internationale Monatsschrift für Wissenschaft, Kunst und Technik. 15. 1921, Sp. 629–660.

| Kleine Beiträge zur arischen Sprachkunde. ([1]. Zunge; [2]. Ohr; [3].<br>Nass; [4]. aw. suwrä; [5]. aw. raës! mischen; [6]. ar. bhřinäti.)<br>[Kuhna] Zeitschrift für vergleichende Sprachforschung auf dem Ge-<br>biete der indogermanischen Sprachen. 50. 1922, S. 260-275                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | 38 | Friedrich Schlegels Charakteristik des Sanskrit u. die deutsche Sprache. Deutsche Vierteljahresschrift für Literaturwissenschaft und Geistes- geschichte, Halle. 8. 1980, S. 647-659.  Some corresponding conceptions in old India and Iran. | 100 |
|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|----|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-----|
| Awestische Einzelstudien. ([1], Y. 51,22 und das Gebet yehhe hätum; [2]. aw. fraßa-Winder, wunderbar.) Zeitschrift für Indologieu und Iranistik. 1. 1922, S. 16-32. Untsruuchungen über die Metrik des jüngeren Awesta, [1]. (Einleitung; 1. Prossische und metrische Formeln zur Ankländigung direkter Rede.) Zeitschrift für Indologie und Iranistik. 1. 1922, S. 185-245. Awestische Einzelstudien. (I. Die Bezeichnung der Himmelagegenden und die Orientierung im Awesta; 2. aw. ax Yarcta; 3. Astö. Vikötus). Zeitschrift für Indologie und Iranistik. 2. 1923, S. 204-236. Awestische Einzelstudien. (I. aw. nas., nas.; 2. aw. fra-vaz; 3. aw. basönkea, (Akk.Pl. von basönah- oder basönä); 4. gouru. zasöna (Y. 10,113); 6. Y. 9,26; 6. Doppel-yod als arsaktisches Schreibung für y consonans; 7. aw. zoyuno- Waffe.) Zeitschrift für Indologieu und Iranistik. 3. 1925, S. 163-178. |    | Dr. Modi Memorial Volume. Bombay 1980, S. 260–272.                                                                                                                                                                                           |     |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |    | Der medische Name Mazdaka.<br>[Kuhns] Zeitschrift für vergleichende Sprachforschung auf dem Ge-                                                                                                                                              |     |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |    | biete der indogermanischen Sprachen. 58. 1981, S. 140-142.                                                                                                                                                                                   |     |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |    | Zarathustra. Vortrag gehalten am 12. 5. 1931 anläßlich der Kultur-<br>morphologischen Tagung in Frankfurt a. M. Der Erdball. Illustrierte Zeitschrift für Länder- und Völkerkunde. 9.                                                        |     |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |    | 1981, S. 321-331.                                                                                                                                                                                                                            |     |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | 54 | War Zarathustra ein Bauer?  [Kuhns] Zeitschrift für vergleichende Sprachforschung auf dem Ge-                                                                                                                                                |     |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |    | biete der indogermanischen Sprachen. 58. 1931, S. 248–265.<br>[Aufgenommen in: Zarathustra. Darmstadt 1970, S. 33–52.]                                                                                                                       |     |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |    | Vediea und Avestica. (1. Bemerkungen zur indoiranischen Sprachkun-<br>de. [a]. ai. karoti; [b]. rv. ürdhva- sthä; [e]. aw. hukoropta; 2. Mutter<br>und Kind bei Mensch und Tier in einigen vedischen Vergleichen.)                           |     |
| Resă.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | .= | Zeitschrift für Indologie und Iranistik. 8. 1981, S. 267–280                                                                                                                                                                                 | 113 |
| Zeitschrift für Indologie und Iranistik. 4. 1926, S. 194–206                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | 87 | Eine arische Form magischer Gottesanrufung. Acta Orientalia. 10. 1932, S. 372-379.                                                                                                                                                           | 127 |
| Onessuchungen noer die netrik die jungeren Awesta. [2-]. (2. Zeinkalbige Verse; Nachtrag; Berichtigungen; Stellen-Index.) Zeitschrift für Indologie und Iranistik. 5. 1927, S. 1–92.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |    | Auslegung von Vedastellen. (RV 4,54,2; 2,38,8.) Acta Orientalia. 11. 1933, S. 134–139.                                                                                                                                                       | 135 |
| Awestische Einzelstudien. (1. Schwankende Bezeichnung von auslautendem 4; 2. Der Biberpelz; 3. Zum awestischen Schriftzeichen w; Nachtrag.) Zeitschrift für Indologie und Iranistik. 6. 1928, S. 126–162.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |    | Contributions to an Interpretation of the Gathas. Translated from the<br>German by Blanche Lommel.<br>Oriental Studies in honour of Cursetji Erachji Pavry. London 1938, S.<br>281–285.                                                      |     |
| Awestische Einzelstudien. (1. Y. 5,50 und Y. 19,77; 2. apišma.x*ara-V. 13,47; 3. aw. spenta- klug.)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |    | Von arischer Religion.<br>Geistige Arbeit. 1,23. 1934, S. 5–6.                                                                                                                                                                               |     |
| Zeitschrift für Indologie und Iranistik. 7. 1929, S. 33-53.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |    | Soma.                                                                                                                                                                                                                                        |     |
| Die zarsthustrische Religion. 1-3 und 4-7. Vortrag, gebalten auf dem 17. Internationalen Orientalisten-Kongreß nu Oxford, 1928. Die Christliche Welt, Gotha. 43. 1929, Sp. 771-775 und 833-887. The Zoroastrian Religion. Translated from the German by B. Lommel. [Englische Version des Vortrages, Die zarathustrische Religion".] The Quest. London. 20. 1928, S. 113-130.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |    | Forschungen und Fortschritte. 11. 1985, S. 21–22.                                                                                                                                                                                            |     |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |    | Naotara und Spitāma.<br>Indogermanische Forschungen. 53. 1935, S. 165–186.                                                                                                                                                                   |     |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |    | Worte Zarathustras.<br>Forschungen und Fortschritte. 11. 1935, S. 336–337.                                                                                                                                                                   |     |
| La religione di Zarathustra. (Versione di A. Pauletig.) [Italienische<br>Version des Vortrags "Die zarathustrische Religion".]<br>Studi e materiali di Storia delle Religioni. 5. 1929, S. 5-20.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |    | Yasna 29: die Klage des Rindes.<br>Zeitschrift für Indologie und Iranistik. 10. 1985/86, S. 96-115.<br>[Aufgen. in: Die Gathas d. Zarathustra. Basel/Stuttgt. 1971, S27-40.]                                                                 |     |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |    |                                                                                                                                                                                                                                              |     |

| Eine Beziehung zwischen Veda und Edda. [AV 1,14 und Skirnismál 29ff.]                                                                                                                                                |     | Bhrigu im Jenseits. Paideuma. 4. 1950, S. 93-109                                                                                                                                                                                  | 209 |
|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-----|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-----|
| Zeitschrift für deutsches Altertum und deutsche Literatur. 73. 1936,<br>S. 245-251.                                                                                                                                  | 141 | Vedische Einzelstudien. (Über Taitt. Up. 3, Schluß, Bhrguvalli 7-10.)<br>Zeitschrift der Deutschen Morgenländischen Gesellschaft. 99, 1950, S.                                                                                    |     |
| Zarathustra's Gedankengebäude.<br>Zeitschrift für deutsche Kulturphilosophie. 4. 1987, S. 62–83.                                                                                                                     |     |                                                                                                                                                                                                                                   | 226 |
| Das Varuna und Fluch-Gedicht AV 4,16.  Zeitschrift der Deutschen Morgenländischen Gesellschaft. 92. 1988, S.  452–463.                                                                                               | 148 | Vedische Einzelstudien. (Śyāvāśva; Saraṇyū-Saṃjñā.)<br>Zeitschrift der Deutschen Morgenländischen Gesellschaft. 99. 1950, S.<br>225–257.                                                                                          | 233 |
| Vorderglieder awestischer Komposita.<br>Indogermanische Forschungen. 56. 1988, S. 81–108.                                                                                                                            |     | An Aryan Figure of Speech.  Commemoration Volume to Professor P. K. Gode. Poona 1950, S,                                                                                                                                          |     |
| Yasna 32. Wörter und Sachen. 19. 1988, S. 237–265. [Aufgenommen in: Die Gathas des Zarathustra. Basel/Stuttgart 1971, S. 60–74.]                                                                                     |     | Entspricht: Awestische und vedische Einzelstudien. 5. Eine gemein-<br>arische Redensart. Zeitschrift der Deutschen Morgenländischen Ge-<br>sellschaft. 105. 1955, S. 165–167.]                                                    |     |
| Kâvya Uśan.  Mélanges de linguistique offerts à Charles Bally. Genève 1939, S. 209-<br>214.                                                                                                                          | 160 | Vedische Skizzen. (Der Plural der 1. Person in singularischem Sinn;<br>Näsatya; Über RV 4.42.)<br>Festechrift W. Schubring. Beiträge zur indischen Philologie und<br>Altertumskde. Alt- u. Neu-Ind. Stud. 7. Hamburg 1951,8.25–38 | 266 |
| Der Welt-Ei-Mythos im Rig-Veda.  Mélanges de linguistique offerts à Charles Bally. Genève 1939, S. 214- 220.                                                                                                         | 165 | Betrachtungen über Mythos, besonders in Indien und Iran.<br>Paideuma. 5. 1951–54, S. 157–166.                                                                                                                                     | 280 |
| Yasna 34.  [Kuhns] Zeitschrift für vergleichende Sprachforschung auf dem Gebiete der indogermanischen Sprachen. 67. 1846-42, S. 6-26.  [Aufgenommen in: Die Gathas des Zarathustra. Basel/Stuttgart 1971, S. 87-96.] |     | Nachtrag zu "Bhrigu im Jenseits" (Paideuma 4. 1950, S. 93–109).<br>Paideuma. 5. 1951–54, S. 201–202.                                                                                                                              | 290 |
|                                                                                                                                                                                                                      |     | Die Späher des Varuna und Mitra und das Auge des Königs.<br>Oriens. 6. 1953, S. 323–333.                                                                                                                                          | 292 |
| Jugendliche Gotteserkenntnis. Aus einer Upanischad. [Chänd. Up. 4,4-4,9.]                                                                                                                                            |     | Zarathustra.<br>Hesperia. 4, 10. 1958, S. 18–29.                                                                                                                                                                                  |     |
| Paideuma. 2. 1941-43, S. 109-123                                                                                                                                                                                     | 172 | Anähitä-Sarasvati. Asiatica. Festschrift Friedrich Weller. Leipzig 1954, S. 405-413                                                                                                                                               | 303 |
| Weltbild einer frühen Kultur.<br>Paideuma. 3. 1944–49, S. 36–39.                                                                                                                                                     |     | König Soma. Vortrag, gehalten auf dem 8. Internationalen Kongreß für<br>Religionsgeschichte in Rom.                                                                                                                               |     |
| [Nachdruck in: Ad. E. Jensen, Das religiöse Weltbild einer frühen<br>kultur. (Studien zur Kulturkunde. Begr\u00e4nder Leo Frobenius. Hrsg.<br>Ad. E. Jensen. Bd. 9.) Stuttgart 1948, S. 89-92.]                      |     | Numen. 2. 1955, S. 196–205.  Bitz und Donner im Rigveds.                                                                                                                                                                          |     |
| Die Liebe in vedischer Dichtung. Ein Vortrag.<br>Paideuma. 3. 1944–49, S. 102–111.                                                                                                                                   | 187 | Oriens. 8. 1955, S. 258-283.  Awestische und vedische Einzelstudien. (l. jg. aw. oifra; 2. Die Gatha-                                                                                                                             | 322 |
| Mithra und das Stieropfer. Nach einem Vortrag. Paideuma. 3. 1944–49, S. 207–218.                                                                                                                                     |     | Strophe Y. 47,6; 3. Zu Y. 43,13; 4. Himmlische und irdische Nah-<br>rung; 5. Eine gemein-arische Redensart; 6. khila-, abhinne khilye; 7.<br>Herstellung einer Upanisad-Strophe, B.h. Ä. Up. 5,15.)                               |     |
| Die Religion Zarathustras.<br>Neues Abendland. 4. 1949, S. 76–79.                                                                                                                                                    |     | Zeitschrift der Deutschen Morgenländischen Gesellschaft. 105. 1955,                                                                                                                                                               | 348 |
|                                                                                                                                                                                                                      |     |                                                                                                                                                                                                                                   |     |

| Zarathustras Priesterionn.  Studia Indologica. Festschrift für Willibald Kirfel. Bonn 1955, S. 187–195.  [Aufgenommen in: Zarathustra. Darmstadt 1970, S. 199–207.]                                                                                                                          |     |
|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-----|
| Wiedergeburt aus embryonalem Zustand in der Symbolik des altin-<br>dischen Rituals. (Siehe unter: 3. Einzelbeiträge zu Sammelwerken.)                                                                                                                                                        | 564 |
| Die aufopferungsvolle Gattin im alten Indien. (Sävitrī; Sūryā; Mythen-<br>Parallelen; Satl.)  Paideuma. 6. 1955–58, S. 95–109.                                                                                                                                                               | 372 |
| Baumsymbolik beim altindischen Opfer. Paideuma. 6. 1855–58, S. 490–499. [Nachdruck in: Symbolon. Jahrbuch für Symbolforschung. l. Basel/Stuttgart 1960, S. 116–127.]                                                                                                                         | 387 |
| Zarathustra und seine Lehre. Universitas. 12. 1957, S. 267–280.                                                                                                                                                                                                                              |     |
| Über RV 1,28.  Jñānamuktāvalī. Commemoration Volume in honour of Johannes Nobel. New Delhi 1959, S. 133-144.                                                                                                                                                                                 | 399 |
| Symbolik der Elemente in der zoroastrischen Religion.<br>Symbolon. Jahrbuch für Symbolforschung. 2. Basel/Stuttgart 1961,<br>S. 108–120.<br>[Aufgenommen in: Zarathustra. Darmstadt 1970, S. 253–269.]                                                                                       |     |
| Die Sonne das Schlechteste † Strophe 10 der 5. Gäthä des Zarathuštra,<br>Y. 32.<br>Oriens. 15. 1962, S. 360-373.<br>[Aufgenommen in: Zarathustra. Darmstadt 1970, S. 360-376.]                                                                                                               |     |
| Kopfdämonen im Alten Indien. (Namuei; Makhas Kopf.)<br>Symbolon. Jahrbuch für Symbolforschung. 4. Basel/Stuttgart 1964,<br>S. 149-175.                                                                                                                                                       | 411 |
| Die Sunahsepa-Legende.  Zeitschrift der Deutschen Morgenländischen Gesellschaft. 114. 1964, S. 122–161.                                                                                                                                                                                      | 438 |
| Die Elemente im Verhältnis zu den Amssa Spenta's.<br>Festschrift für Ad. E. Jensen. 1. München 1964, S. 365–377.<br>[Aufgenommen in: Zarathustra. Darmstadt 1970, S. 377–396.]                                                                                                               |     |
| Vasiştha und Viśvāmitra.<br>Oriens. 18/19. 1965-66, S. 200-227.                                                                                                                                                                                                                              | 478 |
| Die indische Sagenwelt in Bachofena Antiquarischen Briefen. (Zu Brief 4-9: Die Äuklta-Legende; Zu Brief 58-9: Der Autunculat in den Überlieferungen Indiens nach dem Mahäbhärats; (Der Brief 60u. 61.) In: Johann Jakob Bachofens Gesammelte Werke. Bd. 8. Basel/Stuttgart 1966, S. 603-629. |     |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                              |     |

Aw. drigu, västra und Verwandtes.

Pratidanam, Indian, Iranian and Indo-European Studies presented to Franciscus Bernardus Jacobus Kuiper, Leiden 1968, S. 127-133.

Les espions de Varuna et de Mitra et l'œil du roi. [Französische Übersetzung von "Die Späher des Varuna und des Mitra und das Auge des Königs", Oriens. 6. 1953, S. 323-333.] (Übers. von J. Kellens.) Première Série Commémoration Cyrus. Actes du congrès de Shiraz 1971 et autres études rédigées à l'occasion du 2500° anniversaire de la fondation de l'empire perse. Volume 2. Hommage universel 2. Éditeur E. J. Brill, Leiden 1974, S. 91-100.

#### C. Verschiedenes

Etymologie und Wortverwandtschaft. (Probevorlesung, bei der Habilitation für indogermanische Sprachwissenschaft gehalten vor der Göttinger Philosophischen Fakultät am 13, 3, 1915.) Neue Jahrbücher für das klassische Altertum, Geschichte und deut-

sche Literatur, 1, Abteilung, 35, 1915, S, 417-427, Die Rechtschreibung slavischer Eigennamen im Deutschen. Der Sammler, Nr. 45, (um 1915), S. 5-6.

Die slawische Sprachenfamilie.

Der Sammler, Nr. 156, (um 1915), S. 2-3. Die neue Universität

Akademische Rundschau, Leipzig. 7. 1919, S. 100-103.

Frankfurter Universitäts-Zeitung. 5, 1. 1919 vom 28. 3. 1919, S. 1. Freiheit, die ich meine.

Volksstimme, Frankfurt, Nr. 56 vom 7, 3, 1919, Hauptblatt,

Zum Semesterbeginn.

Frankfurter Universitäts-Zeitung. 5, 14. 1919 vom 20. 11. 1919, S. 116-117.

Die slavischen Sprachen.

Volk, Kunst, Wissen. Beilage zur Volksstimme. 1921, Nr. 3, S. [2]f31.

Die Slawenapostel.

Volk, Kunst, Wissen. Beilage zur Volksstimme. 1921, Nr. 5, S. [2]-[3].

Rußland und wir.

Frankfurter Universitäts-Zeitung, 6, 16, 1921 vom 31, 1, 1921, S. 243-245.

| Der Ursprung des russischen Staates.<br>Volk, Kunst, Wissen. Beilage zur Volksstimme. 1921, Nr. 7, S. [2]-                                                                                                                                                                              |     |
|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-----|
| [3].                                                                                                                                                                                                                                                                                    |     |
| Die Sprache und das Leben.                                                                                                                                                                                                                                                              |     |
| Literaturblatt. Beilage zur Frankfurter Zeitung. 59, 37 vom 12. 9. 1926, S. 1.                                                                                                                                                                                                          |     |
| Tabak trinken. (Zu [dem Aufsatz in (Kuhna) Zeitschrift für vergleichende Sprachhorschung auf dem Gebiete der indogermanischen Sprachen]. 52. [1925]. S. 302.)<br>[Kuhna] Zeitschrift für vergleichende Sprachforschung auf dem Gebiete der indogermanischen Sprachen. 54. 1927, S. 159. |     |
| Mythologie in Bildern.                                                                                                                                                                                                                                                                  |     |
| Leo Frobenius. Ein Lebenswerk aus der Zeit der Kulturwende.<br>Leipzig 1988, S. 57-72.                                                                                                                                                                                                  | 506 |
| Regierung und Stände in alt-arischer Metaphysik.  Der Frankfurter Student. 1985, Sommer-Semester, Nr. 3, S. 4–5.                                                                                                                                                                        |     |
| Indogermanen und Arier.<br>Der Ruhr-Arbeiter, 7, 29 vom 3. 7. 1988, S. 3–4.                                                                                                                                                                                                             |     |
| Regenkamm und Himmelsrind. Von M. Weyersberg und H. Lommel. Paideuma. 1. 1988/40, S. 120-146.                                                                                                                                                                                           | 522 |
| "Seelen"-Vorstellungen der Teleuten.<br>Paideuma. 2. 1941–43, S. 224–230.                                                                                                                                                                                                               |     |
| Again: The Two-Headed Celestial Cow. Translated from the German by<br>Blanche Lommel. [Nachtrag zu: Regenkamm und Himmelarind.<br>Paideums. I. 1938/40, S. 120-146.]<br>Prof. Jackson Memorial Volume. Paperson Iranian Subjects. Bombay<br>1845, S. 86–94.                             | 549 |
| Das Fremdwort im Volksmund.                                                                                                                                                                                                                                                             |     |
| Bayerische Blätter für Volkskunde. [o.O.u.J.]                                                                                                                                                                                                                                           |     |
| D. Nachrufe                                                                                                                                                                                                                                                                             |     |
| Zum Tod Wilhelm Streitbergs.<br>Frankfurter Zeitung vom 2. 9. 1925.                                                                                                                                                                                                                     |     |
| Hermann Jacobsohn. [Nachruf und Schriftenverzeiehnis.]<br>Indogermanisches Jahrbuch. 19. 1985 (Bibliographie 1933), S. 335–340.                                                                                                                                                         |     |
| Erich Berneker. Nachruf.<br>Indogermanisches Jahrbuch. 22. 1988 (Bibliographie 4936), S. 380-                                                                                                                                                                                           |     |

Nachruf auf J. Wackernagel [22. 5. 1988]. Frankfurter Zeitung, [7]

#### 2. MONOGRAPHIEN

Studien über indogermanische Femininbildungen. Göttingen 1912. 81 S. (Phil. Diss. Göttingen.)

Wie studiert man Sprachwissenschaft? Ratschläge für Philologen. Frankfurt 1921. 24 S.

Die Yäst's des Awesta. Übersetzt und eingeleitet. Mit Namenliste und Sachverzeichnis.

Göttingen/Leipzig 1927. XII, 211 S.

(Quellen der Religionsgeschichte. Hrsg. im Auftrage der Religionsgeschichtlichen Kommission bei der Gesellschaft der Wissenschaften zu Göttingen. Bd. 15, Gr. 6.)

Die Religion Zarathustras nach dem Awesta dargestellt. Tübingen 1930. VIII, 290 S.

Gåthä's des Zarathustra. Y. 43-46. Mit Benützung der Entwürfe von F. C. Andreas übersetzt und erklärt.
Nachrichten von der Gesellschaft der Wissenschaften zu Göttingen.
Philologisch-historische Klasse, Fachgruppe 3. Neue Folge 1, 3.

Berlin 1984, S. 67–119. [Aufgenommen in: Die Gathas des Zarathustra. Basel/Stuttgart 1971, S. 97–144.]

Gäthä'sdes Zarathustra. Y. 47–51. Mit Benützung der Entwürfe von F. C. Andreas übersetzt und erklärt.

Nachrichten von der Gesellschaft der Wissenschaften zu Göttingen. Philologisch-historische Klasse, Fachgruppe 3. Neue Folge 1, 4. Berlin 1985, S. 121–169.

[Aufgenommen in: Die Gathas des Zarathustra. Basel/Stuttgart 1971, S. 145–185.]

Die alten Arier. Von Art und Adel ihrer Götter. Frankfurt 1935. 158 S. (Religion und Kultur der alten Arier. Darstellungen und Untersuchungen. Hrsg. von H. Lommel. 1.)

Der arische Kriegsgott. Frankfurt 1989. 76 S.

(Religion und Kultur der alten Arier. Darstellungen und Untersuchungen. Hrsg. von H. Lommel. 2.)

Les anciens Aryens. Traduction de P. Beauchamp. Paris 1943. 221 S. [Französische Übersetzung von: Die alten Arier. Frankfurt 1935.]

Gedichte des Rig. Veda. Auswahl und Übersetzung. München 1955.
132 S.

Altbrahmanische Legenden. Zürich/Stuttgart 1964. 80 S.

#### 3. EINZELBEITRÄGE ZU SAMMELWERKEN

| Poble | viliteratur |  |
|-------|-------------|--|

In: Die Religion in Geschichte und Gegenwart. Handwörterbuch für Theologie und Religionswissenschaft. 2. Aufl. Bd. 4. Tübingen 1930, Sp. 1058-1059.

Perser: 1. Ethnologisch-politisch. 2. Parsismus, religionsgeschichtlich. In: Die Religion in Geschichte und Gegenwart. Handwörterbuch für Theologie und Religionswissenschaft, 2. Aufl. Bd. 4. Tübingen 1930, Sp. 1072-1085.

## Zarathustra.

In: Die Religion in Geschichte und Gegenwart. Handwörterbuch für Theologie und Religionswissenschaft, 2. Aufl. Bd. 5. Tübingen 1931, Sp. 2072–2076.

#### Die iranische Religion.

In: Clemen, C.: Die Religionen der Erde. Ihr Wesen und ihre Geschichte, 1. Aufl. München 1927, S. 167–189.

Paul Deussen, 1845-1919 (al. Port. 1859-64 v.).
In: Schulpforte und das deutsche Geistesleben, Lebensbilder alter

In: Clemen, C.: Die Religionen der Erde. Ihr Wesen und ihre Geschichte, 2. Aufl. München 1949, S. 133–150.

Wiedergeburt aus embryonalem Zustand in der Symbolik des altindischen Rituals. In: Hentze, C.: Tod. Auferstehung, Weltordnung, Textband, Zürich

#### MONOGRAPHISCHER NACHDRUCK

Die Gathas des Zarathustra. Mit einem Anhang von E. Wolff: Die Zeitfolge der Gathas des Zarathustra. Hrag. von B. Schlerath. Basel/ Stuttgart 1971. 237 S.

#### 5. ÜBERSETZUNG

Saussure, F. de: [Cours de linguistique générale, 2. Aufl. Hrsg. von Ch. Bally [u.a.]. Deutsche Übersetzung:] Grundfragen der allgemeinen Sprachwissenschaft. Übersetzt. Berlin/Leipzig 1931. XVI, 285 S.

#### 6. REZENSIONEN (Alphabetisch)

Bechtel, F.: Die griechischen Dialekte. 1. Berlin 1921.
Literarisches Zentralblatt für Deutschland. 73. 1922, Sp. 136-137.

Briefe an Ewald. Aus seinem Nachlaß hrsg. von R. Fick und G. von Selle. Göttingen 1932.

Indogermanische Forschungen. 53. 1935, S. 136-138.

Clemen, C.: Die griechischen und lateinischen Nachrichten über die persische Religion. Gießen 1920. Literarisches Zentralblatt für Deutschland. 72. 1921, Sp. 433-435.

Duchesne-Guillemin, J.: Symbolik des Parsismus. Aus dem Französischen übersetzt von F. Montfort. Stuttgart 1961.
Orientalische Literaturzeitung, 58, 1963. Sp. 273–278.

Dumézil, G.: Le Festin d'Immortalité. Étude de mythologie comparée indoeuropéenne. Paris 1924. (Annales du Musée Guimet. Bibliothèque d'Études. T. 34.) Deutseche Literaturzeitung. 47. 1926, Sp. 1489–1497.

Dumézil, G.: Le troisième Souverain. (Essai sur le dieu indo-arien Aryaman et sur la formation de l'histoire mythique de l'Irlande.) Paris 1949.
Crions 7, 1954. S. 381-385.

Dumont, P.-É.: L'Aśwamedha. Description du sacrifice solennel du

Geiger, B.: Die Amsle Spantas. Ihr Wesen und ihre ursprünglichen Bedeutung, Gittungsberichte der kaiserlichen Akademie der Wiesensehaften in Wien. Philosophisch-historische Klasse. 176, 7. 1918). Anzeiger für indogermanische Sprach- und Altertumskunde. Beiblatt zu Indogermanische Forechungen. 43. 1926, 8. 29–36. [Aufgenommen in: Zarsthutzn. Darmstadt 1970, 8. 29–32.]

Geldner, K. F.: Die zoroastrische Religion. Das Avest\u00e3, 2. Aufl. T\u00fcbingen 1926. (Religionsgeschichtliches Lesebuch hrsg. von A. Bertholet. 1.)

Deutsche Literaturzeitung. 47. 1926, Sp. 1740-1746.

Gonda, J.: Notes on Brahman. Utrecht 1950.

Gonda, J.: The Rgvidhana. English translation with an introduction and notes. Utrecht 1951. Oriens. 5, 1952. 8, 136-137.

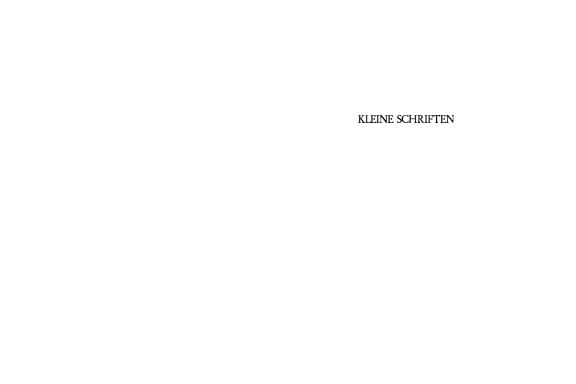
| Hirt, H.: Etymologie der neuhochdeutschen Sprache. München 1921.<br>Frankfurter Zeitung. [?]                                                                                                                                                                          |     |
|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-----|
| Jackson, A. V. W.: Zoroastrian Studies; The Iranian Religion and<br>various Monographs. New York 1928. (Columbia University Indo-<br>Iranian Series. 12.)<br>Indogermanische Forschungen. 48. 1930, S. 299-301.                                                       |     |
| Jacobsohn, H.: Arier und Ugrofinnen. Göttingen 1922.<br>Anzeiger für indogermanische Sprach- und Altertumskunde. Beiblatt<br>zu Indogermanische Forschungen. 42. 1924, S. 19–23.                                                                                      |     |
| Kluge, F.: Geschichte der deutschen Sprache. [?]<br>Frankfurter Zeitung. [?]                                                                                                                                                                                          |     |
| Lüders, H.: Varuna. Aus dem Nachlaß hrsg. von L. Alsdorf. 1. Varuna und die Wasser. Göttingen 1951.  Deutsche Literaturzeitung. 74. 1953, Sp. 400-405                                                                                                                 | 589 |
| Meillet, A.: Trois conférences sur les Gâthā de l'Avesta. Paris 1925.<br>(Annales du Musée Guimet. Bibliothèque de vulgarisation. T. 44.)<br>Deutsche Literaturzeitung. 47. 1926, Sp. 939-948.                                                                        |     |
| Meillet, A.: Grammaire du vieux-perse, 2me éd. Entièrement corrigée et<br>augmentée par E. Beneviste. Paris 1931.<br>Orientalische Literaturzeitung. 37, 3. 1934, Sp. 178–186.                                                                                        |     |
| Rohrbsch, P.: Die Geschichte der Menschheit. Königstein 1914. (Blaue<br>Bücher des Verlages K. R. Langewiesche.)<br>Vorabendblatt, München. Nr. 254 vom 19. 5. 1914, Seite: "Aus<br>Literatur und Leben."                                                             |     |
| Saussure, F. de: Cours de linguistique générale. Lausanne/Paris 1916.<br>Göttinger Gelehrten-Anzeiger. 1921, S. 232-241                                                                                                                                               | 592 |
| The Śrauta ritual and the Vājapeya sacrifice. Poona 1955.<br>Zeitschrift der Deutschen Morgenländischen Gesellschaft. 106. 1956,<br>S. 410-411.                                                                                                                       |     |
| Vasmer, M.: Untersuchungen über die ältesten Wohnsitze der Sla-<br>ven. I. Die Iranier in Südrußland. Leipzig 1923. (Veröffentlichung<br>des baltischen und slavischen Institutes der Universität Leipzig.)<br>Archiv für slavische Philologie. 40. 1925, S. 150-155. |     |
| Wesendonk, O. G. von: Das Weltbild der Iranier. München 1933.<br>Indogermanische Forschungen. 53. 1935, S. 213–216.                                                                                                                                                   |     |
| Wüst, W.: Stilgeschichte und Chronologie des Rgveda. Leipzig 1928. (Abhandlungen für die Kunde des Morgenlandes. 17,4.) Deutsche Literaturzeitung. 50. 1929, Sp. 484-488                                                                                              | 602 |
| Zechaetzsch, K. G.: Die Herkunft un.; Geschichte des arischen Stammes. Berlin 1920.                                                                                                                                                                                   |     |
|                                                                                                                                                                                                                                                                       |     |

Literaturblatt. Beilage zur Frankfurter Zeitung. 1921, Nr. 5 vom 27. 2. 1921, S. 2.

### 7. WÜRDIGUNG VON UND NACHRUF AUF HERMAN LOMMEL

- Festgabe für Herman Lommel zur Vollendung seines 75. Lebensjahres. (Mit Bild und Schniftenverzeichnis.] Hrsg. von B. Schlerath. [Erschienen gleichzeitig als Buch:] Wiesbaden 1960. 155 S. [und als:] Paideuma. 7. 1959-61, S. 179-333 (Heft 4/6. Juli 1960).
- Herman Lommel. (Nachruf.) [Mit Bild und Nachtrag zum Schriftenverzeichnis. (Zusammengestellt von Hildegard Hoffmann.)]

  Paideums. 15. 1969. S. 1–7.



# Klein- und Großvieh.

Im Neugr. beißt πρόβατον "der Widder, das Schaf". Dieselbe Bedeutung hat dies Wort in der hellenistischen Sprache (z. B. bei Aristot. Bezeichnung der zoologischen Gattung Schaf), und es hat das alte úz, οἰς ganz aus dem lebendigen Gebrauch verdrängt. Dies lehrt, außer dem Fehlen in späterer Pross, Varro LL. V 96: οοἰς quod ἀκ: tita enim antiqui dicebant, non ut nunc πρόβατογ; und Moiris p. 274: οἰς μονοσυλλάβας 'Ατικοί, ποδέστα Τέλληνες.

Anch im reinen Attischen bezeichnen Singular und Plural dieses Wortes "Schafe" (sing. z. B. 16. II 5, 834b, ool. II 7; τοῦ προβένον καὶ τῆς αἰγός), der Plural hat jedoch auch die allgemeinere Bedeutung "Kleiuvich", so, wenn Thuγydides β 14, 97 πρόβατα καὶ τἰποξίγα. Αἰξείνηὐ chu αλ αχρίξετe" unterschildet, und wenn, nach dem Scholion zu Ilias II 353 Εδαολίς προβατικόν γορόρ πραι εὐ εῖ ἐἰγόν.

Anders ist es im Ionischen: Herotot nenat das Vieh ganz allenen neßeru: I 188, 188, 207; — II 41: ris, poet ris, zhaica Aiphaica Aiphaica aiphaine mártas heisles, obligatu nephárus mártas publicus. — IV 48: 18: 61: 60:001 80 suai ra áilia neolgatus. — IV 48: 50; VII 111: sai airceas suai robas neu redistrau. — IS 93: ipá jálou neolgatus, und er unterscheidet das Kleinvieh von Vieh schiechthin durch den Ausdruck: ró krita ris neolgátus. — II 33. VIII 137. Dem entspricht der Gebrauch bei Hippokrates, wo es sogar noch umfassender "Tier" bedeuten kann: negi angarú (Littre 8, 194); suai ci is rógenna up ar ar negistus ris nábar (L. 294); soutes pap ar ar negistus ris nábar (L. 294); soutes pap ar ar

Auf einer Inschrift von Amorgos (Dittenberger Syll. 531, 25, 37) wied das Weiden von Vieh (πρόβατα) in einem Tempelberähr verboten. Es widerspricht also anscheinend dem Ionischen Sprachgebrauch, wenn Ziebarth Hermes 32, 614 darunter Schafe verstelt, und daß jegliches Viehtriebne und Viehweiden verboten sei, lehrt deutlich der Vergleich mit dem inhaltlich verwandten Tempelsestz von Rhodos (Coll.-Bechtel 4110, 22, 31 — s. unten). Wenn dagegen in Priene πρόβατον inschriftlich im Sinn von Schaf gebraucht wird (Nr. 174, 11: βρί: προβάτφ γυλαθηγή instructional metreschieden; Nr. 362, 18: φέραν δέ και τους τὰ πρόβαταν δύσκονται ἀπό τξς ποιρτής όργον schollen vien vien schieden und dem, was wir von der hellenistischen Sprache dieser Texte erwarten missen.

Aus dem Dorischen kann ich 200βarov belegen in der vorhin erwähnten Hodischen Inschrift (IG. maris Aeg. I p. 96, Nr. 677 = Coll. Becht. 4110, 19 ff.): Nόμος ἃ ούχ όσου δεύμεν οὐδὶ δεφέρειν ἐς τὸ ἰκρὸν καὶ τὰ τήμενος τὰς ἐλλειτρώνας: μὴ ἀπίτω ἴπιπος, öνος, μήμενος, γήνες μηθὶ ἀῖλο λόφουρου πηθήν, μηδὶ ἐασχέτω είς το

Auf der thessalischen Inschrift aus Dodona Coll.-Becht. 1333 = 1559 ist ebenfalls bei προβατείας und προβατεύοντι eine genauere Bestimmung des Sinnes nicht zu erreichen.

Getrennt von diesen Zeugnissen lebendigen Gebrauchs mustere ich nun Belege aus der Poesie. Bei Homer bezeichnet ποόβατα "Herdenvieh" Z 124, 4 550, ohne daß wir feststellen könnten, ob bestimmte Vieharten gemeint sind. In #550 aber sind iedenfalls Pferde nicht mit einbegriffen: ... jart de vidzec zui neißer' είσι δέ τοι διωμί και μώνυνες ίπποι. - β 75: κειμήλιά τε ποόdagir to sind Immobilien and bewegliche Habe. - Hes. op. 558 μείς γάο γαλεπώτατος ούτος γειμέριος, γαλεπός πουβάτοις, γαλεπός d' ανθαώποις will doch wohl eher "Vieh" bezeichnen, als Tiere überhaupt, wie Aristarch die Stelle interpretierte (s. u.). Im Hermeshymnus, v. 571, so wie dieser Vers jetzt im Zusammenhang steht, würde πρόβατα allerdings auch wilde Tiere, wie Löwen und Eber neben den Haustieren bezeichnen; aber wenn mit vielen Herausgebern V. 569, 570 zu athetieren sind ware auch hier πρόβατα nur auf Haustiere gemünzt. Aristophanes von Byzanz bezeugt ferner, daß Pindar ποάδατον in der Bedeutung Pferd. Simonides in der Bedeutung Stier gebraucht hat. Seine Auseinandersetzung hat uns Enstathins zu Ilias 4 678 erhalten (ähnlich zu Odvssee x 85. dozei de uoi, anger (Aorgro-

49

φάνης), ὁ ποιητής ἐν τῷ κειμήλιά τε πρόβασίν τε καὶ τὴν τῷν άλλων τετομπόδων βοσχημώτων χτήσιν πρόβασιν χαλείν, οὐ μήν μόνον τών χοινώς λεγομένων προβάτων, είτα φησίν ώς και Πίνδαρος (fr. 305 Bek.) που τας του Διομήδους Εππους πούβατα καλεί, την φάτνην αὐτών λέγων προβάτων τράπεζαν, ούτω δέ πού, φησι, και έπι του Πανάσου ποιεί, πορφέρει δε και Σιμονίδου (fr. 249 Βακ.) γρήσεις έν αίς βούν άρρενα ότε μέν ταύρον, ότε δε μάλον ήγουν ότε δε πρόβατον εκείνος ονομάζει, καί τινα χρήσιν ετέραν ταύτην μήλα, βόας κερασίς και δις και πίσνας αίνας. Σοφοκλής (fr. 966 N.) δέ. φησι, δόξειεν αν που καὶ τὰ θηρία πάντα μηλα καλείν τον γούν Αγιλλέα τραφήναί φησι έν τις Πηλίω παν μήλον Эпобота. Aristophanes gibt sehr besonnen als Bedeutung von πρόβατον &B: άλλων τετραπόδων βοσχημάτων χτήσιν, und stellt den Gebranch bei Pindar und Simonides durch die Heranziehung des sophokleischen μήλα im Sinne von τὰ θποία πάντα als dichterische Freiheiten hin, aus denen nicht ohne weiteres die normale Bedeutung des Worts entnommen werden kann. Viel plumper geht Aristarch zu Werke. Unter Hinweis auf Hes. op. 558 stellt er Schol, zu Ξ 124 die Behauptung auf οτι ποόβατα πάντα τα τετράποδα, die für Hesiod vielleicht, für Homer sicher nicht richtig ist. Denn eine noch weitere Bedentung als \_Herdenvieh" ist für Homer schlechterdings ausgeschlossen. Noch verkehrter ist es, wenn er im Schol. zu Π 353 aus dem προβατικός γόρος, dem Bockschor bei Eupolis den Schluß zieht, πρόβατα γάο πάντα έκάλουν τα θρέμματα οι παλαιοί.1) Wahrscheinlich hat sich Aristarch bei der Bestimmung der Bedeutung als τετοάποδα statt des treffenderen βοσκήματα leiten lassen durch seine Etymologie des Worts: διὰ τὸ ἐτέραν βάσιν ἔγειν πρὸ τῆς ὀπισθίας (Schol, # 124). Wie so manchesmal hat seine Ansicht die des Aristophanes verdrängt, und ist in die späteren Handbücher übernommen worden: Antiatticista Bekkeri (p. 112, 1): ποόβατα πάντα τὰ τετράποδα. Ἡρόδοτος τετάρτφ (wo mit dem Zitat von Hdt. 4. 61 nicht gerade der markanteste Beleg gegeben ist). Photius gibt unter modeara dasselbe, nur ohne Belegstelle. Galen dagegen hat aus anderen, dem Aristophanes näher stehenden grammatischen Quellen geschönft, und sagt sehr richtig in einem Kommentar zu Hippokrates (Zitat aus dem Thesaurus Stephani): πρόβατα γίν είπεν απαντα τὰ βραχήματα, χαθάπερ ἐν τῷ ἰρῆς

\_ 6 \_

νόσου νένοαπται κατά λέξιν οθτως, ούκ ξατιν ψύγο πουθείτου ουθέν \* Rose xai aivec xxl... wo die Bedeutung rerognoda recht unnassend wäre

Welche von den beiden Bedeutungen "Vieh" oder "Kleinvieh" ist nun die primäre? Die engere Bedeutung liegt in dreierlei Dialekten, dem attischen, dorischen und böotischen, vor. Unter den dorischen Belegen ist der gortvnische ("Kleinvieh") sicher der altertümlichste, während die Inschrift von Itanos (3. Jahrh.), die nach Blaß nicht echtes Kretisch, sondern Sporadendorisch aufweist, deutlich ionischen Einfluß verrät. Das rhodische Tempelgesetz zeigt schon Spuren der Koine (un9sic. un9sic. un9sic.). Unanfechtbare Dialektzeugnisse für die weitere Bedeutung haben wir also nur aus dem Ionischen, aus dem auch der weitere Gebrauch bei den zitierten Dichtern hergeleitet werden kann.

Beachtung verdient die gegensätzlich zusammenfassende Verbindung bei Hesiod: προβάτοις — ανθηρόποις, vgl. die Zitate aus Hippokrates περί σαρκών und περί των έντος πάθων. Manchmal stellen solche zweigliedrige Verbindungen einen Gesamtbegriff dar. der umfassender ist als die bloße Addition der in den beiden Wörtern enthaltenen Einzelbegriffe, indem nur einige besonders bezeichnende (z. B. in lat. aqua et igni interdicere, deutsch Trennung von Tisch und Bett) oder weit auseinanderliegende Teilbegriffe (z. B. idg. uiro- und peku "Mensch und Vieh": Wackernagel Zeitschr, XLIII 295) ans einer größeren Reihe (in letzterem Falle: Männer, Weiber, Kinder, Pferde, Rinder, Schafe) hervorgehoben werden, so daß in der Verbindung die Bedeutung des Einzelworts gegenüber seiner usuellen Bedeutung erweitert erscheint (ein weiteres Beispiel lat. hello domique \_im Krieg und Frieden", während domi allein nie "im Frieden" bedeutet). Eine ebensolche Verbindung liegt nun in dem homerischen Ausdruck κειμήλιά τε πρόβασίν τε vor, und ich möchte glanben, daß von solchen Fällen die Bedeutungserweiterung ausgegangen sei, die das urgriechische πρόβατον "Kleinvieh" im Ionischen erfahren hat.

Nach Aristarch haben Neuere verschiedene Ableitungen dieses Worts gegeben: Schweighäuser von προβαίνειν είς την νομήν. Baunack Inschrift von Gortyn erklärt es daraus, "daß die dem Leithammel nachdrängenden Schafe einander überlaufen wollen." Ich will eine Erklärung von meinem Freund W. Mayer mitteilen, der mir von seiner Pflanzung in Deutsch-Ost-Afrika (Bezirk Neulangenburg) schreibt: "Uns wurde seinerzeit auf der

<sup>1)</sup> Darans geht hervor, daß zu Aristarchs Zeit modeurer nicht mehr Kleinvieh mit Einschluß der Ziegen bedeutete, sondern eben nur soviel wie old. Zeitschrift für vergl. Sprachf. XLVI. 1.0.

Schule gesagt, neßgarov hieße Schaf, weil dieses beim Weiden vorwärts gehe, und weiterhin Kleinvieh. Diese Erklärung hat mich gleich damals wenig befriedigt, weil alle Weidetiere (auch das Wild) beim Fressen vorwärts gehen müssen. Hier fand ich unn die Erklärung durch die Praxis: ngößarov heißt nicht das Vorwärtsgehende, sondern das Vorausgehende. Beim Weiden geht voraus alles Kleinvieh, dann hommen die Rinder, dann die Hirten. Da der ganze Hitzbetrieb auf dem Ausweichen der Tiere vor dem Menschen beruht, so käme das Kleinvieh, wenn es nachfolgte, zwischen zwei überlegene Kräfte, die Hirten und die großen Rinder; erst recht wäre es in Verlegenheit, wenn es mit den Rindern gemischt ginge. Es geht daher mit seines reliechen voraus, so daß es nur auf einer Seite zehrlickt wird.

Nun heißt zwar noofairer im allgemeinen vorwärtsgehen". aber gerade bei Homer auch iemandem "vorausgehen", allerdings schon in übertragenem Sinn gleich "übertreffen" (Z 125. # 890 προβέβηκας άπάντων Π 54). Von dieser Seite her entsteht demnach dieser Erklärung keine Schwierigkeit. Vorauszusetzen ist dabei ferner, daß zur Zeit der Entstehnng des Wortes der gemischte Weidebetrieb, wie ihn Mayer schildert. üblich war. Es ist das offenbar ein primitives Verfahren, und mir wenigstens ans Deutschland unbekannt. Bei Homer werden zwar Herden verschiedener Viehsorten oft so genannt, als ob sie geschieden wären (O 323; n's Boon avéhny n mon uév' olon cf. 4 696, u 129. 299. — Δ 678 πεντήμοντα βοών ανέλας, τόσα πώεα ολών, τόσσα συών συβόσια, τόσ' αἰπόλια πλατέ' αἰνών: λ 402), aber Z 424 sind die Brüder der Andromache als Hirten flougie en' silvnodenge xαι αργεννής δίεσαιν, und in der Hoplopoiie Σ 520 lauert ein Haufen Krieger in der Nähe der Tränke, um die Hirten mit den Herden zu überfallen, und V. 523 heißt es dann: τοῖσι δ' ἐπειτ' απάνευθε δύου σχόποι είατο λαών δένμενοι, δπποτε μπλα ίδοίατο και έλικας βούς, V. 527: οι μέν τα προϊδόντες επέδραμον, ώκα δ' έπειτα τάμγοντ' άμφι βοών ανέλως και πώεα καλά κογεννών ous xxl. Der xonxeca 'Isan schreibt zwar Athene in überschwenglichem Lob v 246 zn; alvisoroc d' avadà xal sousoroc, es scheint aber, daß dort Rinderzucht ebensowenig genflegt wurde, wie Pferdezucht (ουν ίππήλατος V. 242). Denn Odysseus hat die (βοών) ἀγέλας nach ξ 100 ἐν ἢπείρω; von dort bringt Philoitios v 185 eine Kuh und fette Ziegen; er hat also Rinder und Kleinvieh unter seiner Ohhut, und Melanthios ist wohl deshalb nur αἴπολος αἰγοῦν (e 247), weil das Gelände auf der Insel zur Rinderzucht wenig geeignet ist.

Ganz wie ποόβατον im Ionischen hat auch idg. peku den Bedeutungswandel von Kleinvieh zu Vieh überhaupt durchgemacht. Daß "Schaf" die ursprüngliche Bedentung war, hat Osthoff Etym. Parerga 215 sichergestellt. Es tritt aber bei Osthoff nicht deutlich genug hervor, daß anch das Awestische zu den Sprachen gehört, die die nrsprüngliche Bedeutung noch festgehalten haben. Den Begriff "Vieh" vertritt es, wenn es in der oben erwähnten Weise mit viraz- verbunden ist, und in der damit ganz gleichwertigen Verbindung mit mo "mein" im Munde des Zara-9ustra" Y. 50. 1 ko moi pazsouš ko mo naz Praztaz visto aznyo urtazt Svazt čaz muzdaz ohuraz "wer anders als die Wahrheit und du. o weiser Herr, ist mir bekannt als meines Viehs und mein Beschützer". Genau derselbe Fall ist es. wenn Composita von pazsu- neben solchen von viraz- und nazr "Mann" stehen, so Y. 46, 2: mā kamnafšvā (h)yat čā kamnanā ahmi "Nur wenig Herden sind mein und weil ich wenig Leute habe" (Bartholomae): Y. 58. 6. Y. 16. 10 dr(u)vazfšu- und dr(u)vazvīraz- \_im Besitz gesunden Viehs und gesnnder Menschen", woneben Y. 58, 6 noch hazurvazfšu \_im Besitz nnversehrten Viehs" steht. V. 8, 4 ayan varətafso varətavīrē \_an einem Tag. wo Mensch und Vieh nicht heraus können, also vurta\*fšu- "mit eingeschlossenem Vieh". Anßerhalb dieser Verbindungen findet sich die Bedeutung "Vieh" im Verbum fšuyazti "er züchtet Vieh", das Y. 48, 5 mit Bezug auf das Rind gebraucht wird; ebenso haben fsumarnt- "Vieh besitzend" und fsūsazn "Vieh erwerbend", soviel wir sehen können. die allgemeinere Bedeutung, und endlich kommt nasu-, dem ai. paśu- entsprechend, einigemale im Sinn von "Opfertier" vor. In der Mehrzahl der Fälle1) aber heißt es "Kleinvieh", und wird dem Großvieh stazuraz-, dem Kamel uštraz-, dem Pferd azspaz-, dem Rind gous gegenübergestellt. Ebenso in den Composita: frazdaztfsu- Name einer Gottheit, die nach der Pähläviparaphrase rämäk i gösnazndan ane äwzävet \_die Herden der Schafe und Ziegen vermehrt". — parsušxvartar- "Nahrung von Kleinvich" wird V. 19. 41 von gazvoi zvazrtaz Nahrung fürs Rind" unterschieden, desgleichen V. 15, 30-32 nazsushazsti "Schafhürde" von gazvostaznaz- "Rinderstall"; V. 4, 2 folgen aufeinander pazsumazzaz-,

Yt. 5, 89 Schinß ist einstweilen unverständlich. Eine Notwendigkeit, dort pazsu-mit Vieh. pazsuvazstraz-mit Viehstall zu übersetzen, sehe ich nicht.

Б4

sta\*ura\*-ma\*za\*, viro-ma\*za\*, da\*hyuma\*za\*- "Verpfändung eines Schafes, eines Stückes Großvieh, eines Mannes, eines Landes\*. Endlich pa\*suva\*s\*ra\*- "Kleidung aus Schaffell\*, pa\*susha\*rva\*. Schäferhund\*.

Aus den neueren iranischen Sprachen sind für pass- in der Bedeutung "Schaf, Kleinviel" außer den von Ostoff a. a. O. aufgeführten: kurd. pez.) afgh. pop, pämir. wachi pus, pos, westosset. fus noch folgende Wörter zu nennen: pämir. sariq. pieše, Schaft", bäldüt mäkränt pas "Kleinvis", sigahtu nga "Kleige", ispetin pas "Schaft", nordbäl. phas (zaza pas in der Bedeutung "Yieh"), und dem mpers. Suphan, np. žudan, aus "für-phas- ent-sprechend: pämir. wachi: spän "Schafhirt, afgh. ppg, spun "Schäfer", bälne. mäkräni sipana, nordbäl. žusanakh, šafanakh. Schaf- oder Ziegenhirt" und endlich afgh. špol "Schäfürde".

Anch die Bedeutungsspezialisierung von Kleinvieh zu Schaf, die noßero im Attisch-Hellenistischen erfahren hat, ist nicht ohne Parallelen. So wird das Wort sta-ura\*-, das im Awesta "Groövieh" bedeutet, in jüngeren iranischen Sprachen zum Teil am feinzelne Arten spezialisiert. Ganz allgemein "Vieh" heißt es allerdings im Ossetischen: sturthä; "Zugtier, Lasttier\* im Pahlibri und Pakzand: stör (pol) auch "Roö"), "Zugr., Lastier" auch im Pamirdial. Sariqoli: staur, stdur, im Afgh. sutar. In der met der staur stellen starten auch im Pamirdial sariqoli: staur, stdur, im Afgh. sutar. In der im Zaza stor. Im Pamirdialekt Sighni heißt stör "Hornvieh, Kuh". Am weitesten von der ursprünglichen Bedeutung ist es in yagnöbi sätur. Schaf" abgewichen.

Der einzig sichere Verwandte dieses iran. sta\*ura\* ist german. \*\*steura, got. siiur.\*) Griech. raūpos, lat. taurus, lit. tauras, apr. tauris sind im Vokalismus mit stiur nicht zu vermitteln, und mit Recht trennt daher jetzt Walde beide Wortgruppen. Auch die Anknipfung am Wurzel stha scheint mir unberechtigt. Wir haben von dieser Wurzel als sicher schon arische, ganz regelmäßige Formengruppe: tiefstuäges Adjektiv auf -rår, \*\*stræfn. hochstufiger Komparativ und Superlativ auf

-īvas und -ištha-: \*sthávīvas- und \*sthávištha-, die folgendermaßen bezeugt sind: ai. sthurá- RV. etc. sthulá- AV. etc., mi. präkr. thora- "groß, stark, dick"; sthávtyas-, sthávistha- Brähm.etc. \_dicker, stärker". Diesen entsprechen auf iranischer Seite: phl.1) עמור zu lesen stūr2) dick, stark (Arda Viraf 14, 14) und sturg oder sutura, np. sutura (diese an buzura \_groß" angeglichen. Bartholomae Sp. 1609), osset, stur, stir etc. \_groß, stark", bālučī istur "grob, dick", kurd. stur, ustur "geschwollen, grob, gemein, gewöhnlich", vidgah ùstùr, afg. star \_groß, breit, dick". Der Komparativ ist im Awesta überliefert als staoušbiš ברורבים, zu. lesen stavyoßiš oder staviyoßiš A. 3, 5, und der Superlativ als stavišta- במארשום: wie man nun auch hier über das א denken mag, jedenfalls weist auch diese Form auf ein arisches \*sthavišthazurück. Ich kann es nun für keinen Zufall halten, daß für ai. sthápira- (RV, etc.) sich im Iranischen gar kein Vertreter findet. und da es als -ro-Adiektiv mit betonter, und was ganz singulär ist, hochstufiger Wurzel vollständig aus dem grammatischen System herausfällt, so glaube ich, daß es ein erst im Indischen zu den alten Steigerungsformen sthávivas- und sthávistha neugebildeter Positiv ist, veranlaßt durch die Diskrepanz zwischen diesen und dem alten tiefstufigen sthürá-.

Got. stiur hat also mit altind. sthávira- nichts zu tun, und geht mit iran. sta<sup>z</sup>ura<sup>z</sup>- auf eine indogerm. Grundform st(h)eurozurtick.

i) Nach Bartholomse W\u00f6rterbuch Sp. 1609 gibt es auch awestisch -st\u00e4rc u\_nmangreich, stark, derb\* als Hinterglied von Composita. Diese Composita sind dort aber nicht zu finden.

\*) Falsch West's Lesung stavar. Auch sth\u00e1dvira- oder sth\u00e1vara-, woran er dentt, h\u00e4tten das im Mittelliranischen nicht ergeben, sondern zu \u00e4tten stat, letxteres vielleicht auch zu \*star (cf. pak und H\u00e4bschmann Pers. Stad. 168) kontrahiert werden m\u00e4sen.

München, Mai 1913.

Herman Lommel.

Auch pes, pus. Nach Güldenstädt auch pas "Ochs".

<sup>9)</sup> Das zigean. Journo. "Stier", das Ublesbeel. s. v. stáréive. auführt, sicher kein indischer Zeuge des arischen "staure, da altind. st im Zigennerischen nur inlastend erhalten bleib, anlautend aber die mittellndische Assimilierung zu de eintritt. Das anlastende är scheint mir eher auf Entlehung aus dem Deutschen zu weisen. Ublendere gibt die Provensien dieses Wortes nicht an, das ich vergeblich in allen mir hier zugtaglichen Werken über das Zigennerische zunneth habe.

## Meutrum und fächliches Gefchlecht.

Don Berman Commel.

Die drei Genera des Nomens, ein wesentliches Charafteristifum des indogermanischen Sprachbaus, werden in unserer Muttersprache zwar mit gang andern formalen Mitteln bezeichnet als in den altindogermanischen Sprachinpen, aber die Art der Derteilung des Wortmaterials auf die drei Gruppen entipricht inlofern berienigen altertumlicherer Sprachen, als die Bedeutung des Morts pielfach feinen Rudichluft auf fein Genus geftattet. Und ferner ilt diele Einteilung weder durch Ausfall noch durch Bingutreten einer grammatischen Kategorie perändert, wie das nur in wenigen andern modernen indogermanischen Sprachen, fo dem Neugriechischen, der Sall ift, Dielleicht, da uns also diese Regelung pon Kindheit an pertraut ift, tritt lie uns nicht als lo auffallend entaggen, wie es bei Angehörigen anderer Sprachen ber fall fein mag, die an einfachere ober logischere Derhältniffe gewöhnt lind. Somie aber die gunächlt unbewuft angemandten Kategorien in der ersten grammatischen Unterweisung uns als "mannliches", "weibliches" und "lächliches Gelchlecht" ins Bewuftlein gerudt werben, tann es icon ben Geift des Schultinds munder nehmen, daß das logenannte lächliche Gelchlecht teineswegs alle fachlichen Dinge fur fich in Anspruch nehmen tann, sondern viele berfelben, ihrer Natur zuwider, in der Sprache als mannlich und weiblich benannt find. und umgefehrt auch Cebewesen, die in Wirklichfeit ein be-Itimmtes Gelchlecht haben (bas Weib, bas Kind), die Iprachliche form des "lächlichen Gelchlechts" haben. Es ist nun zwar fo, daß die (auch abgeleben pon der Doppelbedeutung "Geschlecht" = genus und sexus) nicht gang treffende Derdeutidung pon "Neutrum" burd "lädliches Geichlecht" auch ben findlichen Geift nachdrudlich barauf binweilt, wie wenig die fprachliche Gruppierung mit der einfachlten naturgegebenen übereinstimmt. Aber auch menn wir uns an den nichtssagenderen Ausbrud "Neutrum" halten, der beffer ift, gerade weil er nichts Saliches befagt, fo feben wir die Sprachwiffenichaft von früh an aufmerklam auf das Droblem, das uns die Dericiedenheit stellt zwischen den in der Sprache herrschenden und den in der Wirklichkeit selbst gegebenen Kategorien, ober mit anderen Worten; das Droblem, das uns bie irrationale Derteilung ber Sachbezeichnungen auf alle brei logenannten Genera aufaibt.

Nod Ü. von fjumboldt itt es ber Perkonifitationstrieb bes einfaden inmliden Menlden, was Joviele unbelebt Dinge als männlid, und weiblid, auguldparen und zu benennen veranlaßte, und J. Grimms wunderrolle Behanblung ber Genuslehre im III. Band ber deutligen Grammatti geht von dieter fjumboldt jeden Allighaung aus. Im biefen Albfahtt lehen wir bei Jonders beutlid ib er reide und feine Begabung J. Grimms zur nadjäaffenben Griffalbun ein bei Seraadikoderung aum Went Denn wir auch ein wielen

Sallen die uns geradezu poetisch anmutende Dhantalie, die folch eine seruglie lierende Belebung pollzogen bat, nicht mehr nachfühlend betätigen tonnen, fo tann boch tein Zweifel fein, bak bas grammatifche Gefchlecht in ber Weife, mie fiumboldt und Grimm es fich dachten, eine figunturlache in dielem Dersonifitationstrieb bat. Nicht zwar bie einzige Urlache: ich glaube nämlich allerdings noch baran, bak auch rein formale Begiehungen an ber Einordnung pon Wörtern und Wortgruppen in das Spitem des grammatischen Geschlechts mitgewirft baben1); aber ich wurde um deswillen jekt nicht mehr lo ablehnend, mie in meiner Differtation über die .. romantifche' Genuslehre urteilen. Die Rolle bes Personifitationstriebs einmal zugegeben, erscheint aber eine Zweigeschlechtigfeit, wie fie in den semitischen Sprachen gilt, als rationaler denn unfere Dreiteilung. Mogen im Indogermanischen und Semitilden genug ber Sonberfragen über bie Buteilung von Sachbezeichnungen an das grammatifche Geichlecht beiteben bleiben, fo lind folde Einzelfragen doch untergeordnet gegenüber der hauptlächlichen, marum diese seruglisierende Derlebendigung, die fo viele Sachwörter als mannlich ober weiblich ericheinen laft, im Indogermanischen so piele andre nicht ergriffen hat. Dielfach also richten Betrachtungen über die indogermanische Dreigeschlechtigfeit ihr besonderes Augenmert auf das grammatische Mastulinum und Semininum bei Bezeichnungen geschlechts- und leblofer Dinge, gleich als ob bei biefen bas genus neutrum das zu erwartende oder selbstverständliche, m. a. W. als ob bas indogermanische Neutrum wirklich "lächliches Geschlecht" mare. Man tann aber ebenfomobl Anlak finden gur Dermunderung barüber, daß es überhaupt ein Neutrum gibt, daß die Seruglisierung Halt gemacht hat por so vielen Sachbegriffen. Ertlaren tonnen wir das naturlich nicht: lo wenia wir in vielen Sallen den ichopferischen Aft der Phantalie, der etwas ichlechtbin Sächliches zum Mannlichen ober Weiblichen geltempelt hat, wiederholen tonnen, fo wenig tonnen wir es intuitiv ober willenschaftlich erfalfen, warum in andern Sällen ein folder Att nicht pollzogen murde. Aber es mare im Rahmen der hier angedeuteten Betrachtungen auch icon ein Ergebnis, menn lich das indogermanische Neutrum ansehen lieke wirklich als das noch nicht pon jenem belebenden Schöpferatt Ergriffene, als etwas unverandert Cortbeltehendes aus einer Zeit, da es das grammatische Geschlecht noch nicht gegeben, demnach als eine hochgrchaische Cormgruppe, die Merkmale an lich trägt von einer Zeit por Ausbildung des indogermanischen nominglen formeninitems.

3ch führe dafür teine neuen Beobachtungen über das Neutrum an; ich

<sup>&#</sup>x27;) Defir ein Beifpiel: in einem allter, an das ich mich noch flar erinnere und in bem mit das Geischeit der Wötere (nost teine Schwierigfeiten machte, bedarrte ich troh wiedertholler Derbessenng doebt, den Dogel Plau weiblich zu benennen. Ich bin nacht träglich überzeugt, daß – mit damals undemußt – das Reimwort "die Frau" die sallse Genodung nerenlagis hat.

meine aber, daß längst und allgemein bekannte Catsachen sich ungezwungen so deuten lassen.

Allen indogermanischen Neutra ift es gemein, daß bei ihnen Nominativ und Affusatio gleich find. Diese Erscheinung ift nicht als Regelung ber formenbildung anguieben, denn fie gilt bei den periciedenften Stammen. somobl menn eine Endung (wie -m im Singular der -o-Stämme) oder ein Kennzeichen des Numerus porhanden ist, als auch, wenn im Singular der meiften Neutral-Stamme jegliches Charafteriftitum fehlt. Don biefer funttionellen Besonderheit muß nachber noch gesprochen merden. Junachst aber ift es gerade die Bildung eines Teiles diefer Neutra, auf die ich das Augen. mert richten will, nämlich auf die singularischen Nominativ-Attusative (casus rectus) ber neutralen Nicht-o-Stamme. Sie haben weber eine Endung noch ein sonstiges Charatteristitum des Kasus. Das gibt es bei teinem casus rectus anderer Nomina, außer dem Nominativ Singular der femininischen -a-Stamme. Bezüglich diefer hat aber 3. Schmidt gezeigt, daß fie gleichen Urfprungs find mit dem Dlurgl der neutralen -0. Stämme, und ich habe in meiner Dissertation davon gehandelt, daß gerade sie, die in einigen altindogermanifchen Sprachen fpaterhin fo gern gur Begeichnung weiblicher Cebemelen permendet murden, ursprunglich biefe Bedeutung nicht hatten. Und beguglich des einzigen, mahricheinlich icon im Indogermanischen feruell femininischen -a-Stammes ekva hat mir & Sommer (brieflich) den Gedanten gegeben, dak es vielleicht auch als ursprüngliches Kollektiv auf -a aufgefakt werden darf (pal, nbd. Stute), fo dak also auch equa zu equus fich im Grunde so verhielte wie loca zu locus, pugna zu pugnus. Und ferner halte ich es immer noch für mahrscheinlich, daß etwa in der Weise, wie ich es in meiner Differtation ju zeigen versuchte, wesentlich formale Begiebungen die femininische Geltung ber -a-Stamme bestimmt haben. Doch moge letteres dahingestellt bleiben: die femininischen -&-Stämme find nach dem Gesagten teine wesentliche Einschränfung ber Seststellung, daß die Nominativ-Attusative Singularis der Neutra, die feinerlei Kasuszeichen haben, dadurch von allen gefchlechtigen Stämmen fich unterscheiben. Soweit diefe afigmatisch find, haben lie Nomingtipdebnung des Stammfuffires, bezw. umgefehrt, die femininischen -ia-Stamme in Nominativ und Affusativ Singular Tiefftufe des in den obliquen Kajus bochftufigen Suffires -ia-, -ie-, Der neutrale casus rectus perhalt fich also qu dem des geschlechtigen Nomens wie der reine Stamm au demfelben: diefen, als eine bloke Abstrattion, tonnen wir in einer auf einen ursprünglichen Sprachzustand abzielenden Betrachtung nicht in Rechnung fegen; und ebensowenig ift es angangig, ben Dotativ gefchlechtiger Stamme, ber fich pom Nominativ ig auch vielfach durch Geblen ber Suffirdebnung unterscheidet, hier als Gegenstud des Neutrums herangugiehen. Es gibt alfo im indogermanischen Nominalbau feine felbständigen formen, die dem endungslofen Nominativ-Attufativ Singular der Neutra gleichgeftellt find; wohl

aber ift die form des Nomens, die dieses als Dorderglied von Kompolita in der Regel hat, unferen Neutra im Pringip gleich. Das nomingle Dorderalied des Kompolitums weift aber nach den tiefblidenden Darlegungen Jacobi's in feiner Schrift .. Compositum und Nebensak" auf eine weit gurudliegende Entwidlungsftufe der indogermanischen Ursprache bin, in der Nominalformen ohne Kennzeichen für Numerus, Genus und Kalus in periciedenen fontattifchen gunttionen gebraucht werden tonnten. Bei den Neutralformen, die diesen Dordergliedern formal gleich sind, ist dies jedoch in den andern Numeri als Singular, und andern Kalus als Nominatips Affulatio nicht (mehr) in Geltung, bezw. eingeschränft bis auf schmache Spuren banon, daß ber Sinaular auch im Sinne des Dlurals fungieren fonnte (3, Schmidt, Dluralb, 276 ff. Delbrud, ai. Snntar 80). Es fteht alfo bas Neutrum hinfichtlich ber Allgemeingültigfeit ber reinen Stammform in bezug auf Numerus und Kasus nicht mehr auf der gleichen Stufe der Altertumlichkeit wie das Dorderglied: bagegen ift es insofern noch archaischer, als es ein felbständiges Glied des Sakes, ein lebendiges Wort, jenes dagegen ein in einem größeren Wortforper erstarrtes Detrefatt ift. Binfichtlich des Genus aber ift fold ein Neutrum nicht ein Drittes, was neben Mastulinum und Semininum ftebt und insofern etwas Unbelebtes, Geschlechtsloses bezeichnet, sondern es ist etwas der formal ausgedrüdten Unterscheidung von mannlich und weiblich Dorausliegendes, gemiffermaßen die gemeinsame Grundlage von beidem.

Es herricht im Sprachleben üppige Derschwendung neben haushälterischer Sparfamteit, bergestalt, daß zwar eine und dieselbe grammatische Kategorie durch mancherlei periciedenartiae Kennzeichen charafteriliert ift (3. B. Nominativ Singular auf -s. ferner mit und ohne Suffirdehnung), daß anderseits ein und dasselbe Kennzeichen gleichzeitig perschiedene Kategorien andeutet (3, B. -s den Singular und den Nominatio). Auf letteres weift 3, B. Meillet. Einführung S. 112 als einen Wefenszug des Indogermanischen bin. Wir feben aber nun, daß das Kennzeichen des Nominativ Singular, fei es -s oder Suffirdehnung, zugleich die Serualisierung im grammatischen Geschlecht mit fich bringt. Diefer Dunft mird leicht überfeben, weil mit biefem Kennzeichen die Art des Geldlechts, ob Maskulinum oder Semininum, nicht kenntlich, ia nicht einmal immer festgelegt ift. So ist ai, avib, gr. ors, sowohl Mastulinum als femininum. Diefes Schwanten andert aber baran nichts, daß ein folder -i-Stamm mit siamatischem Nominatio niemals geschlechtslos, also bei aller Unbeltimmtheit doch gegenüber einem gligmatischen -i. Stamm wie lat. mare als geichlechtig gefennzeichnet ift. Erft mit Berudlichtigung diefer Sachlage wird die hier waltende Sparfamteit mit grammatischen Ausdrucksmitteln poll gewürdigt.

Das bisher Gesagte läßt also die lediglich negative Bezeichnung dieser Kategorie als odderepov, Neutrum 1), als sehr zutreffend erscheinen. Aber es läßt sich doch wohl noch einiges Weitere als wesentlich für das ursprüngliche Neutrum ansehen.

Mahrend als Dorderglied ber unflettierte Nominglitamm periciedene inntattifche Begiehungen bat - allerdings am baufigften die attributive und affulatipilde - hat er beim Neutrum nur die des Nominatips und Affufativs. Der Mangel eines lautlichen Kennzeichens ift also bei diesen beiden Kajus am feltelten eingewurzelt, am langten erhalten. Jacobi bat an bem Beifpiel nicht-indogermanischer Sprachen gezeigt, daß diese Sonderstellung von Nominativ und Affulativ etwas febr Baufiges, geradezu Normales ift: mir felbit fehlen Kenntnisse solcher Sprachen; ich begnüge mich also damit, seine Darlegungen zu permenden. Wenn er aber bemertt, daß in der Regel nur die allerentwideltsten Sprachen bei biefen beiden Kasus außer ber Kennzeichnung durch die Wortstellung auch die durch ein lautliches Zeichen anwenden, fo tann bagu bemertt merben, bak auch eine fo fortgeschrittene Sprace wie das Englische in gewillem Sinn auf diesem Standpunkt liebt. Infofern namlich Ausbrude wie Shakespeares works und the works of Shakespeare einerfeits und anderfeits I give my brother the book und I give the book to my brother gleichwertig find, tann man auch of, to ichlechthin als lautliche Kaluszeichen betrachten, wiewohl lie nicht nur bistorisch Drapolitionen lind, sondern auch aftuell als solche empfunden merden ober menialtens meilt empfunden merden tonnen. Dann also gilt auch bier, bak nur Nominativ und Affulativ einer lautlichen Kennzeichnung immer entraten und nur inntattiich getennzeichnet lind, mahrend der Kajus des ferneren Obietts allerdings eine Mittelltellung hat und entweder lautlich oder fintattijd, der Genitiv aber immer durch ein lautliches Kennzeichen carafterisiert ilt. "Ein Bingusgeben über dielen primitipen Justand" findet lich, fagt Jacobi, wenn in einigen Sprachen nur das beltimmte Obiett durch eine Endung getennzeichnet" wird, und in andern, "wenn es ein vernünftiges Defen bezeichnet". Ein gemiller Darallelismus zwijden biefen Ericeinungen und bem endungslofen Neutrum ift augenfällig, und es durfte wohl auch nicht ju gewaat fein, aus diefem Darallelismus folgerungen ju gieben. 3mar bak bas Neutrum nicht pernunftige Welen bezeichnet, millen mir ohne fo meit bergeholte Dergleiche, aber wenn wir bafur ben übergeordneten Begriff "Cebewelen" einseken, ift biefe Darallele boch eine gewilfe Bestätigung fur bie Annahme, pon der wir ausgegangen find, daß bei Schaffung des gramma. tifchen Gefchlechts die davon betroffenen Sachbezeichnungen als belebt angeschaut wurden. Und anderseits durfen wir von bier aus vielleicht vermuten, daß Begriffe, die ihrer Natur nach nicht ober doch feltener als beftimmtes Obiett in Srage tamen, nicht ober doch weniger leicht perlebendigt

das Mastulinum ausdräflich ausgeschlossen ist (10gl. die Bedeutung "Eunuch" – daneben |ogar "Hermaphrodit") scheint es wejentlich im Gedanken an die dem Mastulinum so nahe stehenden neutrasen -0-Stämme gewählt zu sien. werden konnten. — Besonders die letstere Vermutung ist von etwas vager Art, und wenn es möglich ist, sie präziser zu sormulieren, so muß ich das Sprachkennern von weiterem Überblic über außerindogermanische Sprachen überlassen.

Wenn bisher versucht wurde, das Derhältnis des Neutrums zu dem mit grammatischem Geschlecht ausgestatteten Nomen permittellt derjenigen Neutra zu erfallen, die im Nominativ-Affulativ Singular den reinen Stamm zeigen, fo tonnte damit - fofern es gelungen - nicht das gange Wefen des Neutrums, fondern nur eine feiner Wurgeln erfannt werden. Denn es murben außer Acht gelassen die neutralen -o-Stämme, die im Nominatip-Affusatip Singular die Endung des Affulatip Singular der geschlechtigen Noming bigben. Wenn loeben die Endungslofigfeit des Affulativs als etwas Wefentliches an der einen Gruppe der Neutra angesehen murde, so haben mir hier offenbar eine ursprünglich perschiedene Rategorie por uns: und es ist ig pon pornherein wahrscheinlich, daß eine grammatische Kategorie, die so verschiedene formgruppen umfakt, julgmmengefloffen ift aus Gruppen, die urfprunglich eine etwas verschiedene gunttion hatten. Sind nun die Neutra, deren casus rectus als Affulativ charafteriliert ift, ursprünglich Worter, die überhaupt nur ober fait nur als Obiett, nicht als Subiett portommen tonnten? (Dal. Madernagel. Dorlel, u. Snntar I. 302.) So ungefahr ericeint es nach ben Bemerkungen pon Uhlenbed IF. 12. 170f. Er permeift nämlich gum Dergleich auf Sprachen. die, wie das Bastiiche, nicht eigentlich Nomingtip und Affulgtip tennen, sondern statt dessen einen casus activus und einen casus passivus, Mun berühren fich aber unfer Nominativ einerleits, Affusativ anderfeits in vielen Sallen febr eng mit den Begriffen des casus activus und casus passivus - etwa in einem San mie: ber Mann ichlaat ben bund. Ublenbed nimmt nun an, daß der indogermanische Nominativ aus einem porindogermanischen Aftipus, der indogermanische Affusatip aus einem porindogermanischen Dassipus berporgegangen feien. Zugunften biefer Annahme tann man barauf perweifen, daß bas Derbum bes Indogermanischen, wie fr. Il. find (haupttopen des Sprachbaus) nachdrudlich und flar bernorgehoben hat. Catperb pon ausgesprochen motoriichem Charatter ift, fo bak auch bei Dorgangen, die teine Cathandlung lind, der Ausbrud fo perläuft, als ob das grammatifche Subiett Urbeber (agens) einer handlung mare. Wir brauchen allo gar nicht, um den indogermanischen Nominativ aus einem Aftivus hervorgeben zu laffen, ben ursprünglichen Bereich bafür auf ben Ausbrud mit einem transitipen Derb einzuschränten, sondern tonnen fagen, der Nominatip als Subjett eines Derbums bezeichnete ben Agens einer handlung, und bie Moming, die teinen als Mominativ-Attiv getennzeichneten Subjettstalus haben, tonnten ursprünglich nicht als Agens, als Subiett eines Catperbums auftreten. Das tommt wieder barauf hinaus, daß es fich babei um Bezeichnungen von Dingen bandelt, die nicht belebt find und nicht als belebt angesehen werden.

Was aber bapor gu halten ift, baf bei ben -0. Stammen ber Kafus auf -m auch Nominativ geworden, wird bei Uhlenbed's Theorie von Affujativ = Daffipus nicht volltommen flar. Wir muffen bei fold hnpothetifden Annahmen erit recht trachten, mit ben noch erreichbaren biltorifden Tatlachen nicht in Widerfpruch ju geraten. Deshalb befriedigt es bei Uhlenbed 3unachlt nicht, wenn er nur bei ben -o-Stammen ben ehemaligen Dallivus mit -m ausgestattet fein laft; in Wirklichfeit feben wir ia diele Endung bei allen Stammen, außer ben neutralen Richt-o-Stammen, in einer Ginheitlichfeit berrichen, wie foldes bei wenigen andern Kafusluffiren ber Sall ift. Dir tonnen allo gwar ben Manael einer ausbrudlichen Hominativ-(Attipus-)Corm bei beiden Gruppen von Neutra etwa darauf gurudfuhren, daß fie nicht als Agens portamen. Aber bei ber grage nach ber attufativifden Kennzeichnung des Affusativ und Nominativ der neutralen -o-Stamme icheiben die endungslofen Neutra gang aus. Bei letterer Grage aber murben wir für die angunehmende Entwidlung eine gu fcmale Balis gewinnen, wenn mir fur ben Nominativ auf -m ben Paffinus als Subjettstafus nur bei paffipen und intransitiven Derben in Anspruch nehmen. Denn nicht nur, bak bas Subieft auch bei intransitiven Derben fehr wohl Agens fein tann (Catperbum: .ich laufe"), fondern auch das paffine Derb hilft uns fur ein Subjett im casus passivus menig. Paffiver Ausbrud frielt im Indogermanifchen uriprunglich überhaupt nur eine gang geringe Rolle, und icheint flare Differengierung von Mominativ und Attufativ als folden vorauszuseten (Brugmann. Gror. II. 3, 701).

Uhlenbed ichrantt nun ben Daffimus nicht auf ben Kafus ber leibenben Derfon oder Sache ein, fondern beschreibt ibn auch als den Kafus bellen. wopon etwas ausgesagt wird, ohne daß man ihm eine (transitive) Catigleit suidreibt. Wenn mir fonach biefes Gegenftud bes Aftivus nicht in gegenfahlichem, fondern in rein negativem Derhaltnis bagu fallen und bemaemak als casus inactivus bezeichnen, fo ift diefer etwas, was wir ohnehin für bie indogermanische Urzeit fordern mullen als Subieftstalus in Saten ohne Tatverbum, fofern es namlich richtig war, ben Agens beim Tatverbum im Attipus ju benten. Der Inattipus findet fich bann in gabllofen Sallen in ber andern großen Kategorie indogermanischer Sate. in dem "Nominaliah", in bem das Derbum "fein", wenn überhaupt vorhanden, eine lediglich grammatitalifche Rolle hat (Meillet, MSL. 14, 1 ff.). hier tann der Subjettstafus niemals Altipus gemelen, bier tann jedes unbelebte, das unbestimmtefte Ding Subjett lein. Auf dem großen Gebiet biefer Sate haben Nominatio und Aftibus teine Begriffsverwandtichaft, in einem casus inactivus, der zugleich Subjettstajus diefer Sangattung und als Ausdrud des Biels einer handlung casus passivus mar, tann ein nominativ mit ber attusativischen Charafterisierung aufgetommen fein. Die weitere Annahme, daß bei den Nomina, die Agens einer Cathandlung fein tonnten, bemgemag einen Nominativ = casus activus gehabt haben und als belebt porgestellt wurden, der casus activus auch als Subjettstalus des Mominallakes herrichend geworden, und so erst her chemaliae Affinus zu dem uns befannten Naminatin umgemandelt murde eine folde Annahme ericeint mir als unbedentlich: menialtens fofern man fich überhaupt einmal, trog ber im allgemeinen bagegen bestehenben Bebenten, einen folden Abstecher in bas Gebiet ber Spetulationen gestatten barf.

Menn die gulekt porgetragenen Gedantenperfnupfungen im melentlichen richtig begw. mahricheinlich find, fo mare damit über den Urfprung der Dreigelchlechtigfeit doch etwas mehr ausgelagt, als daß das Neutrum lediglich ein nicht feruglifiertes Urnomen feit pielmehr ichien fich zu ergeben, daß es lich babei um Gruppen von Wörtern bandelt, die nicht als Agens von Catperben in Betracht tamen und insofern - wenn auch für ein primitiveres Stadium der Dinchologie und Melterfenntnis - noch entichiedener als lächlich und unbelebt ericbienen als andere - für uns ebenfo fachliche - Dinge. So menia allo amar in ben Gingelinrachen, die die Dreigelchlechtigfeit erhalten haben, der Begriff des Neutrums mit dem des "lächlichen Geschlechts" lich bedt, so bildet boch, wie es scheint, etwas wie ein sächliches Geschlecht die Grundlage ober eine ber Grundlagen des indogermanischen Neutrums.

Es tann bem Lefer taum in hoberem Grabe erwunicht fein als bem Autor, nunmehr bas glottogonische Gebiet zu verlassen. Um nun noch weiter bas Derhaltnis von Neutrum und fachlichem Gefchlecht zu erörtern, wende ich mich, ohne bei dem biftorifchen Entwidlungsgang zu verweilen, einigen modernen indogermanischen Sprachen gu.

Manche derfelben haben das alte Neutrum ganz abgeschafft: und es ift mobl angunehmen, daß der Mangel einer Besonderheit und Gemeinsamteit in der Bedeutung des Neutrums an dellen Untergang mitheteiligt ift. Auffallend ift, daß das in pielen Studen fo tonferpative Litauische in der Aufgabe des Neutrums mit den fortgeschrittenen melteuropaiiden Sprachen Schritt halt.im Gegensat zu den flavifchen Sprachen. Diese haben die Dreiteilung erhalten und zwar, darin altertumlicher als das Deutsche, das hier wie in so pielen Studen die Mittelftellung gwifchen Oft und Weft einnimmt, im wesentlichen mit den alten Mitteln der Genustennzeichnung. 3d beidrante mich nun bezüglich des Slapifchen auf Ruffifch und Dolnifch. Da tritt zu der ererbten Dreiteilung, die lediglich auf der außeren fprachlichen form beruht, eine neue Scheidung in Belebtes und Unbelebtes. 3m Ruffifden werden die Bezeichnungen pon Lebemelen, fomohl Tieren mie Menichen, im Affulgtip anders behandelt als die von fachlichen Dingen. Nur bei Wortern femininischer Sorm besteht im Singular eine eigene Attusativendung, die bei Lebewesen und Sachen gleichermaken gebraucht wird. Sonst ist bei Sachen der Affusatin bem Nominativ, bei Lebewelen Attulativ - Genitiv. Es ift allo über die alte Dreiteilung eine neue, freilich weniger auffallige, Zweiteilung gelagert, Komplizierter ift es im Dolnischen. Da wird - bei gleicher Erhaltung ber

Berlin 1913

urlpringlichen Dreigeschlechtigteit – innerhalb der neuen, den Verhältnissen Mussellichen ganz ähnlichen Cinteilung in Belebtes und Unbelebtes die erstere Gruppe beim Maskulinum noch zestegt in vermänstige und vernunstlicie Eedewesen. Der Genistio tritt für den Athalatio ein in beiben Numeri nur bei Personenbezeichungen nom mastuliner Sorn, de Gierebezichungen dogegen nur im Singular. Die Scheidung vernünstiger und vernunstlicier Eebewesen ist also nicht für alle in Betracht tommenden Halle vurdgeschiert, sie ist aber doch vorbanden.

Sehr eigentümlich jind die Verhältnisse im Schwedischen insofern als bort os alte Mastuliumu und Seminiumu gulammengeschaften sind, doss Reutrum aber von beiden verschieden silt. Die Unterschedung sinder statt an pronominalen Beyagswortern wie dem Artikel (ntr. det, mst.-sem. den) und der prohöltativen Adplettiv. Die bliefem Beltand an grammatissen Andesporen sit nun noch spingugedommen, dost unter den Mastulin-Seminina Belebtes und Inbelebtes geschieden wird und waar so, dos die Eckweden weiterbin als männlich und weiblich verschieden behandelt werden. Während nämlich alle Mastulin-Seminina den gleichen Artikel soben, werden von den eigentlichen Pronomina andwere Souren gekrouds, je nachbem das eigsüsse Substantiv etwas Unbeledt den, männlich aus von den eigentlichen Chronon. Benomitr, neutr. det. unbeledt den, männl han, weibl, hon.

Unter den europäischen Sprachen am meitelten in ieder Begiebung geht bas Englische. Es hat einerseits jegliche Spur der drei alten Nominalgenera aufgegeben 1), untericeidet aber anderleits nicht nur Belebtes und Unbelebtes. sondern bei dem Belebten einerseits, wie das Schwedische, das natürliche Geschlecht, anderseits, wie das Polnische, zwischen vernunftbegabten und vernunftlofen Wefen. Das anaphorische Dronomen ist für das Unbelebte it. für das Belebte, je nachdem es männlich oder weiblich ist, he oder she. Bei lekteren sind aber Unterabteilungen porbanden, insofern das Relatippronomen bei pernunftlofen Wefen wie bei Unbelebten which, bei pernunftbegabten Cebemelen aber who ift, gleichermaken bei mannlichen und meiblichen. Dak diele Regelung pielfach nicht ftreng innegehalten, pielmehr befonders durch Gebrauch von it bei pernunftlofen Serualwefen durchbrochen wird, hebt ihr Belteben nicht auf. Daft ferner in der Sabel die Ciere wie pernunftige Welen behandelt werden, ergibt lich aus dem Welen der Tierfabel ganz natürlich. - Abnliches lieke fich noch an manchen andern modernen europaifden Sprachen beobachten2).

Bei den tonserpatipen flapischen Sprachen maren es fleripische Mittel.

Das Neupersifde mit feiner poligen Ablegung des Genus gibt nun Anlak zu einem Seitenblid auf das Pronomen. Denn wenigftens beim Sragewort ift in di das alte Neutrum neben dem mst. fem. ki erhalten. In biefer Beidrantung ift ig auch fonft bei Derluft bes Neutrums am Nomen ein Neutrum erhalten. Wie eine Unterscheidung nach dem Segus beim Fragewort unmöglich ift, ba man eben den Serus des erfragten "mer?" im allgemeinen nicht weiß, ist andrerseits das Neutrum unentbehrlich nicht nur, menn bezüglich einer Sache gefragt wird: "mas ist das?", sondern auch. wenn das Erfragte pollig im Unbestimmten ift, etwa bei "was ift los?". Dann gilt bas Neutrum, wenn etwa bie Antwort lauten wird; "es brennt", gar nicht einer Sache, ist nicht "fächlich"; es ist schlechthin bas Unbestimmte. Serner ift ber Nominatio .. mer?" qualeich Aftipus (nicht nur: .. mer ift ba?". auch: "wer hat das getan?"), "was?" bagegen ift falt nur Inattipus: auch meil man - icon megen der Gleichheit pon Nomingtip und Affulgtip -Itatt zu fragen: "mas hat das peranlakt?" lieber lagen wird: "wodurch ist das veranlakt worden?". Diefes fich überall als unentbehrlich erweifende neutrale Gragewort ftimmt also im Begrifflichen recht nabe überein mit Erfceinungen, die wir als Wurgeln des indogermanischen Neutrums angesehen haben: es follte aber gerade deshalb und weil es von dem Dorhandensein eines Neutrums in der betreffenden Sprache unabhangig ift, eigentlich mit einem andern Cerminus bezeichnet merden.

3ch false – abgesehen vom letzten Puntt – meine Darlegungen zusammen, die ja wohl taum beanspruchen können, neue Ergebnisse zu liefern, sondern lediglich eine Snutsese von Bekanntem sein wollen.

Wenn wir für eine ur- ober präindogermanische Goode einen Justiand ber Esteinoslögisteit ber Immin voraussiehen, Do bebeutet das zugleich den Mangel einer Schelbung von Lebewielen Beyw. deren Serpus und von Sachen, Die Schaffung einer loschen Klassification erteilent für untern Blick als gleichgeitig mit der Ausbildung der Nominalssezion; und ferner stellt sich siere Sentente was der Schelbung der Mominalssezion; und ferner stellt sich siere Sentente was der Schelbung der Mominalssezion; und ferner stellt sich für uns Sentente was der Schelbung der Rechtlick und der Schelbung der Rechtlick und der Schelbung der Rechtlick und der Schelbung der Schelbung

<sup>1)</sup> Grammatisches Geschlecht bei einigen Wörtern wie Sonne, Mond, Schiffunamen unter franzölischen Einflußt, vol. Morsbach, Gramm. u. psacholog, Geschlecht im Englischen,

<sup>2)</sup> Dgl. hierzu Sind, Der deutsche Sprachbau als Ausbrud deutscher Weltanschauung, S. 56ff.

noch als welentlich gleichzeitig bar die Bereinnahme gablreicher Sachbegeich: nungen in die Kategorien der mannlichen und meiblichen Lebewelen. Es läkt lich nicht denfen das man dies nach Millfür getan habe nielmehr gelchah es mabriceinlich gemak einer primitiven Weltbetrachtung, in ber die Triebfrafte des Geichebens anders beurteilt und andere Anglogien zum pincho-phylifchen Dalein des Menichen erfannt ober anerfannt murden, als das bei uns und in uns naberliegenden Epochen der Sall ift. Indem aber biefe Art ber Betrachtung ber Aukenwelt fich anderte und viele geschlechtig bezeichnete Dinge nunmehr ftatt fur banbelnbe Welen fur bloke Sachen aalten, fina auch die einmal geschaffene und in der Sprache fortbestebende Gruppierung an bedeutungslos zu werden. Nicht mit einem Schlage und pollitandia. Denn einerseits finden mir Belebtheit pon Dingen, die für uns Moderne feelenlos find, in ben antiten Religionen, da freilich in einem perminderten Make gegenüber dem gusgedehnten Dortommen pon Geschlechtigfeit bei Sachbezeichnungen. Und aukerdem hat das inrachliche Geschlecht, mie ich nicht bezweifle, vielfach die Dorftellung der geschlechtigen Beltimmtheit der fo bezeichneten Dinge mach erhalten oder mach gerufen. Dafür glaube ich ein zeitgenöllisches Beilpiel anführen zu tonnen. Ein junges Madden pon phantalievoll poetifcher Begabung ergablte mir einmal, daß lie hunde und Katen für Mann und Grau halte, und daß die hunde in die Kätichen perliebt feien und ihnen als Derebrer nachstrichen. Da fie das, obgleich in dem marchenmakigen Con, der ihr meilt eigen mar, gang fachlich und mie ein Stud ihrer Naturtunde vorbrachte, entgegnete ich mit hund und hundin, Kater und Kake und mit dem bak zwiichen bund und Kake. Doch mußte lie das so aut wie ich, als blokes Wissen spielte es aber in ihrem lebendigen Bild der Dinge feine Rolle. - 3ch bezweisle nicht, obgleich ich mich einer ausbrudlichen Ausjage barüber nicht erinnere, daß bei dem Entiteben diefer Tierfabel, die der Erzählerin Mahrheit mar, außer dem Weien und Charafter der Ciere deren iprachliches Geschlecht mitgemirkt hat. 3ch führe das bier an, weil ich meine, daß in folden Gragen wir Derftandesmenichen lernen tonnen von Menichen, bei denen die Phantafie die beherrichende Rolle ivielt. Dielleicht können andere aus Mothologie und Doelie abnliches nambaft machen. 3ch felbit ermahne nur noch aus der Religion des Amelta, daß die Amesa Spanta's in alterer Zeit, besonders in den Gathas selbst, nicht in dem Make anthropomorphiliert lind, daß ihnen ein beltimmtes Geldlecht gugelprochen murbe. Wenn bann in ipaterer Zeit mannliche und weibliche Amasa Spanta's unterschieden werden (Jadlon, Grundrift d. iran, Dhil, II, 635 mit Anm. 8: pal, Derf. 3.3.3., 1. 25), und dabei als meiblich diejenigen gelten, deren Bezeichnung grammatilch fem. ift, mabrend mannlich find die mit grammatilchen Neutra bezeichneten, so dranat sich die Dermutung auf, daß diese Serualifierung zwar nicht von der Sprache veranlagt fei, sondern von der in nachgarathultrifder Zeit fo pielfach berportretenben Neigung gu finnenfälligeren Religionsorftellungen, daß sie aber doch non den in der Sprache gegebenen Derhältnissen geleitet worden sei. Ähnliches spielt in dieser Religion wielleicht noch in weiterem Umsam mit; denn noch dei manchen andern Götstinnen, wie fläs, ist es glaubhaft, daß die flusgestaltung zu ausgesprochen weiblichen Personen singer ist als der abstracts Rame einer anspans micht zu vollssändiger Derlomfigierung gelangten Gottheit. Und wenn in der Dämonologie das weibliche Element eine in große Rolle spielt, so mag die generelle Bezeichnung druzs ssem, sur der den der der der der der vollstände Dämonen, zu der der der der der der wächten Dämoninnen auf der stamb liesen.

Wenngleich das grammatliche Gefchjecht Jonach bis zu einem gemiljen frod noch Jonac im Sinne einer Sezualliterung nachwirten mag – und zwar am ehesten bei Bezeichnungen von Lebewesen wie in den vorgenannten Bestipstein – Jo muß es daneben doch schon früß, desonbers bei eigentlichen Sachbezeichnungen, sinnlos geworden lein, und bas mag andbreisteils die Einordnung von manchen Wortern und Wortgruppen – wie etwa der Seminina – in das Schema der Dreiedelheichtlicht eiseichtert bate der Seminina – in das Schema der Dreiedelheichtlicht eiseichtert hat.

Wenn manche Sprachen wie bas Deutsche an der Dreigeschlichtigteit elligehalten sohen, oit ib eise besjässich der Sachbeseichungen lebässich formal und trobitionell. Das Bedürfnis nach einer lebenögen Gruppierung gemäß ben in der Humsell fich gelten machenten Derschiebenheiten schafti eiboch vielerorts neue Klassiffigierungen, bie tells neben bie trobitionellen brei, denenter tetent (Russi, Poln.), tells auf gänzliche oder teilmeise Aufgabe bes allen Gemusumterschiebs folgen (fängl., Squeed). Das Schenn, bas bieten neuen Ginteilungen, mehr ober meniger vollständig und flar durchgeführt, ungurande liegt, sit! 1. Lebenoetten 10 vernänftiget: a) männlich, b) meiblich; 2) vernuntssoler: a) männlich, bi meiblich, II. £eblos Sachen. Auch wenn nan obach ibt Auftaperien ah) ost ibbergorbente und 1)? cil sicher und Intere und 1)? die Steren Untere abteilungen gelten lasse mil, it immer noch die Gruppe bes Sächlichen der Schebunn and bem Serus nicht elichhogenore.

Gs. ließe lich Ahnlüdes wohl aus manden Sprachen aufseigen. 3ch will hier nur noch auf die Bantulprachen hinweilen. Diese unterscheiben männlich und weiblich nicht, tennen dagegen Differensjerungen, die der Terennung von vermünftigen und vermünftiglen Leibeweien und Sachen versiehen auf 3ch besiehe mich fier auf den Abrit, den Bent Abnacht von St. 46ff, von der Slubsigiprache gibt. Wenn wir da von den 21 Kategorien, in die die Dingbeseichnungen einerstellt film, aumäch die seinen sausscheiben, bie tein Präftig haben, sobann beigenigen, welche einem infinitiosischen (15 bei 3ind) oder Präpolitionalausbruck (16; 17) unsperer Sprachen einigermaßen entsprechen, fomme ferner außer Betrach bleiben 11/12 (Deminution, 19, plur.) und 14 (Ablitrach). Es bleiben dann, wenn wir jeweils die Kateworien für Ginsach und Mitchards und Mitchards und mehr mitchen, die Gruppen: 12/2 Derion

(Beifpiel: Knabe), 3/4 (unpersonliches) Lebendes (Beifpiel: Kopf), 5/6 Stud. Menge (Beilpiel: Σοά). 7/8 Ding(e) (Beilpiel: Baum). 9/10 Organismus (Beifpiel: Schlange), 11/6 Individuelles/Menge (Beifpiel: Gelang). Wir feben alfo auch hier Perfonen (1/2), andere Lebewefen (9/10) und Sachen (5[11]/6, 7/8) geschieden. Insofern ift ba eine Einteilung porhanden, die den in modernen europäischen Sprachen festzustellenden einigermaken entspricht, Aukerdem ift hier mit 3/4 eine Mittelgruppe amifchen Belehtem und Sachlichem porhanden. Dies und die Untergruppen innerhalb dellen, was ich hier als fachliche Kategorien gufammengefaßt habe, zeigt wiederum, daß die uns natürlich icheinenden Unterscheidungen und Jufammenfaffungen der dinglichen Welt teineswegs felbitveritandlich und allgemein find. Infofern bietet es auch eine - allerdings entferntere - Analogie zu dem Derhältnis zwischen den indogermanischen Neutra und den geschlechtigen Sachbezeichnungen. Dieses bleibt uns feinem innern Sinn nach letten Endes doch unerflarlich, fo pertraut es uns auch im Gebrauche ift. Auch das Jurudtaften in ferne Dorzeit läßt uns allenfalls nur etwas abnen von den pfnchologischen Anlaffen gur Schopfung biefer formalen Unterscheidung. Es wird dabei aber nicht bie Sprache aus ber Pinchologie und Weltanschauung ber Sprechenden erflart, sondern aus der Sprache ein Schluk gezogen auf die Pinchologie. Die Unlicherheit eines folden Schluffes wird man fich nicht verbeblen. Dom attuellen Buftand moderner breigeschlechtiger Sprachen aus mare ein Rud. ichluß auf geichlechtig belebte Anschauung faclicher Dinge unberechtigt, und ufe tellie jeigt fich in foligen Sallen, baf ber Derfuch, die Sprache als Schöpfung aus dem Dolfsgeift ju erflaren, den nuchternen Betrachter gu Resignation führen muß.

Gr. xxels ("xxrp), xxevóş und lat. pecten, -inis, idg. p(e)kten betrachte ich als gebildet mit Suffix -ten; diese Suffix ist enthalten in dem Stamm tien, der in lat. iter, titneris steckt (Brugmann, Grdr. II, 1, S. 312 § 292), in lat. glüten "Leim", ferner tiefstufig und mit -o- fortgebildet in dem Suffix -tna- in Wörtern wie ai. equatra- (a. a. 0. 208 § 185).

Während man bei iter über die Natur des Suffixes allenfalls zweifeln und das -t- in Verbindung bringen könnte mit dem in Fällen wie ai. stu-t "Lob" an die Wurzel tretenden -t, kann bei Suffix -tno- gar kein Zweifel bestehen, daß es sich zu einem -ten- verhält wie das bekannte -tro- zu dem -ter- der Nom. ag. Übrigens wäre auch bei iten- durch Zerlegung des Suffixes in t+en keine Erklärung gewonnen, und bei p(e)kten, wo es sich um eine auf Verschlußlaut endigende Wurzel handelt, ist der Gedanke an ein wurzelabschließendes -t wie in stu-t ohnehin ausgeschlossen. So ist es schon besser, diese Fälle als suffixal gleichartig zusammenzufassen, wenn auch zuzugeben ist, daß ein solches Suffix selten ist und wohl schon in grundsprachlicher Zeit nicht mehr produktiv war: denn der Umstand, daß es in der Umbildung zu -tno- noch am deutlichsten erkennbar ist, läßt es als etwas schon in der Grundsprache Veraltetes erscheinen. An das Suffix -ten- in Infinitiven wie ap. čartanaiy will ich nur eben erinnern.

Bei diesen Verhältnissen ist es eine leichte und naheliegende Annahme, daß man schon in grundsprachlicher Zeit in dem Wort n(e)kten- in subjektiver Analyse das bekannte und geläufige Suffix -en- zu erkennen meinte und das Wort psychologisch in die Elemente pie )k-t-en bzw. pie )kt-en gliederte. Dann ist weiter leicht zu sehen, wie vom Nomen aus der erste Bestandteil -t- des ursprünglichen Suffixes auf andere Bildungen übertragen werden konnte und (lat.) pectō (vgl. gr. πεκτέω Aristoph.) neben πέκω bzw. deren grundsprachliche Vorformen treten konnte. In der modernen Sprachforschung hat man diese Zerlegung, die ich für eine subjektive und psychologische in alter Zeit halte, gleichfalls angenommen, aber als objektive und genetische Analyse, im Wesentlichen aus denselben Gründen, die ich für die psychologische Ursache der subjektiven Zergliederung halte: die Abweichung dabei liegt jedoch darin, daß bei meiner Annahme der Unterschied der obiektiven und subiektiven Zerlegung den Ausgangspunkt des -t- von pecto aufweist, während, wenn man pec-t-en

als objektive Analyse gelten läßt, das -t- in pectö ebenso ursprünglich sein könnte, wie in pecten und es beidemale unerklärt bliebe.

Von hier aus ist der Weg zu lat, plecto, deutsch flechten (slav. pleto, plests) nicht weit. Persson (Beitr. z. idg. Wortforschung 597) wundert sich zwar darüber, daß man pecto usw. in eine Bedeutungsgruppe plectō, nectō, flectō gestellt hat, da πέχω, pectō mit den Bedeutungen von "binden, biegen usw." nichts zu tun habe. Gewiß, wenn man eine Bedeutungsgruppe begrifflich-logisch zusammenstellt, dann nicht. Versetzen wir uns aber in das wirkliche Leben und versuchen uns anschaulich vorzustellen, wie es die Indogermanen mit ihrem Haar praktisch gemacht haben müssen, soweit sie es nicht geschnitten trugen, so ist klar, daß auch bei ihnen auf das Kämmen unmittelbar das Aufbinden oder Flechten der Haare folgte und daß beides eng zusammengehörte. ebenso wie heutzutage bei unsern Damen beides zusammen die einheitlich bezeichnete Tätigkeit des "Frisierens" ausmacht. So wird man den engen psychologischen und Lebenszusammenhang beider Wörter nicht leugnen wollen. Das Verbum \*plek- bezeichnet allerdings von früh, wohl von Anfang an allerlei Flechtwerk, etwa solches aus Ruten, aber Wörter wie πλόχος, πλόγμος, πλόκαμος "Haarflechte, Locke", got. flahta ds., Ausdrücke wie πλοχάμους πλέκειν, crines plectere zeigen zur Genüge, wie nahe πέκειν und πλέκειν, pectere und plectere zusammengehören. In diesen Zusammenhang muß das nicht zur Wurzel gehörige -tvon pectere auf plectere übertragen sein.

Im Lateinischen, wo wir damit schon zwei solche Verba mit -ect- haben, hat das nun weiter gewirkt, aber wie ich annehme nicht lediglich auf klanglichem Wege ("Reimwortbildungen") und nicht in Begriffsgruppen, sondern im lebendigen Zusammenhang immer noch mit dem Frisieren. Man hat nämlich die Haare auch gekräuselt, aber nicht wie heutzutage mit einer Brennscheere -onduliert", sondern das Verfahren war comas pectine (oder ad pectinem) flectere. Für diese Ausdrucksweise habe ich nur relativ späte Belege, aber es wird von jeher so gewesen sein, daß man Haarsträhne den Kamm entlang zwischen dessen Zähnen hin und her schlang und ihnen damit, allenfalls unter Zuhilfenahme von Feuchtigkeit oder Salbe, eine Wellung oder Kräuselung verlieh; so wenigstens stelle ich mir das Verfahren vor, - ob es jetzt noch geubt wird, hab ich versäumt festzustellen. Das flectere, das auf das pectere folgte, mit pectine geschah und dem plectere vorausging. kann also sehr wohl sein -t- von diesen Wörtern bezogen haben. Für eine festliche Frisur war es aber damit noch nicht getan, es mußten noch Bänder, Blumen oder ein Kranz ins Haar ge-flochten werden. Und nicht nur das Kranzflechten für sich hieß coronan neetere, sondern speziell das Einflechten solcher Zier ins Haar hieß comes sertis neetere, coput oliva —, tenuporu pinn neetere u. E. Zur Feststellung dieses Bedeutungszusammenhangs braucht die Frage nicht noch mal untersucht zu werden, ob neetere mit nodus. Haarknoten\* zusammenhängt.

Für diese damit in einen Lebenszusammenhang gestellten Wörter') ist somit die "Wurzelerweiterung" erklärt, d. h. ein einheitlicher Ausgangspunkt und der Weg der Übertragung des -t- gezeigt, dergestalt, daß der Anfang dieser Entwicklung in der Grundsprache liegt, ihre Fortwirkung dann aber besonders im Latein erkennbar ist, ohne daß zu sagen wäre, wann in der Vorgeschichte des Lateinisch-Italischen es zu den Bildungen flectere, nectere gekommen sei. Die Wurzelerweiterung ist da nicht ein besonderes morphologisches Element, ist nicht etwa an die autonome Wurzel angetreten, sondern auf dem Weg der Analogie in das fertige Wort eingefügt. Es ist nicht zu erwarten, daß die Wurzelerweiterungen eine einheitliche Erklärung zulassen. auch nicht in den Fällen, wo das gleiche Lautelement als Wurzelerweiterung auftritt (- sofern diese überhaupt sichersteht!). Aber es ist zu wünschen, daß für möglichst viele Einzelfälle Ableitungen gegeben werden, die lebendigen sprachlichen Verhältnissen gemäß sind.

Frankfurt a. M. H. Lommel.

## Ablants-Betrachtungen.

Das -a im Nom. und Akk. Sing. der Feminina des Typus φύζα, φέρουσα usw. wollte Brugmann als übertragen von Femininstämmen auf -α wie πτέρνα, μέριμνα, γέννα, ἄρουρα usw. erklären. da nach den für ihn geltenden Anschauungen die Tiefstufe des Suffixes, das in den obliquen Kasus -i/i)a- ist, nur i sein konnte. in welcher Gestalt es ia auch im Altindischen (bharans) und anderen Sprachen (lit. vetanti; got. frijondi usw.) erscheint. Doch dürfte die Annahme solcher Übertragung des -α nur wenig Zustimmung gefunden haben: Thumb z.B. hat sie in der von ihm besorgten Auflage von Brugmanns Griech. Gram. (S. 214) ausdrücklich abgelehnt. Das führt uns zurück auf die andere von Brugmann im Grdr. II 1, 212 angegebene Möglichkeit, daß im Indogermanischen bei dieser Femininbildung die Ausgänge -ī und -io nebeneinander bestanden, und nur das Griechische die letztere, offene Form bewahrt hätte. Während also Brugmann eine solche Annahme zwar erwähnt, aber als unwahrscheinlich bezeichnet hatte, wird man nicht umhin können, sie gelten zu lassen.

Näher eingegangen ist auf diese Frage Holger Pedersen in seiner Abhandlung "La cinquième Déclinaison latine" S. 31 f. (Kgl. Danske Vidensk. Selsk., Hist.-fil. Medd. XI. 5. 1926). Er kehrt darin die Ansicht Brugmanns geradezu um und läßt die Kürze von Wörtern wie τόλμα durch Übertragung von den Feminina auf -iα an Stelle von ursprünglichem -a, wie es in τόλμη is auch vorliegt, entstanden sein. Darin stimme ich ihm zu. Auch tut er recht daran, daß er das Suffix -ig nicht lediglich als einen Einzelfall betrachtet, sondern im Zusammenhang mit den Erscheinungsformen, welche die Verbindung von Sonant mit Schwa indogermanicum darbietet. Da ist Pedersen der Ansicht, daß neben der Verschmelzung von silbischen Sonanten mit a zur Länge der silbischen Sonanten (i, i, r, n) diese beiden Elemente auch ohne Vereinheitlichung fortbestehen können. Allerdings sagt dabei Pedersen, das Verhältnis -ja- (seine Schreibung für -is-): i beruhe auf der zwiefachen Entwicklung eines sonantischen Koeffizienten, dem ein a folgt: entweder werde das erste Element silbisch und das a verschmelze dann mit dem silbischen Sonanten, indem es ihn verlängere (i, ū, f, s) oder umgekehrt, das erste Element bleibe unsilbisch und das folgende a bernehme die Rolle der Silbebildung (ja, wa, ra, na). Darnach könnten also uneinheitliche Lautgruppen mit silbischen Sonanten (io. uo. re, v-) nicht vorkommen. Tatsächlich aber finden wir sie in Fällen wie μlα, ψάλεψια, πότνια und wir werden anderes der Art sogleich noch in anderen Fällen kennen lernen.

Schon deshalb, weil wir also mit einer Dreiheit der Erscheinungsformen:  $j_0$ ,  $j_0$ ,  $j_1$ ) zu rechnen haben, dürfte die von Pedersen mitgeteilte Slomann'sche Regel über das Erscheimen von  $j_0$  nach dem Akzent, dagegen von i vor dem Akzent und unter dem Akzent, schwerlich genütgen.

Ich will, im wesentlichen mit Beschränkung aufs Griechische, einige Fälle besprechen, wo Sonant und folgendes Schwa nicht verschmolzen sind. Eine bestimmte Regel für die Erscheinung kann ich nicht geben und es scheint mir das auch nicht swichtig als die Feststellung der Tatsachen. Diese ließen sich allenfalls vermehren. Ich möchte mich jedoch hier, wie in meinen Vorlesungen, wo ich diese Dinge schon seit Jahren lehre, nur auf anerkannte Etymologiene stützen.

n nqia-oðu haben wir g\*ni- als indogerm. Nebenform von gri, welches in ai. kri-pā-li, kri-tā. - er kauft, gekauft "erscheint. Diese Auffassung, wenigstens die gleiche Abtrennung der Bestandteile des Worts. findes eisch sehn bei Fick, GGA. 1881, 1832. Im Gegensatz dazu wird jedoch gemäß der verbreiteten Anschauung über Kontraktion von silbischen Sonaaten mit Schwa diese Wort zerigt in ngd-o-dba, wobei nur das erste Stütck des Worts (nge- aus nget- vor a) dem ai. kri- entsprechen wirde. Dann muß für das a eine Erklärung gesucht werden, die nicht anders als gaktinstelt ausfallen kann. Eine solche Erklärung hat Osthoff, Z. Gesch. d. Perf. 408 gegeben; diese überzeugt gar nicht,

Ein weiterer Fall ist zque-qós, das sich zu al kribrós "wund, blutig, roh, grausam, furchtbar", »w. zrūra-"blutig, grausig, blutdurstig, grausams ebenso verhalt wie zque-zu kri-. Da ich das griechische und arische Wort nicht nur als etymologisch verwandt, sondern als einander vollig identische Wortblüdungen betrachte, mag es gut sein, ihre enge Bedeatungsverwandtschaft zu betonen. In den Lexika wird vielfach bei zqueqós, — und ebenso bei zquóts; — die Bedeatung "eisig" vorangestellt. Ohne die ganze Wortsippe in ihrer weiten Verzweigung zu verfolgen, bemerke ich nur, daß die mit zugebörigen Wortern verbundenen Bedeatungen des von Frost Erstarrten darauf beruhen, daß die Wurzel nie das lebendig in den Adern pulsierende Blut, sondern

Gemäß dem Vorigen sei s und j hier Repräsentant für die Sonanten überhaupt.

195

Angriff" (loxn E 740), "die blutige Hündin" (Z 344).

Ich betrachte also  $\varepsilon$  ebensowohl wie  $\alpha$  als Vertreter von s, Es werden im folgenden noch andere Beispiele zur Sprache kommen, bei denen ich verschiedene Vokalfärbung des im Griechischen aus idg. a entwickelten Lautes annehme, so daß ein Fall den anderen stützt. Es lassen sich keine besonderen Bedingungen aufzeigen, unter denen die eine oder andere Vokalfärbung erscheint; wenn auch die Tönung des Hochstufenvokals dabei eine Rolle spielt (στατός, θετός, δοτός), so ist sie doch nicht allein entscheidend. Und fragt man sich weiter, ob die verschiedenartige Vokalfärbung, die das Griechische zeigt, etwa schon der idg. Grundsprache zuzuschreiben sei (a. c. a statt 2) ob also das Griechische eine vielleicht nicht sehr ausgeprägte Verschiedenheit der Reduktionsvokale bewahrt, die andern Sprachen sie dagegen verwischt hätten, so wäre mit einer solchen Annahme nichts gewonnen. Denn es wäre dann das Problem nur aus dem Urgriechischen in die Grundsprache zurückverschoben, aber nicht weiter geklärt. So sei denn statt aller Theorien nur betont, was eben einer Erfassung in Regeln sich so sehr widersetzt, daß bei der gleichen Wurzel das Schwa, also vielleicht ein gleichartiger Laut s, sowohl als ε: κρυε-ρός, wie als α: κρέας (idg. krevss; vgl. ai. kravis "Blut") erscheint.

Dieser Fall läßt an die dialektische Verschiedenheit lagie; denken, wo das a, geliech ilg. sis (vg. la. isirs's. krittlegi"). Überhaupt enthalten die Ausginge -a-ge-, -e-ge- offenhar vielfach ein am Ende der Wurzel stehendes idg. s, und sind, wo das nicht der Fall ist, wohl von solchen organischen Bildungen aus der Wurzel übertragen. Aus dem Ai. kann man hier nennen sithi-d-vo-, icht-kd-. schalft' (mittel-indische Lautgestalt ür \*\*s/thi-d-vo-, uder sst-Wurzel \*srath-. schlaft werden", Verb. Adj. sithi-td. In Ai. kann freilich solches -i-rd nur selten sein, da es nur bei Wurzeln mit innerem Verschlußlaut oder Sibilant auftreten kann, während bei solchen mit innerem Sonanten es nur bei unregelmäßiger Akzentuierung und Ablautstufe erscheinen kann, nämlich in dem Falle sthäu-ra\_diest" neben und statt sthä-ra\_dicht".

Aus dem Griechischen ist zu nennen γαλα-οός "schlaff", vielleicht auch θαλερός "blühend", ίλαρός "heiter", hauptsächlich aber kommt es hier auf solche an, die Wurzeln mit innerem Halbvokal enthalten. Nämlich βρια-ρός "schwer" neben βρί-9-ός "schwer, wuchtig", βέβοιθε "ist schwer". Ferner liegen zweisilbige und zusammengezogene Tiefstufe neben einander vor in διε-ρός \_flüchtig" neben δι-νος \_Wirbel". Daneben die Hochstufe in διώ-x-ω "treibe an, beschleunige, verfolge", wo das -x- als etwas zur Wurzel hinzugekommenes angesehen werden kann wie das -κ- von δλέκω \_verderbe" = δλλυμι. Im Zusammenhang damit liegt es nahe, anzunehmen, daß die o-Färbung des langen Hochstufenvokals Abtönung ist, die dem Perfekt entstammt (s. Boisacq, s. v.); da wir jedoch über das Verhältnis der Vokalfärbung des Reduktionsvokals zum Hochstufenvokal keine bestimmte Meinung haben können, ist diese Annahme nicht unbedingt nötig, wie sie denn auch nicht beweisbar ist'). Die tiefstufige Wurzel dije scheint also weiter vorzuliegen in δίε-σθαι (vgl. ποία-σθαι), ένδίεσαν "sie trieben an", δίενται "sie eilen". ôlov "ich eilte". Hier wäre dann der wurzelhafte Schwa-Vokal zum thematischen e/a-Vokal umgedeutet, also anders behandelt als in den bekannten Fällen wie ἐμέ-ω.

Ich will nicht von hier aus übergehen zu Hypothesen, wonach der thematische Vokal allenfalls identisch wäre mit dem Vokal der zweiten Wurzelsilbe  $(\ell-\beta a\lambda-\epsilon,\ \beta\ell\lambda\epsilon-\mu\nu\sigma\nu,\ \beta\ell-\beta\lambda\eta-\kappa\alpha)$ .

Vielmehr hebe ich hervor, daß Solmsen, Untersuchungen 154, Formen wie dierra, t-bidowa gerade umgekehrt ansieht als analogisch in die unthematische Abwandlungsart hinübergebracht, während in biopur, bito die umprüngliche thematische Bildung "noch" vorhanden sei. Es läßt sich schwerlich die eine oder die andere Ansicht in bezug auf ein einzelnes Verb beweisen; wenngleich ein dir +log (tiefstuf, Wurzel + bsentat. Vokal) = urgr. dij – ejo neben di + yejyo (tiefstuf, Wurzel + Suffix der 4. ai. Präs. Kl.) = ai. dry-9-4 im inciht wahrscheilich vorkommt. Denn die Beurteilung des Einzelfalls wird immer mitbestimmt werden von der Gesamtauffassung des Formenbaus.

Meillet, MSL. 23 (1923), so lehnt die obige Erklärung der o-Färbung ab. [K-N.]

Ablants-Betrachtungen Umgekehrt wie bei βρί-θ-ω und βρια-ρός dürfte das Verhältnis sein bei μετ-ε-κέα-θ-ον') und κῖνέω: κύα-θος "Becher" : κῦμα.

Was die Wurzelgestalt betrifft, besteht nun weiter zwischen σφαραγέω "prassele, zische" und ai. sphūrjati "prasseln" dasselbe Verhaltnis wie zwischen πρίασθαι und ai. krināti, zwischen κρυερός und ai. krūrā-. Innerhalb des Griechischen aber besteht dieselbe Verschiedenheit zwischen θάνατος und θνητός, κάματος und κμητός und wir haben hier die offenen Tiefstufenformen (so will ich sie nennen) sphrag-, dhvna-, kma- neben den zusammengezogenen sphēg-, dhvē-, km-. Gründe oder Bedingungen, warum bald die eine, bald die andere Gestalt erscheint, kann ich nicht angeben. Man hat sie etwa in der Akzentverschiedenheit von θάνατος und θυπτός gesucht, die ia auffallend genug ist. Aber κουερός ist genau so betont wie krūrá- und θνητός, ist aber in dem Verhaltnis von Sonant und Vokal doch dem Typus 3avaroc gleich. So einfach liegen also die Dinge nicht. Ich gehe auch garnicht darauf aus, diese Doppelheit zu erklären; hier handelt es sich vielmehr darum, darauf hinzuweisen, daß in bezug auf die Ablautstufe beide Erscheinungsformen einerlei Ranges sind. Das ist zwar auch die Ansicht Hirts, der θνητός ebensowohl wie θάνατος als "Reduktionsschwundstufe" auf eine Formel του (früher ene geschrieben) bringt. Aber ich kann weder diese Formel für geeignet halten zur Herleitung einer einsilbigen Gruppe -va-(entsprechend bei den andern Sonanten), noch nehme ich überhaupt die Lehre von einer Reduktionsstufe an. Auch sonst treffe ich an manchen Punkten mit Hirt nahe zusammen, oft zu meiner Überraschung, weil ich auf recht andern Wegen dahin gelange und vieles andere völlig ablehne. Daher schränke ich Auseinandersetzung von Übereinstimmungen und Abweichungen möglichst ein.

Dennoch muß ich da bei einem Hauptpunkt weiter ausholen. Hirt sagt gar trefflich (Indogerman, Vokalismus S. 92; ähnliches öfter): "Es kommt wirklich nicht darauf an, was im Indogermanischen gesprochen worden ist, sondern es kommt auf die Ablautsverhältnisse an" (Verhältnisse unterstreiche ich dabei). Schon J. Grimm hat den Ablaut nicht als phonetische Regel, sondern als etwas Dynamisches ansehen wollen, d. h. als Funktion von Formverhältnissen. Bei diesen Verhältnissen und ihren Funktionen kommt es auch nicht darauf an, wie sie entstanden

sind. Es ist also z. B. gleichgültig, ob die Stammform πατο- (in πατρός) aus der Stammform πατέρ- (in πατέρα, πατέρες) entstand, indem das e plötzlich und mit einem Schlag hinausgeworfen wurde, oder ob dasselbe durch sogenannte Übergangsstufen in allmählichem Schwinden immer mehr reduziert worden ist, bis zuletzt nichts mehr davon übrig geblieben ist. Es ist allerdings wahrscheinlich, daß dieses Verhältnis sich eher in dieser allmählichen Weise herausgebildet hat; und ferner ist ia deutlich, daß der Akzent dabei als Ursache gewirkt hat. Der Verhältnischarakter ist durch diese Einsicht aber nicht deutlicher, als etwa der von tego: toga, precor: procus, bei welchem wir über die Ursache ebensowenig wissen als darüber, ob der Unterschied von e und o allmählich oder plötzlich, über Zwischenstufen (etwa a oder ö; oder welche sonst?) oder ohne solche eingetreten ist.

Von grammatikalischem Interesse ist die Annahme von Zwischenstufen nur dann, wenn sie nicht lediglich um bekannter phonetischer Vorgänge willen gemacht wird, sondern in geschichtlichen Spracherscheinungen sich ausprägt. Das ist der Fall bei einer "Spaltung", wenn unter bestimmten Bedingungen ein Stadium dieses Entwicklungsvorganges erhalten ist, während derselbe unter anderen Bedingungen weiter fortgeschritten ist, wie z.B. im Lateinischen ein a der nicht-ersten Silbe zu e wurde und auf dieser Zwischenstufe stehen blieb, wenn Konsonantengruppe (außer ng) oder r folgte, sonst aber sich weiter zu i entwickelte. Ohne besondere Bedingungen, welche die Entwicklung anhalten. läßt sich doch nicht annehmen, daß ein Teil der Fälle, die an einem Vorgang beteiligt sind, plötzlich bei einem erreichten Zustand stehen bleibt, während ein andrer Teil sich in der eingeschlagenen Richtung weiter entwickelt.

Warum also e zwar im allgemeinen sich bis zu völligem Schwund vermindert haben sollte (μάρναμαι, mṛnāti), in einzelnen Fällen aber in einem Zwischenstadium solcher Verminderung stehen geblieben sein soll (πίλναμαι, χίρνημι), ist nicht einzusehen. Die Annahme einer Reduktionsstufe ist also vom Standpunkt der Lautentwicklung nicht befriedigend, und für eine Lehre vom Ablaut, also von funktionellen Verhältnissen, bietet sie auch keinen Vorzug, da είρνημι : ἐκέρασα weder zu πέρνημι, περάω, έπέρασα noch zu δάμνημι, έδάμασα in einem richtigen Verhältnis von gegenseitigen Beziehungen steht. Erst recht ergeben sich für τέττασες, πίσυσες, τοά-πεζα, λέγοιος, λιχοιφίς "schräg" keine Verhältnisbeziehungen.

<sup>1)</sup> Mit metrisch gelängtem 1 statt \*-exčaSov, Schulze, Qu. Bp. 241.

Setzt man damit eine Unbekannte an Stelle einer andern. so macht man uns ein X für ein U vor mit der Reduktionsstufe in ταμείν βαλείν u. dgl. Gleichviel, ob die Tiefstufe bei Sonant vor Vokal gewisse lautliche Besonderheiten hatte, darauf kommt es ia nicht an, sondern auf die Ablautsverhältnisse, und da sind ταμείν, βαλείν derselbe Typus wie σχείν, λιπείν, δρακείν. Mag man dafür tm-e/a-, tmm-e/a-, t-m-e/a- oder t-m-e/a ansetzen, gleichviel: das e ist nicht mehr da, und εταμον verhält sich zu τέτμηκα wie έσχον zu έσχηκα, und έφθάρην zu -έφθορα wie έτράφην zu τέτροφα. Die einen sind so gut wie die andern Tiefstufe. Die Verwirrung, welche die Annahme einer Reduktionsstufe hineinträgt, kommt einerseits von der rein phonetischen, und nicht auf die Verhältnisbeziehungen abzielenden Frage, ob vor dem silbebildenden Sonanten noch ein unsilbischer sonantischer Übergangslaut anzunehmen ist, oder ob man die spezielle liquide oder nasale Artikulation des Sonanten überhaupt nur in konsonantischer Geltung annimmt als "Übergangslaut" zwischen dem folgenden Vokal und einem bloßen Stimmton, den als das silbische Element des Tiefstufensonanten oder als Rest des geschwundenen anzusehen immer noch freisteht, auch wenn einem phonetisch r (usw.) besser zusagt als rr.

Anderseits aber kommt die Verwirrung daher, daß es neben dieser sogenannten und umstrittenen Reduktionsstufe auch die unbestrittene Schwundstufe mit unsilbischem Sonanten vor Vokal gibt:  $\gamma_i \cdot \gamma_{F} \cdot \sigma_{F} \mu \alpha_i$ ,  $\ell \cdot \pi_{F} \cdot \sigma_{F} \cdot \sigma_{F}$  usw. Diese Ablautserscheinung ist aber nicht eine andere Stufe, sondern nur eine phonetisch andere Auswirkung des Schwundes von  $\ell$ .

Und da steht dann, um ganz gleichartige Bildungen nebeneinander zu stellen, ἡγρόμγρ, ἔγρετο (νου ἐγρίφω "wecke") auf
genau derselben Stufe wie ἐλιπόμγρ, ἔτραπόμην. Es ergibt sich
die einfache Regel, daß der Sonant der tiefstufigen Silbe
vor Vokal silbisch ist (kw. einen Stimmton oder Vokalanstoß
vor sich hat), wenn er am Anfang des Worts oder hinter
dem wortanlautenden Konsonanten (Konsonantengruppe)
steht, daß dieser Sonant dagegen unsilbisch ist, wenn
er nicht der ersten Silbe des Wortes angehört, sondern
im Wortinnern steht. Das Augment, als ein nicht unverlierim Wortinnern steht. Das Augment, als ein nicht unverlier-

barer Wortbestandteil, nimmt den betreffenden Konsonanten nicht den Charakter des Anlautenden.

Die Regel ist nicht ausnahmslos, aber sie genügt meiner Ansicht nach, die Erscheinungen im Ganzen zu begreifen. Jede Ablautlehre muß Ausnahmen zulassen, weil es sich darum handelt, ein grammatisches Schema der Grundsprache aufzudecken, das in den Einzelsprachen nur noch trümmerhalt vorliegt oder stark umgebildet ist. Eine Ablautlehre, die jede Abweichung von einer einfachen Regel in ein System aufnehmen will, macht dieses System so kompliziert, daß es als grammatisches Schema unglaubhaft wird.

Es kann hier nicht alles angeführt werden, was zu Gunsten dieser Regel spricht. Vielmehr sollen neben summarischen Hinweisen auf die einschlägigen Formen einige Ausnahmen erwähnt werden.

Zunkchst ist ein Beleg für unsilbische Geltung des Sonanten im Wortinnern das Suffix, von dem wir ausgegangen sind:  $\iota \alpha$ in  $\varphi \iota \zeta \alpha$  u. dgl., wofür  $\iota \alpha$  eintritt nur in Fällen, wo eine phonetische Notwendigkeit dazu durch eine Mehrheit von vorauszehenden Konsonanten zereben ist  $\langle \iota m d k t i \alpha m k t i n$ 

Dieses Beispiel fallt insofern nicht ganz notwendig unter die hier besprochenen Erscheinungen, als es sich in allen andern Füllen um einen Sonanten als Tiefstufe einer Verbindung mit  $\epsilon$ handelt ( $\epsilon \nu_{\mu}$ ,  $\tau \mu_{\mu}$ ,  $\tau \mu_{\nu}$ ), während das Femininsuffix  $\cdot i \nu$  als Tiefstufe von  $\epsilon i \nu$  zu betrachten doch nur eine ganz theoretische Konstruktion wäre.

Neben  $\ell\gamma_{\rm QPC}$ os stellt sich als tiefstufiger thematischer Aorist  $\ell\gamma_{\rm QPC}$ ou "wersammelte sich",  $\ell\gamma_{\rm QQL}$ ouers. Ausnahme scheint zu sein  $\ell\pi\lambda\ell e\tau_0$ , aber es ist doch schwerlich Zufall, daß gerade bei diesem Aorist keine einzige unangmentierte Form bei Homer vorkommt, außer den in Komposition ganz fest verbundenen Partizipien  $\ell\pi$ -und  $\iota_{\ell EQL}$ ouer  $\ell\pi\lambda\ell\mu e\nu o_{\xi}$ , so daß die Gruppe  $\pi\lambda\ell$ - wohl als inlautend gelten kann

Dem bezeichnenden Nebeneinander von βαλ-έοθαι und έγιφέοθαι treten nun gegenüber die reduplizierten Aoriste des Typs Ειετμον Επεφνον. Da gibt es richtige Ausnahmen: κεχάφοντο, πεπαλών.

Unter die Regel fallen die reduplizierten Präsentia wie γίγγομα, μίμνο, die Hinterglieder von Komposita wie τά ξπατλα, νεόγνος, δίφορς u. dgl. mehr, sowie die thematischen Weiterbildungen von abstufenden Suffixen: -τερ. -τερ. -τίμνη, ποίμνη υπο

gen von abstutenden Suttiken: -τερ-:-τρ-ο; κιμνη, ποιμνη usw. Einzelne Wörter wie ἄμα. βαρύς. μάλα will ich hier nicht an-

Bei den zweisilbigen Wurzeln ist es mit -ne-, -z- usw im Vortinnern ehensor «th'augur, tritadh, nitmoquer, nitmoquer, nitmoquer, sintendure, Man hat freilich letztere Form auch dem ai, pi-pr-nob gleichege-setzt (s Bruganan-Thumb § 330 gemäß der ülteren, stärker won Sanskrit abhängigen Ansehauung). Ich neige da jedoch mehr dazu, -lae- = tr als Tielstufe von te anzusehen, wobei ich wieder mit Hirt zusammentreffe. Ist diese Ansehauung richtig, so widerstreitet sie, wie ich nebenhei bemerke, der Lehre von der konsantischen Natur des v [ei nder Bezeichnung von Kurilowicz, Prace filologiczne XI (1927) 202); denn darnach müßte sich "pi-pl-nes ergehen Besonders bei den Perfektu wie trickady. Seint gar keine andere Möglichkeit der Erklärung zu bestehen, als die der unsilbischen Tiefstufe.

Es gibt nun genug hierhergehörige tiefstufige Wörter, die in der Stellung nach Wortanlaut silbischen Sonanten zeigen, die sich also neben rɨßνaugur, rɨrkaßı u. dgl. der Regel fügen; z. Badaros, Eichel", βάφοβου, Külti", ἀμαλίας, Bezwinger", βάνασος, κάματος, μαλακός, παλάμη, κάλαντα "Wagschalen", καφαγή "Verwirrung", γαλαφός, schlaff". Als Gegenheispiele dazu haben wir jedoch nicht, wie zur Bestütigung unserer Regel erwünscht wäre. Formen mit unsilbischer Tiefstufe im Wortinkaut, sondern unr solche mit zusammengeogener silbischer Tiefstufe nach Wortanlaut: lat. glans, Eichel", βρώπς, "Speise", θμηνός, βνηνίς, μηνίς, βνηνίς, βνηνί

Weiterhin wäre es nun von Interesse, zu sehen, welche widersprechenden Ausnahmen es gibt. Solche lassen sich zahlreich finden, wenn man sich nicht an konkrete Wörter hält, 
sondern an Etymologieen, welche jenseits der wirklichen Wörter 
Wurzeln autseuchen, die nicht unmittelbar greifbar sind.

So haben wir z. B. die Wurzelformen kel<sup>3</sup> in κέλαδος, k<sup>1</sup>/<sub>2</sub>in καλέ-αω, klē in κέκληκα. Mit g erweitert finden wir diese Wurzel in κεκληγώς, wozu κλάζω, έκλαγον, κλαγγή, also kl<sup>2</sup>-g, mit unsilbischem Sonanten hinter Wortanlaut entgegen obiger

Regel. Diese beansprucht aber nicht Geltung für kombinierte Wurzeln mit Wurzelerweiterung im Verhältnis zu einfacheren Wurzeln, sondern für die hier in Frage stehenden Ablautserscheinungen kommen nur tatsächliche Wörter, zunächst der griechischen Sprache, in Betracht, und da gibt es eine Wurzel kels-(κέλαδος), klē (κέκληκα), klē (?, καλήτιος), kla- (καλέσω) und daneben eine Wurzel klēg, klag, die mit der festen Konsonantengruppe Muta cum liquida beginnt, und in der diese Liquida nicht mit hereingezogen wird in die Ablautvorgänge, welche den Vokal betreffen. Dergleichen Verhältnisse kann man unzählige Male finden. Und das ist kein Wunder. Vielmehr ist es eigentümlich. daß das Verfahren der Etymologen aus dem Wortschatz der idg. Grundsprache Quadratwurzeln und Wurzeln höherer Potenz zieht. die - sofern man ihnen eine historische Wirklichkeit zusprechen kann - in weit zurückliegende Epochen der idg. Grundsprache zu projizieren sind. Ob da überall die gleichen Regeln des Vokalschwunds und der Vokalschwächung geherrscht haben wie in der griechischen Verbalflexion, insofern sie der Nachklang ist eines Zustandes, der unmittelbar der sogenannten Völkertrennung vorausging, ist doch zum mindesten höchst unsicher. Mit diesen Bedenken sage ich nicht, daß die Etymologie eine andere Methode haben könnte, als die von historischen Wörtern und Flexionsvorgängen abgelesenen Ablautsvorgänge auch an prähistorischen Wurzeln und Wurzelgestaltungen vor sich gehen zu lassen. Die z. T. sehr problematischen Vorgänge der Wurzelumgestaltung und der Ablaut werden dadurch in éine geschichtliche Ebene projiziert, was vielfach richtig sein kann, denn wenn es ein \*kelāg gegeben hat, so kann das dieselben vokalischen Veränderungen erleiden wie ein \*kelā. Aber diese Annahme muß nicht immer richtig sein, denn es kann sein, daß noch ehe das kelä, etwa als Wirkung des Akzents, die bekannten Ablautsvorgänge durchmacht, es infolge des Antritts einer Wurzelerweiterung eine andersartige vokalische Veränderung, etwa zu klāg erfahren hat, so daß gar nicht mit \*kelāg zu rechnen wäre und nicht \*klāg, \*klag, sondern nur klag entstehen könnte.

Kurz, die Ablautsvorgänge, die wir zunächst zu betrachten haben und wohl allein wirklich studieren können, sind diejenigen, welche in der uns einigermäßen erkennbaren Flexion fertiger Wörter der Grundsprache vor sich gehen. Und da ist καλξεω (\*καλε-μ, k]»»»» , zuße\* ein anderes Wort als κλάζω (k/mg-io) schreie\*, und eines nicht ohne wieteres Ablauform des anderen:

204

Ablaut ist das Verhältnis verschiedener Formen von einerlei Wörtern zueinander.

Es lassen sich also eine Anzahl von Wörtern beiseite schieben, die man zunüchst als Gegenbeispiele ansehen könnte. Freilich ist solche Ausschaltung des Widersprechenden nicht in allen Fillen gleich nabeliegend. 2. B. steht zidyog, Millei' (glop) trotz der Verschiedenheit des wurzelschließenden Konsonanten dem ydža (glot) doch recht nahe. Oder yndös, "Kinnbacken" gwadh, blidet zwar innerhalb des Griechischen kein abbautendes Paur mit ydvs, ist jedoch Tiefstufe im Verhaltnis zu ilt. żundas "Kinnbacken", dessen Stoßton ja auf ein gwadk weist. Be' zläose "Zunge" (ydz.) im Verhältnis zu ydäosou ist ein Urteil schwierig, weil man — wie so oft — nicht wissen kann, ob -ko- Hochstufe to oder die andere Form der Tiefstufe I ist, und sofern es sich dabei um alten Deklinationsablaut handeln mag, kann Systemzwang mit dem Streben nach gleichbleibender Silbenzahl im Paradigma mitspielen.

Während also bei der Tiefstufe vom Typus raueir nichts darauf ankommt, ob mat ip» oder t.m. ansetzt, vorausgesetzt nur, daß man trotz etwaiger phonetischer Modifikationen die proportionale Gleichheit solcher Fornen mit dezestre incht verkennt, ist es bei der Tiefstufe zweisilbiger Lautgruppen mit innerem Sonanten keineswegs gleichgultig: Denn ur die offen Tiefstufe läßt gleichermaßen hap-to oder k.m-to zu, während die zusammengezogene km- wohl als Umgestaltung von km-, nicht aber als Erzebnis aus k.m-s anzesehen werden kann.

Dies Bedenken betrifft die lautliche Seite der Sache. Wenn ich recht verstehe, so wird dieser naheliegende Einwand von manchen Forschern nicht erhoben oder nicht für entscheiden erachtet. Auch ich möchte nicht das entscheidende Gewicht darauf legen, da wir ja wirklich die phonetische Natur des Lautkomplexes nicht genau bestimmen k\u00fcnnen, der die einsilbige Tiestlich der zweisilbigen Wurzeln gebildet hat. Aber ganz ohne Rucksicht auf die phonetische Seite der Frage ist entscheidend die Tatsache, daß es innerhalb dieser als Schwächungsprodukt einheitlichen Ablautsstufe wenigstens im Griechischen zweierlei Erscheinungsformen gegeben hat, eine zweisilbige und ein einsilbige; dies mit der gleichen grundsprachlichen Formel — sei es nun zweistlichen der zweistlichen gegeben die die geeignete Formel für die Liquida- und Nasalsonanten nach Analocie der halbuvokalischen Sonanten:

# Kleine Beiträge zur arischen Sprachkunde.

Zunge.

Meillet behandelt MSL. XIX 58 das ap. Wort für "Zunge", das King und Thompson Bh. II 74 HRBANM bezw. harbänam lesen, in scharfsinniger, doch nicht ganz befriedigender Weise.

Zunichat stimme ich ihm durchaus bei, daß dem Silbenzeichen Hebensowhl der Vokal i wie der Vokal a als anhaftend zuerkannt werden kann, daß wir also berechtigt sind, die erste Silbe des Worts dem aw. hiesu Zunge" entsprechend als hi- zu lesen, vgl. Meillet Grammaire du vieuz perse) 69. Richtig ist auch, was er über die Vertretung von ar. v nach iran. s und z bemerkt, vgl. Bartholomes Grid. diran. Phil. 1.2. 29, \$76, Reichelt WZKM. XXVII 61, und speziell für unser Wort den g. aw. istr. h. hisbbl.

Dagegen weiche ich ab von seiner Anschauung, daß iran, z.
im Ap. nur vor Vokalen durch de vertreten sei. Ap, drayabya jim Meer\*, vgl. aw. rayab, Meer\*, ai, jrayas- da. zeigt, daß auch in vorkonsonantischer Stellung ap. d als Entsprechung von iran. z.
ind. j, å erwartet werden kann\*j, und daß mit Bartholomae a. O.
166 § 392, 324 (vgl. V. p. 67) ap. z auch in dieser Stellung aus
lialektmischung zu erklikren ist. Somit wäre denn die zu erwartende Form des reinen Persisdialektis eher \*hidbönam bezw.
mit Annative \*hidac-banam.

Betrachten wir nun die Überiderung auf dem Felsen genauer. Zwar sind von dem 2. 8. und 6. Zeichen des Words nur Spuren erhalten, Spuren jedoch, welche die englischen Herausgeber veranlaßten, das 2. Zeichen, auf das es mir hier ankommt, als Ru lesen; es müssen also mehr oder minder deutlich die drei untereinandergesetzten wagrechten und der darauf folgende sentrechte Keil des Schriftschens R keuntüch; gewesen sein. Demgegenüber ist es zu gewaltsam, wenn Meillet sagt, statt dessen z zu lesen, sei keine Korrektur: denn das Zeichen Z besteht aus einem senkrechten, zwei nebeneinandergesetzten und noch einem

\_\_ 40 \_\_

senkrechten Keil, hat a lso mit dem Zeichen R nicht die geringste Ähnlichkeit. Dagegen stimmt die dem, was King und Thompon auf dem Stein zu erkennen glaubten, sehr nahe überein das Zeichen De, welches aus einem Haken, drei untereinander gesetzten wag-rechten und darauf folgendem senkrechten Keil besteht'). Mit der Annahme, daß lediglich der erste Haken des Zeichens De unkenntlich geworden sei, sonst aber die beiden englischen Forscher das Ursprüngliche noch vorgefunden und richtig erkannt haben, gelangen wir zu der Lesung HD®ANM, hidublanam. Wegen des Wandels von ar. v in b ist das u schwerlich als der vokalische Bestandteil eines \*hizuva, sondern eher als ansptyktich zu betrachten, vgl. Bartholomae a. O. 29 über aw. hizubit, hized und über Auflösung von Konsonantengruppen durch Einschubsvokale im AM Meille MSIL XVIII 388 L.

Die np. Form 1) zuban "Zunge" verrät durch ihren Anlaut die Herkunft aus einem nicht der Persis angehörendem Dialekt. Was die neben aw. hizva, ai. jihva auffallende Stammbildung des persischen Wortes auf -an(am) betrifft, so steht diese nach einer Vermutung von Andreas in Zusammenhang mit dem Wort für "Zahn" np. dandan. Ferner kommt, als ebenfalls begrifflich nahestehend, für eine analoge Beeinflussung in Betracht np. dahan "Mund". Der Acc. hidubanam wäre also gebildet nach den ap. Accusativen \*dantanam, \*dafanam. Dadurch ist jedoch für die np. Formen noch nicht der Entscheid gegeben, daß sie ihrerseits auch auf die Accusative sing, zurückgehen (Hübschmann Pers. Stud. 116. Horn Grundr, iran. Phil. Ib \$49, 2, S. 102) und nicht in der Weise wie np. gehan "Welt" aus gaidanam, yazdan Gott aus vazatānām auf Genetive plur, mit Übertragung der a-Deklination zurückgehen (Salemann Grundr. ir. Phil. Ia § 48 Anm. 2, S. 276. Anm. 5. S. 277 mit der dort angegebenen Literatur). Für die letztere Auffassung spricht, daß Verallgemeinerung des plur. bei einem Worte wie Zahn an sich nicht unverständlich ist, und in aw. mmitodantano, das Vd. 2. 29 mit mehreren Nominativen

<sup>1)</sup> Künftig V. p. abgekürzt,

<sup>9)</sup> In diesem Wort nimmt Meillet, wie ich glaube mit Rocht, anatytktischen Vokal am der augubyd. Dies ändert jedoch an der Beurteilung der Frage, ob d oder ze ur erwarten, nichts, einsreeits weil nach z gleichfalls anapytktischer Vokal vorkommen kann (V. p. 8.74), anderseits weil anch im Wort für Zunes anach Vokal anzenommen werden kann oder muß worther imSolgenden.

<sup>&#</sup>x27;) Auch Di hat die drei wagrechten und den senkrechten Keil, auf den dann noch ein zweiter senkrechter folgt. Die Lesung Di kommt für unser Wort nicht in Betracht.

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup> Das mp. nerden, worder Meillet MSL XIX 56, bildet allerdings awsiehen neugewomenen ap, und der np. Form eine Schwirzigheit. Die dor; gekelberte Vermutung, daß das ap, å eigentlich 5 bedeute, trifft m. M. nach das Richtige, wir ich auch den Lautwert von Die als der Jasse. Das werde ich vielkeit an anderers Stelle ausführen. Die Zulässigkeit der Vermutung Gauthiots ibld. über die pbl. Ligktur vo kana ich nicht betreifein.

sing. parallel steht (Yt. 5. 93 nom. plur.), vorzuliegen scheint. Was nun δάλδια betrifft, so wäre als Singularform mp. \*δɨğ za erwarten. Dieses hat sich nur außerhalb des eigentlichen Persischen erhalten in Nordbalust dag Mikranbal. dag, Kurdisch dağ (Lehnwüter aus dem Persischen wegen anlautend d). Außerdem aber kennt das Mp. eine unzweitelhafte Pluralform, nämlich ind em pp. Turfantexten [vr., zu lesen dähön mit der spezifisch nordiranischen Form des Casus obliquus su pluralis auf -san. Daher steht auch bei np. δάλσι die Auffassung als pluralischer Casus obliques am besten in Einklang mit den sonstigen Sprachtatsschen.

#### Ohr.

Auf die Frage, ob ar. \*ghaube. die Bedeutung von ai. ghoga-Lärm\*, oder die von aw. p. gaube. "Ohr\* hatte, ist zu antworten: es hatte beide. Die Bedeutung Lätzm\* scheint iran. in dem akyth. Namen 'Padrywoog (Neißer BB. XIX 259) vorzuliegen, die Bedeutung, Ohr\* wird fürs Indische durch die Namen Abvoghoga- "Pferdeohr". Harighoga- "Gelbohr") hezeugt. Wenn sie auch verhältnismäßig spät auftreten, so kann doch die darin vorliegende Bedeutung von ghoga- nur eine altererhte sein, und Bewahrung von Altem nach Form und Bedeutung gerade in Eigennamen ist ja eine bekannte Erscheimung'). Überdies wird Harighoga- durch aw. Zairigooda- als bereits ar. Namenabildung erwiesen. Der Doppelheit der Bedeutungen des Substantivs entsprechen innerhalb des Ai. beim Verbum die beiden Bedeutungen von abus "ertone" und a-chuss. shortehn.

Dasselbe Bodestungsverhiltinis haben wir zwischen ai. śrótz"Ohr" und aw. srao5ra- "das Hörenlassen, Aufasgen", ferner bei
den beiden Badestungen von ai. oi-khga: einerseits "blicken",
anderseits "leuchten", bei ai. kzi "sichtbar sein, erscheinen" und
czk; "seben", czkyar. "Licht" und "Auge", bei aw. comő-ű-genus
unbekannt), phl. örönk", päz. cini, np. bini "Nase" und phl. cini
"Hauch", kurd. bön "Nase, Geruch", bal. gin "Atem". So heißt
ferner ai. cit "sehen, bedenken", aw. čü "phedenken" und ai. cetati
"glänzt". Die Nominalbildungen aus dieser Wurzel entsprechen
teils der einen, teils der andern dieser Bedeutungen ai. cititeils der einen, teils der andern dieser Bedeutungen ai. citi-

aw. čisti- "Verstand. Sinn"; ai. citra- "glänzend", aw. či@ra--offenbar, sichtbar, Anblick". Dem letzteren entspricht bekanntlich german. \* haidra- "glänzend", dtsch. heiter, und die Bedeutung des glänzenden Erscheinens liegt weiterentwickelt vor in lit. kaitrà "Feuersglut", kaitràs "Hitze gebend", kaititi "erhitzen". Vernutlich ist also hier die Bedeutung des Erscheinens die ältere. itinger eine Bedeutung des Wahrnehmens, aus der sich die abstrakt geistige des Denkens entwickelt hat '). Aus unserer Sprache ist ja die doppelte Bedeutung von riechen "olere" und "olfacere", schmecken "gustare" und "sapere" bekannt genug. Verbreiteter ist solche Doppelheit bei nominalen Ausdrücken, wo neben Geruch, Geschmack mit Doppelbedeutung viele Fälle wie Gesicht "Erscheinung, Gesichtssinn - Angesicht", δψις "Sehkraft, Auge - Erscheinung, Anblick" stehen. Vielleicht ist in der Mehrzahl solcher Fälle die Bedeutung des Wahrnehmbaren älter und die des Wahrnehmenden daraus entwickelt. So ist es bei riechen das mit Rauch zusammenhängend ursprünglich bedeutet "einen Ruch von sich geben", und in diesem Sinn weist Wundt Völkerpsychologie \*II. 2, 560 auf die primitiven Verba &Cesp. olere und die abgeleiteten domoalveo9as, olfacere hin. Aber auch das Umgekehrte kommt vor, z. B. wenn Homer τ 446 sagt: πῦρ δ' όφθαλμοῖσι δεδορκώς "Feuer aus den Augen 'blickend'".

Kleine Beiträge zur azischen Sprachkunde...

Mir ist hier nicht an der historischen Untersuchung gelegen, welche von beiden Bedeutungen jeweils die ültere ist; sondern es kommt mir darauf an, hervorzuheben, daß gelegentlich ein und dasselbe Wort oder etymologisch verwandte Ausdrücks sowohl den wahrnehmbaren Vorgang als den Wahrnehmbaren bei al. ghoga "Geräusch" und aw. gaośa "Ohr" das Wahrnehmbare und das Wahrnehmede bezeichnen. Dadurch wird der Vorgang als ein einheitlicher bezeichnen. Dadurch wird der Vorgang als ein einheitlicher bezeichnet, aber im eines Fall ins Auge gefaßt als von einem Punkt außerhalb des Wahrnehmeden ausgehend — also gewissermaßen unserer Vorstellung von der Bewegung der Licht und Schallwellen entsprechend —, im andern Fall als eine vom empfindenden Subjekt "gemachte" Wahrnehmung. Ich michte ersteres die motorische, letzteres

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) So (statt "mit gelben Ohren") kann man Bahuvrihi's in unserer Sprache wiedergeben nach dem Typus Dickkopf, Grünrock.

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup>) Beide Namen hätten bei Hilka Beitr. z. Kenntnis d. ind. Namengebung 120 erwähnt werden können. Zu Harighoga vgl. das dort angeführte, aus dem Patronwinkum Harikarna- erschließbare \* Harikarna- in Harikarna-

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup> Al. keta- "Wanach" ist aus den Bedestungen der Würzel ett nicht beruileten. Es mit also von eit getrennt und zu griech "seiten suw, gestellt werden 19. Person Beitr. 1231, 389, dessen Behandlung der Anlantärage ich durchaus zustümme. Daselhet 112,388 ff., 17, 19, 387, 88, 580 weitere Beispiele für die Bedestungen "glänzen" und "schen" bei etymologisch verwandten Wörtern.

die sensorische Seite des Vorgangs nennen.) Das Auffallende dabei ist eigentlich nicht, daß beides mit wurzelverwandten Wörtern bezeichnet wird, sondern daß dies in beiden Füllen durch "Tatverben") geschieht, und zwar ohne daß notwendig Modifikation des Ausdrucks, etwa durch ein Präverb, wie bei a-ghus "northen" neben ghus "erfünen" oder durch Unterschied der Diathese wie bei elderzu "erscheint" neben ldeiv "sehen", einbreten mißte.

Und diese Doppelseitigkeit des gleichartigen Ausdrucks ist nicht auf Wahrnehmungsvorgänge beschränkt. Auch an ganz andern Vorgängen kann man eine motorische und eine sensorische Seite unterscheiden, und nicht selten werden beide durch den gleichen Ausdruck bezeichnet. So heißt hom, dieo au sowohl "jagen" als "eilen" und deutsch jagen nimmt selbst an dieser Doppelheit teil ("er jagte dahin"). So hat wiegen die Bedeutung des Kausativs wägen mit übernommen, umgekehrt hat das Kausativ sprengen in einer Redensart wie "er sprengt zu Pferd daher" (nicht transitiv "das Pferd") seinen kausativen Sinn verloren-Die historische Betrachtung muß also auch bei diesen Fällen einmal von der motorischen, ein andres Mal von der sensorischen Bedeutung ausgehen. Wenn man dagegen nur den jeweils erreichten Zustand der Sprache ins Auge faßt, hat man in beiderlei Fällen einfach die Tatsache, daß eine Wortform beide Bedeutungen in sich vereinigt. Letztere Feststellung hat natürlich auch für die historische Betrachtung ihre Bedeutung, denn ob wir nun die geschichtliche Entwicklung bis in die ältest bezeugte Schicht einer Einzelsprache, bis ins Ur-arische oder ins Ur-indogermanische verfolgen, immer langen wir endlich bei einem Zustand an, den wir solchergestalt als gegeben hinnehmen müssen. Nicht anders ist es, wenn der Zustand der Doppelbedeutung durch eine Ellipse des Objekts bei einem motorischen Ausdruck erreicht wird. So scheint bei διώκειν "eilen" die Ellipse von Γππον (Xen. Anab. VII 2. 20 u. ö.) oder von πόδα (Aesch. Sept. 89) nicht mehr empfunden worden zu sein.

Auch der Unterschied der Diathesen muß einmal unter diesem Gesichtspunkt betrachtet werden (vgl. Delbrück S. F. IV 77, 78). Da bezeichnet vielfach die besondere grammatische Form die verschiedene Auffassung desselben Vorgangs: schlagen und geschlagen werden, vehere und vehi verhalten sich zu einander wie die motorische und die sensorische Seite des Vorgangs. Wie nun bei Wahrnehmungsvorgängen neben der einheitlichen Ausdrucksweise (riechen = "olere" und "olfacere") auch die durch zwei verschiedene Wörter (tönen: hören) möglich ist, ebenso ist bei anderen Vorgängen neben der Bezeichnung durch ein Verbum in zwei verschiedenen Diathesen auch der Ausdruck durch zwei verschiedene Verba ohne Unterschied der Diathese (beide im Aktiv) möglich. Wenn also die traditionelle Grammatik αποθυήσκειν wegen der Konstruktion mit ὁπό τενος als Passivum zu ἀποκτείvew hinstellt, so könnte man das gegenseitige Verhältnis beider Verba ebenso richtig charakterisieren als sensorische und motorische Bezeichnung desselben Vorgangs und dem Verhältnis von hören und tönen gleichsetzen. Ebenso ist es mit dem Verhältnis von εδ, κακώς άκούειν zu εδ, κακώς λέγειν, von φεύγειν zu διώκειν, von εδ, καλώς πάσχειν zu εδ, καλώς ποιεῖν, von έκπίπτειν zu έκβάλλειν. Dem letzteren Paar entspricht im Deutschen das Verhältnis von hinausstiegen zu hinauswerfen, vgl. ferner im Deutschen die Ausdrucksweisen: du fängst eine = ich hau dir eine 'nein, er ist gefallen = er wurde getötet, er heißt = er ist genannt. Im letzteren Fall ist ein der Form nach rein aktivisches Sensoricum bedeutungsgleich einem passiven Motoricum.

Eine künstliche logische Sprache, die es wirklich sein wollte, midde zunkchst alle diese Beziehungen klieren und es müßte in ihr völlige Klarheit herrschen darüber, wann und aus welchen Gründen entweder eine Unterscheidung der Art wie Aktiv und Passiv oder eine solche durch Wortverschiedenheit anzuwenden wäre. Die Sprachwissenschaft hat die Beziehungen zu erforschen, die in tatskchlich vorkommenden Füllen obwälten zwischen den verschiedenen Bedeutungen einzehner Worter und der in Bederungsgruppen einander gegenüberstehenden oder einander ergünzenden Wörter, und die zwischen den verschiedenen grammatischen Kategoriene bestehen, sowie auch die Beziehungen zwischen diesen verschiedenartigen Ausdrucksmöglichkeiten. Eine weiter Aufgabe ist die Erforschung des historischen Zustandekommens

<sup>&#</sup>x27;) Herr Gebeinrat v. Arnim macht mich aufmerksam, wie die hier beochteten sprachlichen Verhältnisse sich mit der aufstreteilischen Wahrzehunngstehre berühren. Ich führe aus zeiner Darstellung derzelben (Kultur d. Gegenw. Lö. 183) einige Sätze am; "Die Wahrbeit der Sinneswahrzehunng besteht darsin als der Wahrehunngsakt ein einheitlicher Vorgang ist. Das Tömen z. B. und das Hören sind swar ihrem Begriff nach verschieden, identisch aber, insefern auf Tömen den Objekts und das Hören des Subjekts ein und derzelbe reale Vorgang sind, nur von zwei verschiedenes Seiten betrachtet." – Vgl. zu den obigen Aufsthrungen auch F. N. Finch Raustverne des sprachbaus 131. und 35.

<sup>\*)</sup> Vgl. Finck a. O.

dieser Ausdrucksmöglichkeiten. Die historische Forschung wird von einer solchen außerhistorischen Betrachtungsweise Nutzen haben, wie sie uns im vorliegenden Fall auf diese geführt hat.

#### Nase.

Es ist bekannt, daß Ausdrücke für Sinneswahrnehmungen oft auf das Gebiet eines andern Sinnes übertragen werden. So hat schmecken im Bayr, und Aleman, die Bedeutung "riechen". Hierhin gehört das auffallende κτύπον δέδορκα Aesch. Sept. 101. vgl. προύφάνη ατύπος Soph. Phil. 202 und einiges weitere bei Bruhn Anhang zu Sonhokles (v. Schneidewin-Nauck) 155f. 1).

Im Russischen ist es ganz gebräuchlich, slušať ("hören") bei Geruchswahrnehmungen zu verwenden, z. B. Gogol' Vij; ot\*) nich slušalaš trubka i goršika "sie rochen nach Tabak und Schnaps"; Garschin Četvre dna: slušen zapach "vernehmlicher Geruch"; ebenso otzwat "widerhallen" auch im Sinn von "riechen": Gogol ebenda: na nem šarovari i šurtuk i daže šapka otzuvališ spirtom "bei ihm rochen die Hosen und der Rock und sogar die Mütze nach Schnaps"; so auch otzwał čem "nach etwas schmecken". Diese Beispiele genügen, da diese Ausdrucksweise eine übliche ist, aber immerhin ist es auffallend, wenn Gogol' ebenda sagt: vsě goroda, qde toľko ich nos slyšit jarmarku "alle Städte, wo nur ihre Nase einen Jahrmarkt wittert".

Noch häufiger ist eine solche Übertragung bei nominalen Ausdrücken, so daß z. B. bei clarus (: clamare) und hell (: Hall) die Verwendung in optischem und akustischem Sinn gleich normal ist. Auf Soph. O. R. 371 τυφλός τά τ' ώτα τόν τε νοῦν τά τ' duugs' et ist mehrfach hingewiesen worden. Mit der Annahme von Verblassung der ursprünglichen Spezialbedeutung\*) ist jedoch das Besondere dieses Bedeutungswandels nicht erfaßt. Vol. Hes. τυφλός: τίθεται και άντι τοῦ κωφός. Dazu ist der etymologische Zusammenhang von replés und dtsch. taub zu beachten.

Bei Ausdrücken für mangelnde Sinneswahrnehmungen kreuzen

sich die Übertragungen von einem Sinnesgebiet auf das andre mit der vom Wahrnehmbaren und Wahrgenommenen, vol. Persson Beitr, 371 Anm. und oben S. 263. Man sagt also einerseits blindes Fenster, blinder Kessel (der nicht glänzt) '). Die Übertragung des Begriffes "blind" ins akustische Gebiet liegt anderseits vor in caecilinguis (Niedermann KZ, XLV 181), ferner z. B. sunt venti caeca corpora Lucr. I 295, caeca murmura Verg. Aen. X 98, usw. s. Thesaur. Ein weiteres Beispiel entnehme ich Notizen meines gefallenen Freundes K. B. Erman: Dante, d'ogni luce muto, von Bodmer übersetzt: der stumm du jeglichem Licht bist. Im Schwäbischen sagt man leise Suppe für ungesalzene S., und das schmeckt leise. Endlich sagt man gelegentlich - wohl mehr scherzweise -: das riecht laut.

Es wäre besonders für Belesenere nicht schwer, die Beispiele solcher Bedeutungsübertragungen zu mehren. Das Vorstehende genügt mir zur Begründung einer etymologischen Vermutung, die in diesem Zusammenhang, so überraschend sie zunächst erscheinen mag, wohl ihre Berechtigung gewinnt. Aw. vaenă(-) "Nase", das bis ietzt nicht etymologisiert ist, möchte ich anknüpfen an aw. ap. vainati "sieht". Es ist ohne weiteres klar. daß das iran. vainati "sieht" gegenüber ai. vénati "sehnt sich" die ältere Bedeutung bewahrt hat (Persson Beitr. 372). Ich möchte also annehmen, daß bei der Bildung des Wortes für "Nase" eine Übertragung der Grundbedeutung der Wurzel in ein andres Sinnesgebiet stattgefunden hat, wiewohl auch denkbar ist, daß die Bedeutung "sehen" bei ir. vainati eine engere Spezialisierung einer ursprünglich allgemeineren "wahrnehmen" darstellt. Nun habe ich allerdings für die Verwendung von Ausdrücken des Sehens für Geruchswahrnehmungen keine Beisniele\*), doch erscheint mir eine solche Annahme angesichts der angeführten russ. Beispiele für solche Verwendung bei Ausdrücken des Hörens nicht als unmöglich.

#### Aw. sumrá.

Was für ein zauberkräftiges Instrument die susors ist, deren sich Yima neben der astra, dem Treibstachel bedient, um dreimal

<sup>1)</sup> Fälle, wo optische und akustische Wahruchmungen nebeneinander genannt sind und nur ein Verbum gebraucht ist, wie Verg. Aen, IV 490 mugire nidebis sub pedibus terram et descendere montibus ornos oder Prop. III 8. 49 vidistis toto sonitus percurrere caelo fulminaque aetheria desiluisse domo seien nur nebenbei erwähnt.

<sup>3)</sup> Da im russ, 3 jetzt offiziell ausgemerzt ist, erspare ich es mirauch bei der Umschrift, nicht aber e. das ich im Originaldruck leichter entbehre, als in lateinischer Schrift.

<sup>3)</sup> Fränkel IF. XXVIII 220, vgl. Solmsen Glotta II 76,

<sup>1)</sup> blinder Lärm ist jedoch kein Beispiel für die Übertragung vom optischen ins akustische Gebiet, es steht ja nicht für "unhörbarer Lärm", sondern blind ist da .vergeblich, nichtig" wie in blinder Schuß; vgl. taube Nuß.

<sup>1)</sup> Plant. Mil. 1259 Naso pol iam haec plus videt quam oculis kommt als Witz nicht in Betracht. Eher könnte man auf ai, ghrüngcaksus, das BR. übersetzen "sich der Nase statt der Augen bedienend, blind", verweisen,

die Erde zu erweitern, und womit er den var, den er angelegt hatte, verschließt, wissen wir nicht. Man hat auf Dolch, Ring'), Lanze, Pflug, Siegel und Stab geraten. Bartholomae deutet es als "Pfeil" und stützt sich dabei auf die lautlich einwandfreie etymologische Verknüpfung mit surb "Pfeil", das aus dem Pamirdialekt Schignt mitgeteilt wird. surb in der Bedeutung "Pfeil" stünde aber in dem gesamten iranischen Wortschatz vereinzelt da, während surb (und entsprechende Dialektformen) in der Bedeutung "Blei" aus den verschiedensten Gebieten Irans bezeugt ist (Tomaschek Wien, Sitz.ber. phil.-hist. Kl. XCVI 801). Dazu kommt, daß Iwanow (Salemann Sugnanskii slovars Iwanowa 291. 313) gerade aus dem Schigni surb in der Bedeutung "Zinn" bezeugt. Salemann urteilt also richtig, daß er die Bedeutungsangabe "Pfeil" a. O. als irrtumlich ablehnt. (Sollte sich der Irrtum nicht aus einer Redensart wie np. fir ändäxtän "schießen" = den Pfeil schleudern, die auch vom Schießen mit Pulver und Blei gebraucht wird, erklären? Denn da tritt ia tatsächlich das Wort "Pfeil" an Stelle des Wortes "Blei", was dann, vielleicht nur beim Dolmetschen, die umgekehrte Gleichsetzung veranlaßt haben könnte.) Der Bedeutungsansatz "Pfeil" für das awestische Wort. der ia an sich nicht unmöglich ist, beruht also auf einer trägerischen etymologischen Grundlage.

V. 2. 10. hō imam zam aiwišvat suwrya zaranaēnya übersetzt Bartholomae "der ritzte da die Erde mit dem goldenen Pfeil". Die Bedeutung des Verbums ist dabei aus der vermuteten Bedeutung von suura entnommen. sva- soll nach seinem Wörterbuch 1707 ein mit -va- von der Wurzel ai. sas "schneiden" gebildeter Präsensstamm sein. Es ist iedoch sicher nichts andres als das Verbum 3/i )vu-. Das Akt, hat hier in altertümlicher Weise wie ai, cuu- gr. σεύω die Bedeutung "antreiben". Die etymologische Anknüpfung des folgenden Verbs sifat an ai. siphā "faserige Wurzel - Zuchtrute" halte ich für richtig, und stelle dazu noch ai, śephāli-, śephālikā "vitex negundo". Ich kann allerdings nicht feststellen, ob diese Pflanze wie unsere Weidenarten sich durch Ruten auszeichnet. Ich nehme also an, daß das Verbum aw. sifeigentlich bedeutet "mit Ruten schlagen", was an unserer Stelle passen würde. Ich übersetze die ganze Stelle: "Er trieb die Erde an mit dem goldenen (Ring?), er schlug sie mit dem Treibstachel\*.

Yt. 14. 35 scheint als Bedeutung von sif- am besten zu passen "streichen". Ich erinnere dabei an den umgekehrten Bedeutungswandel in unserm "mit Ruten streichen" und in lit. dēžti "prügeln": ai. dēgdhi "bestreicht", vgl. Berneker Wörterbuch i 198.

### Aw. raē9- "mischen".

Das Verbum raēdva-, raēdvaya- heißt "mischen", die Pähläviübersetzung gibt es richtig durch vimēxtān wieder. Diese Grundbedeutung ist klar ersichtlich in den Nominalbildungen rachwiskara- Bezeichnung des Priesters, der Hauma zu mischen hat und raēðwišba jina- Bezeichnung des dazu dienenden Mischgefäßes. Das Verbum hat die ganz unveränderte Bedeutung V. 18, 62. Yt. 10. 72, Yt. 19. 58. Dann wird es gebraucht von der Ansteckung oder Befleckung durch kultisch unreine Substanzen oder Wesenheiten (ham- und pati-raz wayeiti V. 5. 33, 34, 35. V. 19. 26). Ein besonderer Fall ist es, wenn die Verunreinigung geschieht, indem die Leichenhexe Nasu durch Leibesöffnungen in den Leib eines Lebenden eindringt (V. 3. 14. 10. 1 upa-raedwaiti. -wat). Diese Modifikation der Grundbedeutung ist durchaus verständlich, vgl. übrigens urbineva: A 438. Dann wird raedwaveiti gebraucht, wo es heißt, daß Tistriva die Gestalt eines schönen Jünglings annimmt (Yt. 8, 13) und daß Ahura Mazda die Gestalt der Unsterblichen Heiligen annimmt (Yt. 13. 81). Damit läßt sich vergleichen, daß gelegentlich miscere so gebraucht wird, z. B. Prop. I. 13. 21 mixtus Emipeo Taenarius, Poseidon, der die Gestalt des Enipeus angenommen hat. V. 7, 50 wird gesagt, daß die Leichenstätte der Erde gleich (also rein) wird, wenn sie mit Staub raēdwat. Hier geht die Bedeutung über in die des Füllens, die klar im g. aw. Infinitiv roiduon Y. 31. 7 (die Paradiesesräume mit Licht zu füllen) vorliegt. Auch mit dieser Sonderbedeutung läßt sich miscere vergleichen, etwa Verg. Aen. II 486/7 domus . . . gemitu .... miscetur. - Die Form roidum (d. i. roidum, wonach auch für die andern Formen oi-Diphthong angesetzt werden darf) hat Bartholomae BB, XIII 76 (vgl. IF, I 495) richtig als Infinitiv erkannt. Dieser anscheinend lokativische Infinitiv ist zu vergleichen mit dativischen Infinitiven1) auf-vanai wie g. aw. vidvanoi. und er verhält sich in der Stammbildung zu dem Präsens roidwati und dem andern roiduauoti wie ai, turvane zu ai, turvati und aw.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Dies mit Hinweis auf Sa'adi Gulistan VIII 99, Müller WZKM. IX 169, vgl. Justi Namenbuch 144. Als beweisend erscheinen mir die betreffenden Stellen nicht.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup>) Andreas und Wackernagel (Nachr. d. Ges. d. W. Göttingen 1911, 30) wollen aus metrischen Gründen einen solchen. roidromat, herstellen.

taurvayeiti (d. i. tărvayoti). Wir haben also eine Wurzel raith-1). von der ein Präsensstamm mit Suffix -va (nach Bartholomaes Zählung 20. Klasse) gebildet wird, und davon weiterhin ein Präsensstamm mit -aug- abgeleitet wird (also wie throught eine Kombination von Bartholomaes 20. und 21. Klasse). Bartholomae erklärt Wheh, 1482 beide Präsentia als Denominativa (Klasse 32 und 31 seiner Zählung), was ich nicht für richtig halte. - Ein Präsens 4. Klasse von Wurzel raith müßte iran. lauten ridyati und dieses liegt awestisch vor in der Schreibung iridyeiti"). Auch dieses hat die Bedeutungen von µzyvėvas, miscere und wird in der Pähläviübersetzung V. 16. 14 und Y. 10. 13, wie Bartholomae Wbch. 1522 erwähnt, gleichfalls durch vimextan "mischen" wiedergegeben. An der ersteren Stelle heißt es vom geschlechtlichen Umgang (vgl. V. 18, 62 hammedragueiti) tanum iriduat ...wer seinen Leib vermischt" (Geldner a. O.). Bartholomae (Wolff) übersetzt "sich heranmacht", wobei tanum nicht klar zum Ausdruck kommt. Da ist \_heranmachen" vom Übersetzer gewählt wegen Annahme eines ganz andern Verbs, der Wurzel rad "haften", die er auch V. 6, 10f in iriθuciti erkennt. Es ist davon die Rede, daß an Knochen Fett oder del. haftet", also ebenfalls von Verunreinigung wie bei ταθθωα(να)-. — Die außerpräsentischen Formen werden natürlich unmittelbar aus der Wurzel gebildet. Das Verbaladiektiv von raith muß iranisch rista- lauten, das aw, in der Schreibung iristaerscheint. Dies ist Y. 10. 13 in Bezug auf die Mischung von Hauma mit Milch, mit pati öfters von der Befleckung durch die Leichenhexe Nasu, also genau wie das Präsens nati-roiduografi gebraucht. Es ist mir unverständlich, warum man es von diesem losgerissen hat. Das Verbalnomen haben wir in hamiristi-"Mischung" V. 14. 4. Das Perfekt findet sich Y. 10. 12 a të baēšaza irīri9are\*) vauhāuš manauhō mayābyō "deine Heilmittel sind untermenet mit (oder erfüllt von) den Freuden des guten Sinns'). Die Bedeutung paßt trefflich zu der des Infinitivs

roidwon Y. 31. 7. Bartholomae trennt mit Ausnahme der letztgenannten Form alle diejenigen, die des Präsenselementes -vaermangeln, von der Wurzel von rae 3wa(va)-, erkennt ihnen kein Wurzelhaftes -i- zu, sondern betrachtet das rif- als aus \*reth hervorgegangen und Tiefstufe zu ra3-. Als hochstufige Form dazu nimmt er in Anspruch Y. 53. 9 dužvarenāiš vaēšā rāsti "den Mifigläubigen wird Verwesung zu teil". Früher (A. F. I 16) hat Bartholomae wie auch andre Forscher diese Form zu ai. rādh, aw. rad gestellt. Man kann auch an ein -s-Präsens von ra gewähren denken (Bartholomaes 15. Klasse), jedenfalls aber besteht keine Notwendigkeit, diese Form denen des Verbums raid, rid anzuschließen, und ein Ablautsverhältnis als lebendig anzunehmen. das im ai. (śāsti, śismah) noch vorhanden, aber stark beeinträchtiot ist (radhuate: raradha. Spaltung in zwei Verba bei khad. khid sadh sidh)

#### Arisch bhrinati.

Eine Basis bherāi, die in ie zwei Formen in lat. ferire, forare, slav. briti, brati, aw. brōi@rōtaēza-, tižibara "mit scharfer Schneide" vorliegt, konnte mit Nasaleinfügung ein Präsens bilden, das in ai. Gestalt bhrnati, bhrnate lautet. Dieses wird in der Bedeutung "drohen, schelten" vom Dhatunatha bezeugt; Naigh, 2, 12 bietet die Umformungen bhrnivate und bhrinati "zürnen". Die letztere Bildung kommt im Rgveda mit der Bedeutung "versehren" und in den Awestsformen brinanti, brinantua "beschneiden" vor. Dieses umgebildete Präsens (Joh. Schmidt Festgr. Roth 186) muß daher als urarisch gelten.

Auf diese arische und altiranische Bildung gehen sämtliche mittel- und neuiranischen Präsensformen zurück, und nicht teils auf diese, teils auf arisch \* bhrnati. Zunächst phl. brīnēt "schneidet", und mit Anaptyxe in der anlautenden Doppelkonsonanz (vgl. Relativsatz mit fehlender Beznosmasse vor. genan würde es beißen ahom unsūnom aišom, no ... riribor, vgl. Y. 34. 14 tat .... uštanai dūta ... vit at gous verseens gand .dies werdet ihr gehen dem Leben derer, die in der Gemeinschaft mit der trächtigen Kuh leben". - Ich halte also an iener Stelle die Übersetzung von iriridare durch phl. nitirend .sterben' für richtig. und weiche damit von Geldner (a. O.) und Bartholomae ab, obwohl die Verbindung zomät avöiridontom Yt. 16. 10. in der iridontom soviel bedeutet, wie an Parallelstellen (air. Wtbch. 1571) sawanem "liegend", sehr an das paiti awa 23m4 iriri@ara V. 5. 4 erinnert. Dennoch glaube ich, daß diese Ähnlichkeit hier nicht entscheidet, stelle andiridentem zu der Wurzel raith mischen" und nehme an, daß die darin vorliegende Sonderbedeutung mit der Präsensbildung nach der 6. Klasse zusammenhängt.

<sup>1)</sup> Daß th. nicht t anzusetzen ist, ergibt sich aus der Perfektform richtige Überlieferung vorausgesetzt.

<sup>2)</sup> So rightig schon Geldner Stud. z. Aw. 48. Es ist manchmal nötig. richtig Erkannt und Gesagtes zu wiederholen und zu stützen.

<sup>2)</sup> Die Hüschr., welche das i in der Stammsilbe, also dieplenare Schreibung zeigen, sind natürlich gegen die mit a. also defektiver Schreibung, maßgebend, vgl. Bartholomae IF, XII 112.

<sup>4)</sup> V. 5. 4 ziehe ich nicht hierher, sondern glaube, daß da die Wurzel ris sterben" vorliegt, ğuham nasunam ya paiti dya zəmə iriridarə übersetze ich: "von Leichen derer, die hier auf der Erde dahinstarben". Es liegt ein

Meillet MSL. XVII 368f.) phl. buritan, paz. buridan, burinet. Ebenso im Pamirdialekt Wachī waründm "schneiden, mähen, scheeren" 1). ferner in den nord- und zentralpersischen Dialekten Gil. e-birnin "sie schneiden". Von. ét-bürnün. Kochr. bá-bürnün. Kesch. a-brīnün (Shukovskij Materijaly etc. 74), und im Kurd. bi bertnim "ich werde abnehmen" (Lerch Forschungen üb. d. Kurden 156), bal. aor, aburin. Es ist nicht richtig, wenn Horn Grdr, ir. Phil. I. 2 S. 53 kasch, būrnān "schneiden" als Beleg singulärer Erhaltung der Konsonantengruppe -rn- anführt; altes -rn- hätte assimiliert werden müssen, und gerade das Auftreten dieser Konsonantengruppe beweist, daß diese und alle Formen mit -rn- nicht auf ein iran, \*burnā- aus ar, bh rnā- zurückgeführt werden dürfen (s. im Folgenden), sondern in der Bildung dem kurd. berin- gleich sind. In diesen Dialekten ist das -i- zwischen r und n erhalten, wenn kein anaptyktischer Vokal da ist, es also unmittelbar hinter dem betonten Präfix stand, ausgefallen aber, wenn es durch Dazwischentreten des anaptyktischen Vokals an dritte Stelle nach dem betonten Präfix geriet.

Das neben phl. brīnēt pāz. burīnēt stehende Präsens phl. burēt np. bur(r)ām ist zu dem inf. buritān, bur(r)īdān gebildet nach dem Muster des häufigen Typus pursäm: pursidän. Im Np. kommt das Verbum sowohl mit -r- als mit -rr- vor. Nur die Formen mit einfachem -r- sind ursprünglich (vgl. das Abstr. buris sectio, Hübschm, P. St. 28 ") und gehören der gesprochenen Rede an. Letzteres bezeugt mir Herr Professor Andreas aus seiner lebendigen Kenntnis der Sprache, und ebenso gibt das Wörterbuch von Wollaston, das in zuverlässiger Weise die gesprochene, nicht literarische Sprache darstellt, nur die Formen mit einfachem -r-. Die Doppelung ist ein metrisches Auskunftsmittel, und als solches von Nöldeke (Grundriß II 191) erklärt. — Zur völligen Klarheit über das Verhältnis der neuiranischen Formen ist noch zu bemerken, daß die Analogiebildung, welche das Nasalpräsens beseitigt hat, südwestiranisch (persisch) ist, wenigstens nach dem Material, das ich überblicke, zu schließen. Nur in arm. brem "grabe", wenn dieses (abweichend von Hübschmann, Armen. Gramm, 429 Nr. 76) als Lehnwort aus iran. burüm (mit lautgesetzlichem Ausfall von u) zu betrachten ist, wäre diese Bildung nach Norden vorgedrungen, und zwar, obwohl der Form nach spezifisch südwestiranisch, schon in arsakidischer, nicht erst sassanidischer

¹) Ich möchte nicht unterlassen, auf die Bedeutungsgleichheit mit slav. briti "scheeren" hinzuweisen. Zeit (Hilbschmann P. St. 149, A. G. 13). Bezuglich der Erhaltung des Nasalpräisens ist dracuf aufmerksam zu machen, daß dies in oben angeführten Dialekten auch bei andern Verben der Fall ist (Grundriß I. 2. 242 bal., 362 kasp. Dial., 394 Zentr. Dial.) und die Präsensbildung mit Nasal da z. T. um sich gegriffen hat (a. O. 363 kasp. Dial. ygl. Fr. Müller Sitzber, Wien. Ak. phil.-hist. Kl. XLV 283 für das Mizandarfan, a. O. 394 Zentr. Dial.)

Ich halte es für meine Pflicht, nach dieser positiven Darlegung meiner Ansicht, mich noch mit der abweichenden anderer Forscher auseinanderzusetzen. Darnach leben im Iranischen sowohl arisch bhrinati in phl. brinet (Bartholomae IF. XXXVIII 19\*) als ar. bhrnati in np. burrad (Hübschmann P. St. 28) fort. An sich gewiß möglich - nur müßten eben die Tatsachen zu dieser Annahme zwingen. In der letzteren Form ist nach dieser Auffassung -urr- aus +rn- entstanden, also -rr- im Präsens ursprünglich. Von da aus ist (1.) der u-Vokalismus in den Partizipial- und Infinitivstamm übertragen (ap. \*brīta- zu burīd statt zu \*birīd geworden, Hübschmann a. O.), sodann (2.) aus dem so entstandenen burid(an) das einfache -r- in den Präsensstamm gedrungen: buräd (Horn Grundr, Ib 125) und weiter (3.) -rr- aus dem Präsens in den Ptzp.- und Inf.-Stamm gedrungen: burrid(an) (Hübschmann a. O.) und endlich (4.) die beiden ursprünglichen Präsentia brinët und \*burrēt') zu \*burrīnēt') kontaminiert (Junker Frahang i Pahlavik 191). In letzterem Fall wären also Formen, die nach meiner Auffassung verschiedenen Dialektgebieten angehören (brinet nordiranischer [literarischer?] Einschlag im Phl.) kontaminiert. Diese Entwicklung ist durch Annahme zwiefacher Grundformen und vierfacher assoziativer Beeinflussung wesentlich komplizierter als die von mir dargelegte. Kein Zweifel, daß - richtige Einordnung der Einzeltatsache vorausgesetzt - iede derartige Übertragung im Sprachleben möglich ist. Aber ich muß doch fragen: glaubt wirklich jemand an eine solche Kette assoziativer Umgestaltungen? Die genannten Gelehrten haben vereinzelte schwierige Probleme, die das Formenmaterial uns aufgibt, erkannt, herausgehoben und ihre Lösung mit einer vielfach bewährten Erklärungsmethode versucht, aber die Entwicklung nicht in ihrer Gesamtheit überschaut und die Dialektformen zu wenig beachtet.

Wenn die oben dargelegte Auffassung von der Bildung und Geschichte des Worts richtig ist, dann muß die u-Anaptyxe in

<sup>1)</sup> Die Lesung von phl. 7 als -rr- wäre möglich, wenn nicht die obengenannten Dialektformen wie kurd. berinim entgegenstünden.

der Anlautgruppe sehr alt sein, und demgemäß phl. britan, brinët als böritan, börinet ausgesprochen werden. Es wären dies sonach ganz dieselben Formen, nur weniger vollständige, und zugleich wohl altertumlichere Schreibungen als buritän. burinet.

Ein solcher anaptyktischer Vokal ist ziemlich alt bezeugt in turf, phl. afuridan \_erschaffen", a furem 1, pl. pras. afurend 3. plur. präs. "preisen". Er lebt in der np. Aussprache aferādān fort. Auch dieses afurēm, -ēnd ist zu afuridan gebildet nach der Analogie von pursäm zu pursīdān. Diese Analogiebildung ist im Np. nicht durchgedrungen: āfrīnām (vgl. arm. aurhnem "segne". Hübschmann A. G. 511). Bartholomae beurteilt auch diese Formen anders, vgl. Zum altiran, Wtbch, 33 Anm., IF, XXVIII 19. Er läßt afurrem zu afritan gebildet sein nach der Proportion von burrām zu britān, spricht also dem Präsens Doppel-r zu, weil er es in burrüm für ursprünglich hält. Weiter läßt er dann das u von afurem in den Infinitiv afuridan übertragen sein. Da ich schon die Formen, die er als Muster betrachtet, anders beurteile, kann ich diese weiter daran angeknüpften Analogiebildungen nicht anerkennen. - Das anaptyktische u wurde ebenso wie ursprüngliches im Laufe der Sprachentwicklung in weitem Umfang zu ä aufgehellt. In buridän blieb es, wohl wegen des unmittelbar vorhergehenden Labials, erhalten (bei afuridan kann man denselben Grund für die ausdrückliche Schreibung des Vokals mit Vaw geltend machen; es kann jedoch auch sein, daß in dieser Sprachperiode die dunkle Färbung des anaptyktischen Vokals noch allgemein galt, und er nur, als sehr kurz, selten in der Schrift ausgedrückt wurde). Zu ā aufgehellt finden wir diesen Vokal in np. zārīdān "kaufen", pras, zārīnām und zārām. Diese Formen beurteile ich ebenso wie paz, burinām np. burām. Hübschmann P. St. 56 bezweifelt zwar die Ursprünglichkeit der von Salemann-Shukowskij gebotenen Präsensbildung zārīnām, sie liegt jedoch gleichfalls in den Zentraldialekten vor (Shukowskij Materialy 11 1 f.), ferner in gilāki hīn-, worin auch Geiger Grdr. I. 2. 362 die alte Präsensbildung anerkennt. Weiter wird sie bestätigt durch das jüd.-pers. zārīnišn im Agron des Moses Schirwanī (ZATW. XVI 233, den Hinweis darauf verdanke ich Herrn Professor Andreas). Und es ist kein Zufall, daß uns diese Form mit Erhaltung der nasalen Bildung gerade aus Schirwan bezeugt wird, das seiner nördlichen Lage gemäß sicher manche dialektische Beziehungen zu den kaspischen Dialekten (vgl. das zitierte gil. hin- und die Bemerkung auf S. 273) gehabt hat.

Bei np. därrädn, därräm "zerreißen" halte ich an der herkömnlichen Herleitung (aus ar. \*dynämi vgl. Hübsehmann P. Stud. 63), die von dem altarischen Formenbestand allein an die Hand gegeben wird, fest, und muß daher das bei Moses Schirwann a. O. 234 angeduhrte därnism als ein Beispiel der in ördlichen Dialekten vorkommenden Ausbreitung der nasalen Bildungsweise betrachten.

Frankfurt a M H. Lommel

# Awestische Einzelstudien1).

Von Herman Lommel

I. Die Bezeichnung der Himmelsgegenden und die Orientierung im Awesta.

Die Inder haben sich bekanntlich von alters her mit dem Blick nach Osten orientiert, so daß bei ihnen pårvæ (der vordere) "östlich", purdstat (vorm) "im Osten" bedeutet, ferner pråne. fem. pråer- (vorwärts gewandt) "die östliche (Richtung)": ebenso passed (hinten) "im Westen", paësiend- (der hintere) "westlich" und pratyáne., fem. pratici- (zurückgewandt) "die westliche (Richtung)". Entsprechend heißt dann daksjud (rechts) "sädlich". Es gibt aber keine Beseichnung des Nordens, die, als von einem Ausdruck für "links" genommen, sich in dieses System einfügte. Der Ausdruck für "Norden" und ein weiterer für "Süden", die nachher noch zur Sprache kommen sollen, sind vielmehr von einer andarn 2 Vorstellung genommen.

Mit dieser indischen Anschauung, nach der der Osten vorn liegt, stimmt das Altpersische überein (Wb. 872); wir haben dafür freilich nur eine Stelle, Darius Pers. e 2: uta dahyāva tyā paruvaiy 7) Asagarta Parōuva... usw. "und die w Länder, welche vorn (- im Osten) sind, Sagartien, Parthien ... usw. " (tolgen weitere östlich von Persien gelegene Länder). Die Annahme liegt nahe, daß diese Orientierung nach dem Osten, in der die Perser mit den Indern übereinstimmen, ein indoirmisches Erbe sei. Es fragt sich nun, wie sich dazu was das Awesta verhält.

W. Griorr, Ostiranische Kultur im Altertum S. 305, findet das Awesta hierbei in Übereinstimmung mit dem Veda: "der Ostiranier bezeichnete sie (die Himmelsrichtungen), ganz wie der Inder, indem er sich der aufgehenden Sonne zuwendete". 5 Techte und hintere Himmelsgegend; links als Bezeichnung einer solchen kommt auch hier nicht vor. Die Stellen, die Griorr zur Stütze seiner Ansicht nennt, werden wir noch im Zusammenhang betrachten.

Eine ganz andere Anschauung vertritt Barrincomas.: 5c ragt Wh 79 s. v. αράκατα- , αρασοδη-α: , Das awestische Volk orientierte sich mit dem Blick nach Süden; daher ,süd-lich durch fratara-, vorn gelegen der pourva-, der vordere' bezeichnet wird, "nördlich' dagegen durch obige Wörter oder durch pasēҳiψηα- (ad.). Damit steht im Einklang die Be-ıs nennung des Ost- und Westwinds durch υάτο μοραν (ad.) und αδασο (ad.), der vom Gebirg", ,der aus dem Tiefland kommende Wind"; Вактиколома, BB. 14; 250. daßinat pairi V. 3. 42 ist mir sonach ,vom Westen her', nicht ,von Süden her', wie ai. Δαδεγιαξε pairi V. 3. 42 ist von dem der Text spricht (...), mag an dem Ort seiner Entstehung durch besondere Verhältnisse bedingt gewesen sein. Auf Yt. 13. 16 ist inchts zu zeben.

Während Grioza einige — freilich nicht alle — in Frage kommenden Stellen zu Gunsten seiner Auffassung anführt, 15 stützt sich Bartholoman im Wesentlichen auf ein einziges Wort, welches aber den Vorzug hat, in der späteren Sprache fortzuleben, so daß er an der im Mittelpersischen einwandfrei feststehenden Bedeutung einen Anhaltspunkt hat. Es ist aw. opactera-, das eine komparativische Weiterbildung von "apank- = al. ápzūc- ist; der etymologische Wortsinn ist also klärlich "mehr abgewandt, rückwärts gelegen". Dieses Wort liegt im Mittelpersischen als opzūchar, paz. awazatur, vor, und daß dieses "nördlich, Norden" heißt, steht vollkommen fest!).

<sup>1)</sup> Vgl. diese Zeitschr. Bd. I, 16ff.

PaRaUVaIYa ungensue Schreibung für das obige, oder nach Menter. Gramm. du v. perse 142. für parauvein.

<sup>1)</sup> Vgl. Bane, BB. 15, 317; ferner die adjektivischen Regionalwörter: mp. ušastar "östlich", dösastar "westlich", rapiörsintar "südlich" (dies, wie die Lautgestalt lehrt, ein mot savant), audattar "nördlich". Die ent-

Dieses im Mittelpersischen, an Stellen, die vom Awesta unabhängig sind, "nördlich, Norden" bedeutende aväxtar dient ferner in der mittelpersischen Übersetzung des Awesta zur Wiedergabe des aw. anaxtara-. Und weiter läßt sich für 5 BARTHOLOMAE'S Ansicht noch eine in Awestasprache abgefaßte Stelle anführen, aus der einwandfrei diese Bedeutung hervorgeht. Es ist Hādoxt Nask (H.) II, 25 im Gegensatz zu H. II, 7. Es handelt sich da um Befinden und Erlebnisse der Seele eines Verstorbenen in der dritten Nacht nach dem Tod. und 10 zwar zunächst eines Frommen: "ein Wind scheint zu ihm hinzuwehen von der südlichen 1) Seite, von den südlichen Seiten her", der im Folgenden als sehr wohlduftend geschildert wird. An der dazu gegensätzlichen Stelle, wo von den entsprechenden Schicksalen der gottlosen Seele die Rede ist. 15 weht dieser von "der rückwärtigen Seite" anaxtara-, ein schlechter Wind entgegen. Der Gegensatz beider Stellen zeigt ganz klar, daß die rückwärtige Seite eben der Norden ist.

Demnach müßten also die Stellen, die Grioza für seine Ansicht anführt, entsprechend umgedeutet werden. Aber das 20 geht nicht, denn Yt. 10, 99 ist dašina- sicherlich "Süden"; es heißt da von Mithra, der ja den Charakter eines Sonnengottes hat?) daß er zum rechten Rand dieser breiten ... Erde fliegt. Es wäre gekünstelt, um an der Auslegung rechts = Westen festhalten zu können, sich darauf zu berufen, daß er ja am Ende seines Tageslaufs auch nach Westen gelangen muß. Ja es scheint eine gewisse Schen zu bestehen, diesem Gott auch nur für den Abend ausschließlich den Westen als Aufenthalt zuzuweisen, denn Yt. 10, 95 wird ausfrücklich ge-

sagt, daß er nach Sonnenuntergang beide Enden der Erde berührt. - Wenn auf diese Weise zwei verschiedene Argumentationen zu widersprechenden Ergebnissen gelangen, so muß die Frage im Zusammenhang nochmals aufgenommen werden. Es wird sich dabei zeigen, daß die Stelle in H. die 5 einzige in Awestasprache abgefaßte ist, die für die Auffassung, der Norden liege hinten, angeführt werden kann, während alle andern Stellen, sofern sie nicht indifferent sind, dagegen sprechen. Wir dürfen uns bei dieser Untersuchung zunächst nicht an das schwierige anäxtara- klammern, über das schon 10 mancherlei geschrieben ist 1). Und wir dürfen überhaupt nicht von derienigen Gruppe von Regionalbezeichuungen ausgehen. in der die Begriffe "vorn, hinten und rechts" zu Grunde gelegt sind. Denn eben diese wollen wir is auf der Windrose festlegen, und wir bedienen uns dazu der andern Gruppe ein- 15 schlägiger Ausdrücke, welche anknüpfen an die Bedeutungen "Morgen, Mittag und Abend". Bei diesen kann ja über den Himmelsstrich, den sie bezeichnen, eine Unklarheit nicht bestehen.

Einen derselben, rapitivitara, haben wir soeben in dieser weise verwertet; er kommt nur an der genannten Stelle vor. Daneben steht das Adj. rapitivoznatara, das gebraucht ist A. 4, 6: "wie der Wind von der städlichen Seite her, o Spitama Zarathustra, das ganze körperliche Dasein fördert und mehrt und gedeihen läßt und in Freude setzt". Dies ist also eine zweite Stelle, wo der Südwind als besonders günstig und wohltätig gilt. Wenn wir also weiter lesen, daß die mazdayasnische Religion eine so reinigende Wirkung habe "wie ein stark eilender Wind von rechts her rasch wegfegt (säubert)" V. 3, 42, so ist es doch recht wahrscheinlich, daß zuch hier der Südwind geneint sei, wie Grigers annimnt?).

aprechende substantivische Beihe ist zwarāsān "Sonnenaufgang", zwarvarān "Sonnennutergang" (daß arm. zavar "Finsternis, Dunkel" iran Lehnwort ist, wird trotz Hüsschmann"s Bedenken (Arm. Gramm. 159) wohl niemand bezweifeln; vgl. arm. apaztark", der Norden"], apāztar "Norden".

rapidwitara-, dessen Bedeutung klar ist, da es von rapidwa-,Süden, Mittag\* abgeleitet ist.

<sup>2)</sup> Daß dies besonders aus Yt. 10, 136 für das Awesta sichergestellt ist, scheint mir nicht immer recht gewürdigt zu werden; das eine goldene Rad seines Wagens (aeva cazra saranaena) kann nur als Sonne gedeutet werden.

<sup>1)</sup> Ich führe nicht alles an; denn die Frage der Bedeutung ist ofmals mit der nach der Etymologie verquicht worden, an der seit Hüssen-mann, ZDMG-38, 428 kein Zweifel mehr hätte bestehen sollen. Unklarheit stiffete vielfach das andere mp. Wort opätter, "Planet", über dessen Etymologie a. Bartszotokas, Wb. 80, Note 2.

<sup>2)</sup> Die oben wiedergegebene Bemerkung Bartholomae's über allen-

Wenn demnach also doch der Süden zur Bechten ist — was freilich noch der weiteren Bestätigung bedarf — so könnte hier eine Übereinstimmung mit Indien nicht nur in der Anschauungsweise, sondern auch im Ausdruck (aw. dašinasi. daksina-) festgestellt werden.

Aw. rapidwā gibt nun noch Anlaß zu weiteren Fragestellungen. Zunächst bin ich im Unterschied von Bartholomae-Wolff der Ansicht, daß es V. 2, 10 (18) "Mittag" im Sinn der Himmelsrichtung, nicht der Tageszeit bedeutet: "da zog 10 Yima aus zum Licht gen Mittag (= Süden), dem Pfad der Sonne entgegen". Einerseits nämlich hat die hier gebrauchte Präposition upa viel häufiger räumliche als zeitliche Bedeutung, anderseits weist der Ausdruck "dem Pfad der Sonne entgegen" darauf hin, daß hier eine Richtung gemeint sei, 15 Diese Verbindung kehrt wieder Yt. 12, 3; "Opferstreu breite hin dem Pfad der Sonne entgegen". Geldner ist freilich KZ. 25, 183 der Ansicht, daß damit östliche Richtung gemeint sei. Diese Meinung beruht einerseits darauf, daß er in der Vend.-Stelle den 12-silbigen Vers verkannt hat (Verf., dieseZeitschr., 20 Bd. I. 212) und dem von ihm vorausgesetzten 8-silbigen Vers zlieb das upa rapitwam athetieren wollte. Erst durch diese Ausscheidung war freie Hand gewonnen, an der andern Stelle unter dem "Pfad der Sonne" den Weg der aufgehenden Sonne zu verstehen. Und dafür, daß Yt. 12, 3 das Barsman gegen 25 Osten zu gebreitet werde, sah er eine Bestätigung in den zwei andern Stellen, wo es heißt, "der - natürlich gegen Osten gewandte - betende Priester" (so Geldner) stehe hinter dem Barsman; dieses "hinter" pæsča verstand er gemäß der indischen Anschauungsweise - als "westlich". 30 Es kann nun zwar sehr wohl sein, obwohl ich es nicht für ausgemacht halte, daß mit dem pasča die Orientierung gemeint sei und nicht lediglich, daß der Priester sein Gesicht dem Barsman zuwendet. Aber es dürfen doch beide Stellen nicht im gleichen Sinn verwendet werden. Es heißt nämlich

Yt. 10, 137: "Heil jenem Hausherrn,.... für den ein frommer Priester, ein Weltweiser (?), ein vom heiligen Wort durchdrungener, bei ausgebreiteter Opferstreu mit Mithras Spruch Opfer darbringt ... "; 138: "Wehe jenem Hausherm, ..... für den ein unfrommer Priester, ein unweiser, ein vom heiligen 5 Wort nicht durchdrungener, der hinter der Opferstreusteht. der (zu) viel Opferstreu ausbreitet, mit (zu) langem Gebet opfert". In merkwürdigem Gegensatz dazu (vgl. Spiegel, ZDMG. 41, 284) heißt es nun Yt. 17, 61: "Mit dem Gebet verehre ich dich, .... bete ich dich an, womit dich verehrte 10 Vištaspa hinter dem Wasser der Datya; laut erhebe der Zaotar seine Stimme, hinter der Opferstreu stehend". In dem einen Fall gilt also die Aufstellung hinter dem Barsman die möglicherweise so viel bedeutet, wie westlich der nach Osten gebreiteten Opferstreu - als ketzerisch, im 15 andern als richtig. Im erstern Fall kann also sehr wohl das Barsmanbreiten nach Süden als richtig gelten, und es besteht von da aus keinesfalls ein Hindernis, die Worte "dem Pfad der Sonne entgegen" Yt. 12, 3 so zu deuten, wie es natürlich, und wie es V. 2, 10 in Verbindung mit "gegen Mittag" 20 nötig ist1).

Unter den bisher genannten Stellen war nur die von Mithras Weg am Südrand des Himmels einigermaßen beweisend für Orientierung nach Osten. Die andre, wonach der Wind von rechts der Südwind wäre, stützte sich nur auf eine Stombination, die zwar an sich glaublaft, aber nicht gegen andre Wahrscheinlichkeiten beweisend ist. Ich will aber die Wahrscheinlichkeitspründe, die vereinigt doch von Gewicht sein können, auch voll zur Geltung kommen lassen.

Wenden wir uns nun zu den von Morgen und Abend ∞ genommenen Ausdrücken. Es sind die etymologisch vollkommen durchsichtigen und in ihrer Bedeutung ganz klaren aw. daösa(s)kara- "gegen Abend gelegen, westlich" und usastara-

falls anzunehmende, luftreinigende Wirkung des Westwinds stützt sich weder auf eine Textstelle noch auf Angaben über meteorologische Verhältnisse in Nordos-Iran.

Aus den übrigen Stellen, wo von dem Barsmanbreiten die Rede ist, scheint mir über die Richtung dieser Zeremonie, wie überhaupt über die Orientierung nichts hervorzugehen.

"gegen Morgen gelegen, östlich"1). Beide Wörter finden sich vereinigt Y. 57, 29; Yt. 10, 104, vgl. diese Zeitschr., Bd. I. 202, Außerdem kommt usastara- vor V. 19. 5. wo Zarathustra zu dem ihn versuchenden Ahriman spricht: ..ich werde die daevas geschaffene Schöpfung schlagen ... bis der sieghafte Saosyant wird geboren werden aus dem Wasser Kansaoya, von der östlichen Seite her, von den östlichen Seiten her". Falls dieser See richtig mit dem Hamunsee in Seistan gleichgesetzt wird, so ist seine Lage im Verhältnis zu dem vermutlichen Heimats-10 gebiet des Awesta südöstlich. Ich bezweifle aber, ob hier. wo es sich um eschatologische Vorstellungen handelt, auf die tatsächlichen geographischen Verhältnisse so viel ankommt; genug, die Gläubigen haben sich den zukünftigen Heiland aus dem Osten kommend gedacht. Nun aber steht die hier 15 ausgesprochene Erwartung und Verheisung Zarathustras in einem auffallenden Gegensatz zu den Einleitungsworten dieser Unterredung zwischen dem Propheten und dem Bösen Geist, V. 19, 1; "Von der rück wärtigen Seite her. von den rückwärtigen Seiten her machte sich der vielverderbliche Böse 20 Geist heran". Das hier gebrauchte Wort ist apāxtara- und wird von Bartholomae und ebenso von Geldner (Bertholet's rel.-gesch. Leseb. 347) mit "nördlich" übersetzt. Die gegensätzliche Beziehung dieser beiden Stellen ist bisher nicht erkannt - oder nicht anerkannt worden: und sie ist freilich s nicht so in die Augen springend wie jener oben erwähnte Gegensatz zwischen günstigem Südwind und ungünstigem Nordwind. Wenn wir dennoch, zunächst unter Berufung auf den einen doch wohl sicheren Fall von dasina- "südlich". hier apāxtara- mit "westlich" übersetzen, so gewinnt jeden-

falls dieser Passus an Wirksamkeit und macht mehr den Eindruck überlegter Komposition.

Und daß diese Auffassung berechtigt ist, bestätigt Weiteres, Zunächst Yt. 8, 32: Nachdem dort Tištrya durch Besiegung des Dämons der Dürre und Vereinigung mit dem See Vourukaša 5 die Regenerzeugung vollbracht hat, heißt es dort: "Dann sammeln sich dort Nebel am Berg, der jenseits(?) von Indien ist, der mitten im See Vourukaša steht": 32: "dann treibt er, der Wolkenmacher, die frommen Nebel heran; der vordere (paurvo) der Winde fliegt auf dem Pfade, auf dem der 10 weltenfördernde Haoma herbeikommt: von dort rückwärts (= westwärts?1)) führt der kräftige gottgeschaffene Wind den Regen, Wolken und Hagel zu den Stätten . . . . usw.". BARTHOLOMAR übersetzt hier: "der südliche der Winde" da es für ihn eben feststeht, daß die vordere Himmelsrich- 15 tung der Süden sei. Aber es scheint mir hier gar kein Zweifel daran möglich zu sein, daß der vordere Wind, der Regenwolken von Indien nach Iran bringt, der Ostwind ist; der geographische Anhaltspunkt ist hier entscheidend. Aber es steht damit ferner im Einklang, daß der Stern Tištrya, 20 als Anführer aller östlichen Sterne, ja selbst im Osten ist oder vom Osten kommt. Und dazu kommt drittens eine mythologische Übereinstimmung: denn es wird gesagt, daß Haoma auf dem Weg des vorderen Windes herankommt; das paßt einerseits dazu, daß er seinen Sitz auf dem Harati- 25 gebirge hat (Y. 10, 10; Yt. 9, 17 u. ö.); dieses geht zwar rings um die Erde (Yt. 19, 1; vgl. Bdh. Kap. 12), am häufigsten wird aber doch seine Lage im Osten erwähnt (z. B. Yt. 10, 118: vgl. Reichelt, I.-F. 32, 48). Wichtiger als dies ist, daß sich

<sup>1)</sup> Diesem ganz nahe steht auch aw. wposowkee-"östlich" in Yt. 19, 1: "Als erstes Gebirg enstand . . die hohe Harsti; diese liegt hermit ganz (rond en?) westlichen Lindern his zu des östlichen" frupanya dashak är upsackakvades; gleich darsuf dasselbe von einem andern Berg genagt. Die Bedeutung von fruppyo- läßt sich hier aus dem Zusammenham guit seimlicher Sicherheit schließen. Die Wörterbuch 1015 dafür gegebene Etymologie, die hingenommen werden mag, stellt das Wort nicht in den Kreis derjenigen, die hier zu besprechen sind.

<sup>1)</sup> pozicotei "histerher", sons immer in temporaler Bedeutung; uber vielleicht doch in lokalem Sinn; yel nachber über pozicipipe. Åhnlich wie ich faßt Grinner, KZ. 25, 480 das Wort; er nimmt jedoch an, daß dem wolkenbringenden Ostwind ein Westwind entgegenkommt und addurch der Regen zum Niederfallen auf die Erzie gebracht wird. Ich will nicht untersuchen, ob das meteorologisch ein so "nattricher Vorange" ist, mir scheint zur das allerdings selbstverständliche gesagt zu sein, daß der vom Osten kommende Wind die Wolken in westlicher Richtung treibt.

so ergibt, die vordere Seite, von der Haoma kommt, ist dieselbe, wie die morgendliche Seite, von der der Saofyant kommt (V. 19, 5). Wir werden also auch von hieraus darauf geführt, einen Gegensatz zu erkennen zwischen der Morgenseite, von 5 der der Heiland kommt, und der hinteren, also westlichen Seite, aus der Ahriman kommt,

Noch an einigen anderen Stellen werden daevische Wesen als aus rückwärtiger Richtung kommend gedacht. Keine derselben gibt für sich genügend Auskunft über die Bedeutung 10 von apāxtara-. Es fragt sich zwar immer noch, ob wir es gemäß der Pählävi-Bedeutung verstehen sollen oder gemäß den Hinweisen auf eine andre Bedeutung, die wir bereits dem Awesta entnommen haben. Diese letztere muß freilich noch mit allen Mitteln gesichert werden, ehe wir endgültig fest-16 stellen dürfen, daß aw. apāxtara- "westlich" heiße. Hier, wo es sich um den Aufenthaltsort der Teufel handelt, einen nicht unwichtigen Punkt im Rahmen der dualistischen Religion. mag nun eine allerdings recht unbestimmte Entscheidungsmöglichkeit für einen dieser Fälle Erwähnung finden. Yt. 4.8 steht: "nach dem Untergang der Sonne schlägt er in rückwärtiger Richtung, nachdem die Sonne nicht aufgegangen ist, die ganz blutige Leichenhexe mit der niederschmetternden Waffe", nämlich des Gebets. Die Zeremonie der Beschwörung dieser Dämonin scheint damit auf die Zeit (unmittelbar?) 25 nach Sonnenuntergang gelegt zu werden, und das legt den Gedanken nahe, daß auch die Richtung, in der sie vollzogen werden soll, die des Sonnenuntergangs sei, die westliche Allerdings ist nicht recht klar, was mit "nachdem die Sonne nicht aufgegangen ist", gemeint sei: etwa "solange nicht"? so Dann wäre die ganze Nacht als zulässiger Zeitraum für diesen Ritus zur Verfügung: es kann jedoch auch sehr wohl sein daß die fraglichen Worte mit ungewöhnlicher Wortstellung besagen: "nicht nachdem die Sonne aufgegangen ist", was als bloße Umkehrung der vorherigen Zeitangabe dieser ihren ss unmittelbaren Sinn beließe. - Die andern Stellen besagen nur, daß die Leichenhexe aus rückwärtiger Richtung hergeflogen kommt (V. 7, 2) oder daß sie dorthin verscheucht wird (V. 8, 16). Einige weitere Stellen, die vom Aufenthaltsort der Devs handeln, werden im Folgenden noch zu besprechen sein; so seien hier nur der Vollständigkeit wegen noch V. 57, 18 und V. 9, 4 genannt, wo die Teufel erschreckt ins Dunkel fleiben. Eine Lokalisierung ist dabei nicht möglich.

Ehe wir zu einer weiteren Argumentation schreiten, sei mehr im Vorübergehen ein anderes Wort für "der hintere" als Bezeichnung einer Himmelsrichtung erwähnt, nämlich apara-, das Nirang. 37 u. 44 dem sehon besprochenen paurvaentgegensteht, und dieselbe Bedeutung wie apäxtara-haben muß:

Es gibt nun noch zwei unter sich parallele Stellen, wo alle vier Hauptrichtungen zu gleicher Zeit genannt werden, und zwar zwei derselben ebenfalls als die vordere und rückwärtige, aber mit andern Wörtern als den bisher betrachteten. bezeichnet werden. Diese Stellen sind S. 1, 22 und S. 2, 22: 15 leider findet sich da kein Umstand, der es gestattete, etwa Anfangspunkt und Reihenfolge dieser Aufzählung zu bestimmen. Nur das ist gewiß, daß fratara- "der vordere" und pasčajdya-"rückwärts gelegen" dieselben Himmelsgegenden bezeichnen wie pourva- und apāxtara-. Dazu treten hier aðara- "der 20 untere" und upara- "der obere", von denen oben berichtet wurde, wie Bartholomae sie deutet. Eine Deutung der aw. Regionalwörter, sei es gemäß dem mittelpersischen Wort für Norden, sei es in der Weise, auf die ich bisher durch die Andeutungen des Textes geführt worden bin, hat aber nur 26 dann Anspruch, für sicher gelten zu können, wenn alles zusammenstimmt. Wir müssen also jetzt versuchen unabhängig von allem bisherigen auszumachen, welche Himmelsstriche als oberer und unterer bezeichnet werden. Soviel ich aber sehe. gibt das Awesta dazu kaum entscheidende Anhaltspunkte. 20 Zunächst glaube ich nicht, daß Yt. 4, 5 hier in Betracht kommt: "die druxs fessele ich, schlage ich nieder, bringe ich fort adairi-naēmam nach der unteren Seite". Wenn adaraentsprechend der Ansicht von Bartholomae "westlich" hieße. so würde das zu meiner oben dargelegten Ansicht von dem as westlichen Aufenthalt der Dämonen passen, nicht aber dazu, daß sie nach ihm im Norden hausen, und ebensowenig dazu

daß nach mir der Westen die hintere Richtung ist, die im Gegensatz zu adara- ja jetzt pasča idya- genannt wird. Nun aber gibt es mancherlei Belege dafür, daß man die Devs auch unter der Erde wohnend dachte (vgl. Windischmann, Zor. s Stud. 239). Als Zeugnis dafür nicht beachtet ist bis jetzt, soviel ich sehe, Yt. 5, 26; Yt. 19, 32, wo es von Yima heißt: "der von den Dämonen weg heraufbrachte (uzbarat) beides, Besitz und Vermögen", wobei offenbar die Vorstellung von den Dämonen als unterirdischen Schatzhütern gilt. Vgl. ferner 10 Yt. 19, 44: "Den segenspendenden Geist will ich herabholen aus dem lichten Himmel und den bösen Geist heraufstürmen lassen (uspataveni) aus der schlimmen Hölle". - Yt. 9, 15: "Du hast bewirkt, daß alle Teufel sich in der Erde verbargen, die vorher in Menschengestalt auf der Erde herum-15 liefen". - Yt. 19, 81: "Ein einziges Ahunavarya-Gebet, das der fromme Zarathustra aussprach . . . . verscheucht alle diese .... Teufel, daß sie sich in der Erde verbergen". In diesen Vorstellungskreis gehört es auch, wenn V. 3, 7 "die Höhle der druxš" und V. 10, 22 "die Höhlen des Bösen Geistes" gem nannt werden. Unser adairi-naemom bezeichnet demgemäß offenbar keine Himmelsrichtung, sondern die Richtung unter die Erde.

Bedeutsamer scheint dagegen zu sein Yt. 10, 144, das ich zunächst in der Übersetzung von Bartholomae-Wolff

svorlege:
\_Mithra. (der) rings um das Land ist, verehren wir,

Von den hier gebrauchten Komposita sind nicht alle gleich deutlich. Das zweite derselben, antar-adakyu-, ist an 25 sich klar: "innerhalb des L"; das dritte, #-dakyu-, findet sich Y. 26, 9 und Vr. 16, 2 im Gegensatz zu uz-dakyu-, außerhalb des L". und ist dadurch ebenfalls bestimmt. Bei dem

ersten, aiwi-d., könnte man schon zweifeln, ob es heißt "rings um das L. befindlich" oder "auf das L. zugewendet": doch halte auch ich das erstere wiederum zunächst für das näherliegende. Bei dem vorletzten, nairi-d., für das man wiederum zunächst die Bedeutung "rings um das L. befindlich" annehmen 3 möchte, spricht eigentlich nur das folgende, aipi-d., dafür, es mit der Bedeutung "vor dem L." zu versehen, die nach den sonstigen sprachlichen Indizien etwas problematisch ist. Bei dem letzten ist "hinter dem I." so gut möglich, wie "bei dem L.". Klar sind aber die beiden upairi-d. und abairi-d. 10 "über und unter dem L. befindlich". Sie legen es nahe, auch bei den anderen naarweise Entsprechung anzuerkennen, dergestalt, daß dem anfänglichen "ringsum" ein zweimaliges ...inmitten" folgt und dann in zwei Paaren das ringsum näher ausgeführt wird. Dann ist es möglich, in den vier letzten ib Ausdrücken Beziehung auf die Himmelsgegenden zu finden. Bei der Mehrdeutigkeit der beiden letzten Wörter, die zudem noch von den sonstigen Bezeichnungen der vorderen und hinteren Himmelsrichtung abweichen, ist dies jedoch nicht vollkommen sicher, und auch wenn man es annehmen will, ageht daraus doch nichts bestimmtes für unsere Frage hervor.

Anders steht es wieder mit Yt. 10, 118, wo Mithra spricht: "Auf unten (nach unten?) vollzogene Verehrung hin will ich nahen, auf oben (nach oben?) vollzogene hin: sobald als diese leuchtende Sonne über die hohe Hara hervorkommt 20 und herbeifährt, da will auch ich, o Spitama. auf unten (nach unten?) vollzogene Verehrung hin herankommen, auf oben (nach oben?) vollzogene hin, über die Begierden des Bösen Geistes hinweg". Bartholomae übersetzt hier yada — avada durch vergleichendes \_wie (die Sonne kommt)" - so (will so auch ich kommen), als ob eine Beziehung zwischen der Richtung der Verehrung und dem Herankommen der Sonne bestünde. Aber das könnte nur für eine der beiden Richtungen gelten, da ja das Hinabsinken der Sonne nicht auch genannt ist: denkt man aber an Yt. 10, 13, wo Mithra .. als as erster geistiger Gott über die hohe Hara herbeikommt, der unsterblichen Sonne mit ihren schnellen Rossen voran und

als erster die goldgeschmückten, schönen Berggipfel erreicht," so wird klar, daß yaða - avaða nicht vergleichende, sondern temporale Bedeutung haben müssen, "wenn, sobald als" (Wb. 1245 II, 2) und "zur angegebenen Zeit, da" (Wb. 172 in zeit-5 licher Bedeutung nur aus dem Ap. nachgewiesen). Und da ia Mithra spricht, muß es auch wohl heißen nicht "mit der Verehrung will ich nahen", sondern mit dem Instrumental des Grundes (Reichelf, § 451) "auf die Verehrung hin". Es geht also aus dieser Stelle anscheinend nur soviel hervor, 10 daß Verehrung in den Richtungen, die oben und unten heißen, dargebracht wurde, was sich ganz gut vereinigen würde mit der ebenfalls in Yt. 10 sich findenden Verurteilung des Opfers hinter der Opferstreu (in west-östlicher Richtung?); es würde sich damit vereinigen und mit der sich mir aus dem Bis-15 herigen aufdrängenden Annahme, daß mit dem Paar oben und unten die nord-südliche Richtung gemeint sei. Aber freilich als Beweis dafür kann das auch nicht gelten. Das Awesta bietet also keine wirklich entscheidenden Indizien.

Ich habe bisher mit Fleiß bei der Auslegung der Awestastellen jeden Seitenblick auf Außerawestisches vermieden.
War ja doch die Frage wesentlich dadurch hervorgerufen,
daß die von Granza aus einigen Awestasstellen gewonnene
Ansicht sich nicht vereinigen ließ mit dem, was der nachawestische Gebrauch von apazur zu lehren schien. Jetzt ist
aber für uns der Augenblick gekommen, wo uns das Mittelpersische weiterhelfen muß und kann, jedoch, wie hervorgehoben werden soll, ein Mittelpersisch, das zur Zeit der
Abfassung von Barratochan's Wb. noch nicht vorlag.

Das altiran, adara-, adari wurde im Mittelpersischen mt.

Übergang von -ô- zet -y- und Kontraktion zu er. Dieses liegt
in verschiedenen Komposita vor, deren Bedeutung für unsere
Untersuchung nichts ergibt, ferner als Simplizium (nach
SALEMANN, Grdr. Ia, 317) nur V. 8, 219/69; 224/70 und Bdh.
72, 2 und endlich im manichäischen Mittelpersischen der
25 Turfanfragmente in den Ableitungen: erag "unter, södlich,
substantivier "Süden", ferner eragtg "södlich, im Süden befindlich". Diesen Ausdrücken entgegengesetzt sind nun, als

mittelpersische Weiterbildungen von altiran "para: Turfan-Philbä" auerag "ober, nördlich", aueraghäba "nördlich". Diese Bedeutungsangaben aus Salemann's Glossar (Mém. Acad. Petersbg. 1908) sind autreffend und ese erübrigt sich die Anführung der einzelnen Stellen aus den kosmologischen Fragmenten, aus denen ersichtlich, daß der manichkische Lichthimmel, von dem alles andere ausgeht, im Norden ist.

Ich schließe nun von Turfan-Pählävi erag "südlich" und awaraa "nördlich" auf aw. adara- und u para-, und teile diesen die entsprechenden Bedeutungen zu. Den gleichen 10 Schluß von Buchpählävi apāxtar auf aw. a pāxtara- zu ziehen habe ich vermieden. Die betreffenden Turfan-Fragmente stehen aber dem Aw. sprachlich nicht näher als das Buchnählävi, handelt es sich dabei doch um Stücke im sasanidischen Dialekt, nicht um solche im arsacidischen. Die Be- 15 rechtigung, hier von einer nahverwandten jüngeren Sprache auf die ältere zu schließen und dort den Schluß abzulehnen, liegt ganz einfach darin, daß hier Übereinstimmung herrscht, dort nicht. Die bloß aus dem Aw. herausgelesene Interpretation hat uns darauf geführt, für aw. a pāxtara- eine 29 andere Bedeutung anzunehmen als für mittelpersisch apäxtar-. Wenn aber aw. apāxtara- und sein Gegensatz pourva- "westlich" und "östlich" heißen, müssen die beiden anderen von dem Begriffen "hinten" und "vorn" genommenen Regionalwörter pasčaidya- und fratara- auch "westlich" und "östlich" 25 heißen. Also bleibt für die damit verbundenen abara- und u para- nur mehr "südlich" und "nördlich" übrig, und das heißen tatsächlich die verwandten Turfanwörter. Und noch weiter erstreckt sich die Übereinstimmung: Ap. und Ai. bezeichnen den Osten als vorn, ferner Awesta und Veda Osten, au Süden und Westen als vorn, rechts und hinten, und drittens Awesta, Mittelpersisch und Altindisch den Norden und Süden als oben und unten: ai. úttara- "der obere, nördlich", uttarát, uttaráttat "von Norden her", údañe- "nach oben gerichtet, nördlich", adharánc- "nach unten gerichtet, südlich". Die 25 eingangs als Wahrscheinlichkeitsmomente angeführten Interpretationen dürfen damit als gesichert gelten und es kann

gesagt werden, daß die alten Arier in ihrer Orientierungsweise übereinstimmten

Wenn nun apāxtar(a-) im Aw. und Mittelpersischen verschiedene Bedeutungen hat, so ist doch selbstverständlich, daß s der Pählävi-Übersetzer des Awesta das identische Wort seiner Sprache an Stelle des im Urtext stehenden gesetzt hat. Aristarchische Feinheit in der Untersuchung von Bedeutungswandel können wir nicht von ihm verlangen. Und genau so. wie dieser Übersetzer verfahren ist, hat es auch der Pählävist 10 gemacht, der den Hadoxt-Nask in Pählävi-Sprache verfaßte und auszierte mit eingestreuten Sätzen in Awestasprache, die teilweise nur stereotyp und teilweise nur sehr wenig klassisch sind. Da hat er denn das ihm vorschwebende a päxtar seiner eigenen Sprache in einem solchen Passus in aw. Sprache in 15 ein quasi-awestisches apāxtara- mit mittelpersischer Bedeutung umgesetzt. Der anscheinende Zwiespalt zwischen iener "awestischen" und allen wirklichen Awestastellen reduziert sich also in Wahrheit auf die Verschiedenheit, die Awesta und Pählävi in diesem Punkt aufweisen.

Eine Frage ist ferner, ob die nun erwiesene Bedentungsveränderung nur das eine Wort anaxtara- betroffen hat oder das ganze System der mit Ausdrücken für vorn, rechts und hinten gebildeten Bezeichnungen der Himmelsgegenden. Das ist nicht sicher zu entscheiden, da eben nur dieses eine Wort 25 in beiden Sprachperioden vorhanden ist. Aber gerade das Aussterben der andern würde sich am besten erklären bei der Annahme, daß sie den Bedeutungswandel nicht mitgemacht haben, also mit der veränderten Bedeutung von anaxtar in Widerspruch gerieten. Hätten sie die Wendung so um 90 Grad auf der Windrose mitgemacht, so hätten sie auch, sollte man meinen, im Sprachschatz fortbestehen können. Und man darf wenigstens vermutungsweise annehmen, daß eine Spur von einem solchen, in sich widerspruchsvollen Übergangszustand erhalten sei, indem bei pourva- "östlich" und as a para- "westlich" noch die alten Bedeutungen gegolten hätten, bei a paxtara- dagegen schon die jüngere "nördlich" aufgekommen wäre. In dem jungen Textstück Yt. 3. 9 und 16

finden wir die Komposita paourvo-apaxtura- und aparoapāxtara-. Diese scheinen den ai. adiektivischen Dvandva wie uttara-nūrva- "nordöstlich" (WACKERNAGEL, al. Gr. II. 171) gleichgebildet zu sein. Sie ließen sich mit der vermuteten Annahme als \_nordöstlich" und \_nordwestlich" erklären. Diese s Bedeutung gibt ihnen Griger, a. a. O. 141, ebenso urteilt bezüglich des einen von ihnen Geldner Stud. 105. Damals stand der etymologische Wortsinn von anaxtara- als "rückwärts gelegen" noch nicht fest: mit Annahme der mittelpersischen Bedeutung dieses Worts und der Orientierung nach 10 Osten im übrigen mußten sie folgerichtig zu dieser Bedeutung gelangen. Für uns jetzt sind dagegen diese beiden Komposita, das eine aus den gegensätzlichen Begriffen vorn und rückwärts, das andre aus den identischen hinten und rückwärts gebildet, völlig unsinnig ohne die von mir gemachte 15 Annahme. Aber vielleicht muß man nicht so weit gehen, zu behaupten, das in so einem Text ein solcher Unsinn ausgeschlossen, meine Vermutung also als richtig erwiesen sei.

Verwanderlichernoch als dieser Bedeutungswandel zwischen Awesta und Mittelpersisch ist es, daß das entsprechende Wort 20 im Neunersischen bäxtär wiederum, wie im Awesta, "Westen" bedeutet. Das spricht einigermaßen für meine Bedeutungsbestimmung des awestischen Worts. Und daß bei diesem Wort ein Schwanken stattgefunden hat, geht mit Bestimmtheit daraus hervor, daß aus neupersischer Zeit Belege vorhanden 25 sind dafür, daß alle vier Kardinalpunkte der Windrose damit bezeichnet wurden. Und zwar scheint auch, wenn man vom Neupersischen ausgeht, "Westen" sich als die älteste Bedeutung zu ergeben. Diese Bedeutung hat nach ZDMG. 36, 61 vartar im Dialekt der Parsen: Vullers gibt sie in seinem 30 Lexikon an erster Stelle und belegt sie aus dem Sähnäme. Als zweite Bedeutung gibt Vullers "Osten" und Nöldeke belegt dies aus Vis u Rāmin: zugleich aber weist er (bei HÜBSCHMANN, Pers. Stud. 120 A) es in der Bedeutung "Norden" bei Masudi nach. Und endlich kommt es bei Albiruni, arabi- as siert zu afaxter als "Süden" vor. worauf Horn, Grandr, I b 111 hingewiesen hat. Angesichts dieser Tatsachen wird man um-

soweniger die Berechtigung leugnen, die Bedeutung dieses und der andern Regionalwörter im Awesta aus diesem allein, ohne Rücksicht auf das Mittelpersische zu bestimmen. Und diese Berechtigung besteht natürlich überall. Denn es ist nicht 5 die Frage, ob wir das Awesta mit Festhalten an der Tradition oder mit Beiseitelassen derselben erklären sollen, sondern wir müssen gleichermaßen die Übereinstimmungen und die Verschiedenheiten in älterer und späterer Zeit beachten. Dann werden wir teils Stetigkeit, teils Wandel der Anschauungen 10 kennen lernen. Und das wird dem geschichtlichen Verständnis dieser Welt besser dienen als ein dogmatisches Verhalten zur mittelpersischen Tradition. Es ist ia kein Zweifel, daß wir aus der Tradition sprachlich und sachlich viel für die ältere Zeit lernen können, kein Zweifel auch, daß in den erschütterungs-15 reichen Jahrhunderten der Zwischenzeit mancher Wandel sich vollziehen mußte. Aber auf grammatischem Gebiet, in Lautund Formenlehre, ist der Wandel leichter zu erfassen und darum besser bekannt als auf lexikalischem. Das kann aber kein Anlaß sein zu Bedenken gegen die Annahme lexikalischen 2) Wandels. Sofern es gelingt, solchen festzustellen, werden wir dadurch in Stand gesetzt, Veränderungen im religiösen und sonstigen geistigen Kulturbesitz der Zoroastrier zu erkennen. Unsere bisherigen Feststellungen führen nun ganz naturgemäß auch dazu, unser Augenmerk noch einmal speziell auf 25 die Lokalisierung der Hölle und den Aufenthaltsort der Götter zu richten. In der mittelpersischen Literatur wird ausdrücklich der Süden als Aufenthaltsort der Götter, der Norden als der der Dämonen bezeichnet, so einerseits Arda Viraf 4, 17, anderseits ibid, 17, 11. Diese Anschauung steht so gut im 20 Einklang mit der Rolle von Licht und Finsternis im zoroastrischen Dualismus, daß die Erwartung natürlich ist, die gleiche Vorstellung in der älteren Literatur wiederzufinden. Nun muß man zwar bei der Spärlichkeit unserer Quellen mit dem argumentum e silentio vorsichtig sein, aber ich glaube 85 doch kaum, daß es nur ein Zufall ist, daß diese Anschauung im Awesta nicht bezeugt ist. Denn die Stellen, wo die Dämonen von der rückwärtigen Seite kommen oder dahin gehen, können, wie zur Genüge ausgeführt, nicht so ausgelegt werden. Und lassen wir anch zunächst die Frage aus dem Spiel, nach welcher Seite sich die Orientierung gerichtet habe, so ist weiter festzustellen, daß in Bezug auf die höchsten Göttheiten von einer Festlegung auf eine bestimmte Himmels- gegend nicht die Rede ist; aß aber Haoma und der den Göttern doch immerhin nahestehende Saosyant von Osten kommen. Es wäre gekünstelt, wenn man, um eine Übereinstimmung zu erzwingen, hierin finden wollte, dß sie möglicherweise einem südlichen Göttersitz zustreben. Ein Gegeni- satz zu dem Aufenthalt der Dämonen ließe sich dadurch ja doch nicht konstruieren.

Und außerdem finden wir in diesem Punkt noch weitere Verschiedenheiten zwischen Awesta und der mittelpersischen Überlieferung. Da finden wir die Hölle auch in polarer oder 15 zirkumpolarer Lage am Himmelsgewölbe, wobei wir zunächst gar nicht fragen, ob dies eine Besonderheit und Einschränkung der Anschauung ist, daß die Hölle im Norden schlechthin gelegen sei. Main. i Kh. 49, 15 ff. lesen wir: "Und der Stern Haptoirang mit den 99999 Fravaši's der Frommen ist betraut 20 mit dem Tor und Zugang der Hölle (dōžax), um zurückzuhalten diejenigen der 99999 Dämonen und Lügengeister und Periks und Zauberer . . . .: und er bewegt sich um die Hölle". Da ist also der Aufenthaltsort der gottlosen Seelen mit dem der Dämonen identifiziert: denn der ursprüngliche Sinn von dag- 25 žahva-, dužavhu- ist gleich ačišto avhuš, dem Ort der verdammten Seelen. Diese Identifizierung finden wir schon V. 19, 47 und Vt. 19, 44. Der Ort, wo die Seelen der Frommen verweilen, ist aber dieser Hölle unmittelbar benachbart, nämlich davor, also ist die polare Lage nicht etwas an sich den 20 Gottlosen und Teufeln zukommendes. Und an den mit diesem Passus von Main, i Kh. zusammengehörigen Stellen des Awesta ist nur von den Fravašis schlechthin die Rede, und es sind darunter, wo nicht ausschließlich, doch wohl vorzugsweise die Fravašis der Frommen gemeint. Yt. 13, 16 ist gesagt. daß == die Fravašis, 99999 an Zahl, das Gestirn Haptoiringa bewachen. Mit dieser Stelle gehört zusammen Yt. 13, 42, wo-

nach die Fravašis vom Gipfel des Himmels kommen, und G. 2, 7 und 8, woraus hervorgeht, daß auf den Gipfel des Himmels die Versammlung der Fravasis ist. Aus der Zusammenstellung dieser Stellen geht hervor, daß mit dem Gipfel a des Himmels der Pol oder die zirkumpolare Himmelsregion gemeint sein muß1). Aber davon, daß dort der Aufenthaltsort der Dämonen, die Hölle sei, sagt der Text nichts; und das beruht offenbar nicht auf einem bloßen Nichterwähnen. sondern wenn G. 2, 8 gesagt wird, daß jene Versammlung 10 der Fravašis am Gipfel des Himmels von den Ameša Spentas besucht wird, so geht daraus hervor, daß da der Aufenthalt der Seelen nicht dasselbe bedeutet wie Ort der Verdammnis und der Teufel, also nicht Hölle in unserm Sinn.

Überhaupt gibt das Awesta keinerlei Hindeutung darauf, 15 daß der Aufenthalt böser Geister am Himmel sei. Denn die Bemerkung Yt. 3, 13, daß Ahriman aus dem Himmel stürzt, hängt zusammen mit dem Bdh., Kap. 3; S. 9, 15 berichteten Mythos von einem Angriff Ahrimans auf den Himmel, wobei er zuerst ein Drittel des Himmels einnahm, dann aber aus » Furcht herabsprang unter die Erde; also dahin, wo er hingehört. Übrigens ist an dieser Awestastelle zu beachten, daß er paurva-naëmāt "von der vorderen Seite her" aus dem Himmel stürzt. Es fragt sich, was damit gemeint sei. Geldner. der Stud. 29 überhaupt eine andere Auffassung der Stelle 25 vertritt, übersetzt: "er stürzt hervor". Das ist ungenau. Bartholomae übersetzt "kopfüber", was zwar den Vorzug

großer Bildhaftigkeit hat, was ich aber in dem Textwort nicht finden kann. Ich finde in andrer Weise lebhafte Anschaulichkeit darin enthalten. Denn nach dem, was sonst so oft über fluchtartigen Rückzug der Devs gesagt wird, darf man wohl auch hier annehmen, daß er apaxtaro-naemom "in der Rich- s tung auf die rückwärtige Seite", sein Fall also ouer durch den Weltenraum (nach meiner Auffassung von West nach Ost) vor sich geht1).

Die Vorstellung von der Hölle am Himmel und speziell am Nordpol ist also offenbar erst nachawestisch und beraus. entwickelt aus den Glauben an das Verweilen der Geister der Verstorbenen in höheren, himmlischen Regionen. Dagegen erscheint die Anschauung, daß Ahriman bzw. die Devs unter der Erde wohnten, als durchaus altertümlich. Und zwar branchen die Devs als unterirdische Geister im altiranischen :5 Heidentum vor Zarathustra oder soweit es später nicht vom zoroastrischen Dualismus durchdrungen war, nicht schlechthin böse Wesen gewesen zu sein2). Mir scheint in dieser Beziehung die oben erwähnte Vorstellung von den Devs als unterirdischen Schatzhütern eine Erinnerung an uralten Glauben 20 zu bewahren. Und außerdem bezeugt uns das Awesta ja selbst eine den Devs und Ahriman gewidmete gottesdienstliche Verehrung. Mit dem Wort daeva-uasna- werden zwar vielfach nur Nichtarier den mazdavasnischen Ariern gegenübergestellt. Aber auch Iranier, die die mazdavasnische Lehre noch nicht. 25 oder nicht in orthodoxer Reinheit angenommen hatten, brachten dem Ahriman göttliche Verehrung dar, waren also in den Augen der Mazdavasnier Teufelsanbeter. Am klarsten wäre in dieser Hinsicht V. 19, 6, wo Ahriman selbst zu Zarathustra sagt, daß dessen Mutter ihn angerufen habe, wenn Bartholomae's 30 Erklärung der Form zāviši vollkommen sicher stünde. Doch

<sup>1)</sup> Die Deutung von "Gipfel des Himmels" als Pol, die ich brieflich Herrn LEOPOLD DE SAUSSURE mitteilte, hat dessen volle Zustimmung gefunden, obwohl sie seiner Hypothese entgegensteht, daß Haptoiringa in ältester iranischer Zeit einen stidlichen (zodiskalen) Stern bezeichnet haben müsse. Herr L. DE SAUSSURE hat nämlich die Güte gehabt, seinen Aufsatz über "Le système cosmologique sino-iranien" mir im Entwurf vorzulegen. Die daran sich knüpfende Diskussion kosmologischer Dinge veranlaßte mich zu erneuter Prüfung der Orientierung im Awesta. Meine ganz payoreingenommene Untersuchung hat mir weitestgehende Übereinstimmung unter den Ariern in diesem Punkt, also arischen Ursprung der darauf bezuglichen Anschauungen ergeben. Ich bekenne aber gern und dankbar, wie viel Anregung mir der Meinungsaustausch mit Herrn L. DE SAUSSUBE gebra ht hat.

<sup>1)</sup> Das pairi an dieser Stelle, das zu dem stehenden Ausdruck pairipat für die Bewegung der Dämonen paßt und hier metrisch nicht zu entbehren ist, steht meines Erachtens in der Geldner'schen Ausgabe mit Recht (gegen Wb. 862).

<sup>2)</sup> Vgl. Cumont, Textes et Monuments figurés relat. aux Myst. de Mithra I. 5.

weisen auch andere Stellen darauf hin Auch was die Griechen über Verehrung eines unterirdischen Gottes berichten (Hdt. 7. 114) und die Gleichsetzung von Areimanios mit Hades durch Aristoteles (bei Diog. Laert, proem. 8) und Plutarch (de Is: 5 et Os. 46) bezeugt solchen Glauben, der älter ist als die abstrakte Lehre des Zarathustra. Aber der weiterentwickelte Zoroastrismus des jüngeren Awesta, der so vieles aus dem sinnlicheren Volksglauben in sich aufgenommen hat, übernahm auch solche ursprünglich z. T. göttliche, jetzt nur mehr dämo-10 nische Wesenheiten. Statt Gebet und Oufer konnten ihnen nur mehr Exorzismen gewidmet werden; aber die Vorstellung von dem unterirdischen Verweilen dieser Wesen ist lebendig geblieben bis in spätere Zeit; sie ist gleichermaßen in der mittelpersischen Literatur bezeugt. Der finstere Charakter 15 dieser Dämonen, ihre Verehrung oder Beschwörung nach Sonnenuntergang oder in der Nacht, gab Anlaß, sie im Westen oder Norden anzusiedeln. Wenn nun das erstere nur im Awesta. das andere nur in der mittelpersischen Literatur bezeugt ist. so kann man auf den Gedanken kommen, daß die Veränderung 20 in der Lokalisierung mit dem Bedeutungswandel des beidemal gebrauchten Worts apaxtar in Zusammenhang stehe. Man könnte dabei einerseits daran denken, daß das Wort aväxtar aus unbekannten Gründen zwar von der Bedeutung "West" zu der Bedeutung "Nord" übergegangen, aber dabei unver-25 änderlich mit der Welt der Devs verbunden geblieben sei. die auf diese Weise örtlich verlegt worden wäre. Oder es bestünde die umgekehrte Möglichkeit, daß der Bedeutungswandel in regionaler Beziehung veranlaßt worden wäre dadurch, daß die Region der Devs. - die auch in diesem Fall 30 unveränderlich als a päxtar "rückwärtig" bezeichnet worden wäre - vorgestellt worden wäre als in einer andern Richtung gelegen, und daß dadurch das Richtungswort in seiner Bedeutung beeinflußt wurde. Solche durchaus hypothetische Gedankengänge spreche ich aus, weil die letztere Eventualität 35 in ganz auffälliger Weise paßt zu der Tatsache, daß im Awesta. in mittelpersischer Zeit und noch bei Firdusi die Devs besonders in Mazandaran heimisch gedacht werden (Wb. 1169;

Nělderk Grdr. II, 178). Dieses Land liegt wirklich gerade westlich von der vermutlichen Heimat des Awesta und nördlich des sassandischen Persiens. Ist eine solche Entwicklung auch nur eine unbeweisbare Annahme, die zudem noch die nicht weiter aufzuklärende Voraussetzung machen muß, daß 5 das Wort apäxtar trotz allen sonstigen Wandels unverändert auf die Lage des Devenlandes angewendet wurde, so würde sie doch manches von den vorher festgestellten Tatsachen erklären. Sie würde auch bestätigen, daß die Vorstellung von der Hölle am Nordpol nicht aus der von der nördlichen 10 Lage des Devenlandes auf Erden herzelettet sei.

#### II. Aw. arvarata-

Das Wort ist, obwohl Geldner längst die Etymologie gegeben hat, noch unerklärt, da die Bedeutung nicht erkannt wurde.

Die Pähläviübersetzung gibt das Wort bekanntlich mit מגרפת agirift "nicht ergriffen oder greifbar" wieder. Und in der Tat erweist sich das Chvarna, als dessen Beiwort axvarəta- allein vorkommt, in den beiden eindrucksvollen Szenen, in denen dies Epitheton gebraucht wird, als uner- m reichbar und unergreifbar: in dem Wettlauf zwischen Atar und Dahāka und dem dreimaligen Versuch des Fraprasyan. das Chvarna durch Schwimmen zu erlangen (Yt. 19, 46-50, 56-64). Der Bedeutungsansatz agirift könnte etwa aus diesen Szenen herausgelesen sein. Dennoch aber paßt diese 25 Bedeutung an mehreren Stellen, gerade auch in diesen Abschnitten, nicht wirklich in den Zusammenhang. Dies gilt schon von den Wechselreden zwischen Atar und Aži Dahāka. wo beider hoffnungsvoller Ausspruch: "Dieses Chvarna will ich ergreifen, das axvarətəm" und die besorgten Worte "wenn 30 du dieses axvarətəm (Chvarna) dir aneignest" mit Annahme der Bedeutung "ungreifbar" einen Widerspruch in sich enthielten 1). Ferner ergreift Apam Napat Yt. 19, 51 das axva-

 Barthelomas, A. F. 1, 120 und Geldner, 3 Yt. 28, 7 (Geldner auch Yt. 19, 51) haben axuarstom an diesen Stellen metri causa athetiert.
 Ich halte das nicht für berechtigt. Einen Versuch metrischer Wiederratom x'orono wirklich, aber auch für Menschen ist es greifbar, denn Yt. 19, 53 fordert Ahura Mazdāh die Menschen nicht nur auf, nach diesem zu trachten, sondern verheißt auch Gnadengaben dafür, in einer Weise, die voraussetzt, daß das jedem Sterblichen möglich sei. Doch siehe über diese Stelle unten S. 231.

Der Gedanke, axvarəta- von xvar- "essen" herzuleiten. bedarf keiner Erörterung. Die noch näherliegende Vermutung, es von xvar- "leuchten" gebildet, also mit xvarenah selbst 10 eng verwandt sein zu lassen, ist vielfach dem Bedenken begegnet, daß man damit zu einer contradictio in adiecto etwa "nicht leuchtender Schein, glanzloser Glanz" - gelangt. Daher haben auch die Befürworter dieser Herleitung immer eine Modifikation der aus dieser Etymologie sich ergebenden 15 Bedeutung angenommen. De Harlez übersetzte "inapparente". Spiegel (Er. Altertumsk, II. 44, A) sagt "nicht leuchtende Majestät", weil nämlich dieselbe für die Augen der Sterblichen unsichtbar war". Wilhelm. Muséon 1885 (S. 11 des S.-A.) übersetzt "invisible". Aber nicht nur der Yazata Atar und der 20 Daeva Dahāka sehen es. sondern auch der Mensch Franrasvan sieht das ausdrücklich axvarətəm genannte Chvarna, wenn er ihm nachschwimmt, natürlich vor sich.

Geldyre hat, an der überlieferten Bedeutung festhaltend, azwarda-"unerreichbar" dem vedischen asürlæ-gleichgesetzt, welch letzteres er im Anschluß an die Petersburger Wörterbücher, die dafür "entlegen, fern" bezw. "unbetreten, nn-bekannt" geben, ebenfalls als "unerreichbar"faßte äß Yt, S. 2, Anm. 2). Für die Interpretation war damit nichts gewonnen. Dieselbe Etymologie hat nochmals Johanssox, WZKM. XIX, 236 aufgestellt, öhn die beiderseitigen Bedeutungen des genaueren zu untersuchen, und Bartholonae, Z. air. Wb. 134 erwähnt Johansson's (nicht Geldyre's) Zusammenstellung mit dem resignierten Bemerken, daß die Bedeutung des altindischen Wortes unsicher sei. Glücklicher Weise hat aber die Vedasforschung hier doch einen Fortschritt zu verzeichnen. Older-

herstellung dieser Stücke habe ich in dieser Zeitschr. Bd. I, 220 gegeben. Yt, 19, 53 ist axvarətəm immer als zu Recht bestehend anerkannt worden.

1) Lautlich verhält sich azvarata- zu anirta wie sw. Strüku- rasch\* zu ai. tūrto- .dss.". Bezuglich des ci in letzterem ist zu verweisen auf ANDREAS und WACKERNAGEL, G.G.N. 1911, S. 12. a) NI für ea, weil bei Bezeichnung dieser Silbe bloß mit 1 die irrige Aussprache als u. azu. e zu fürchten war". Den a. a. O. genannten Beispielen wird in den Anmerkungen zu Yasna 28, 29, 82 (S. 276 A) noch das dreimalige Deat Y. 35, 10 gegenüber Owat Y. 44, 3; ved. trat beigefügt. Da diese Anmerkungen nur einem engeren Kreis von Fachgenossen zugünglich gemacht sind, führe ich daraus noch Weiteres an, was mir für obige Proportion als wesentlich erscheint. Da heißt es hei Beaurechung von & = 7777: "Für i. Aw. Swāša-"rasch" fordert die Entsprechung mit ai. türta- indeir. turta-r. mit r als Grundform . . . . Über die Auschauung, daß einem r awestisch normaler Weise ar(a), dagegen einem r normaler Weise ar(a) entspreches, heißt es dann weiter: "diese Lehre von iran. ar aus ? hat keine sicheren Stützen. Das Altpersische gibt al. r einer-, ir. ir. ur. ür andererseits auf gleiche Weise wieder: mit (a)r. Im g. Awestischen entspricht zwar darson- dem ai, dirahá-, paraos (Y. 47, 4) dem ai, puróh, paurva (tat-) dem ai. perra-; aber anderseits dem ai. puru-, purvya- ein häufiges n/slourn- 2770 n/alourning- 2000, ferner dem si, nūrud- ein שורות. Aus letzteren Formen folgt, daß auch ? mit ur- wiedergegebenwurde, und daß, wo in solchen Fällen ein ar steht, dies einfach auf derselben defektiven Schreibung beruht, die wir in g. Aw. zaranaenaai. 27-, varstä : ai. vr- bei der Wiedergabe von ererbtem r-Laute treffen (Gött, Nachr. 1911, 6). Im jüngeren Awesta ist ar für r in solchem Falle häufiger belegt; aber das ist einfach durch die größere Defektivitlit der Schreibung bedingt, die dem jungeren Awesta eignet: wie häufig. z. T. konstant hier ar(o) statt or(o) für altes r geschrieben ist, weiß man längst (Gött, Nachr. 1911, 5). Immerhin nimmt er an den obigen w-Formen für F Teil; daher vielleicht das vielbesprochene product, wenn es gleich ai, wedlerd- ist. Oh im Awesta dem e vor Konsonanten ein im

gleich seien. Das vedische Wort gibt uns also wohl einen Fingerzeig, in welcher Richtung wir die Bedeutung des awestischen suchen müssen, überhebt uns aber nicht der Verpflichtung, diese aus dem Awesta, bezw. der sonstigen iranischen 5 Überlieferung des Näheren zu bestimmen.

Es wird also die der Sonne verwandte Macht des Chvarna in manchen Fällen aze arste genannt, und mit diesem Beiwort, mag es nun "nicht leuchtend" oder "lichtlos" oder sonst etwas Ähnliches bedeuten, die Sonnenhaftigkeit als nicht vorhanden 40 oder nicht wirksam oder nicht in Erscheinung tretend bezeichnen.

Ich suche das zu verstehen aus den zwei anschaulichen Vorstellungen vom Chvarna, die wir auch anderweit unterschieden finden. Die Lichtnatur des Chvarna, die sich ja im 15 Namen verrät, beherrscht die Vorstellung Vt. 6, 1, wo es heißt. wenn die Sonne scheint, so tragen die Götter (Yazatas) "dieses Chvarna" zusammen, bringen es herunter und verteilen es auf die Erde (vgl. Yt. 7, 3). Speziell von dem kavischen Chvarna heißt es Yt. 10, 127: von dem wie ein Eber gestalteten 30 Dāmōiš Upamana fährt hernieder "aufleuchtendes Feuer und das gewaltige kavische Chvarna". Als mazdayasnisches Zeugnis dafür kann man weiter noch anführen das Kärnämak1): Pänak sieht das Chvarna im Traum als Sonne über dem Haupt des Sāsān, als Feuer in dessen Haus. Die mythische Anschauung 25 von Chvarna des Königs ist aber nicht speziell mazdavasnisch. sondern gemeiniranisch2). Es stimmt also zu dieser Vorstellung, wenn bei Herodot IV, 5 die Königliche Majestät den Prätendenten als καιόμενον γρυσόν erscheint, wenn Cyrus sie im Traum als Sonne erblickt (Cic. de div. I, 23, 46 nach Deinon). 30 - Yt. 14, 41 heißt es nun aber vom Chvarna, das hier nicht speziell als das kavische, oder das der arischen Völker bezeichnet ist: "Varəöra-yna umhüllt) dieses Haus rings mit Chvarna, wie dieser große Palkenvogel, wie jene wasserreichen Wolken die großen Berge verhüllen". Im zweiten Teil dieses Vergleichs kann man sich da eine weiße lichte Wolke vorstellen, die auf dem Berg liegt: so senkt sich ein Glanz auf s das Haus. Das wäre also die Lichterscheinung des Chvarna. Außerdem aber ist es da mit einem Vogel der Falkengattung verglichen (saāna-). Auch die königliche Majestät kann Tier-, hauptsächlich Vogelgestalt haber). Von Yuma weicht sie Vt. 19, 35 in Gestalt eines värspan-Vogels (Adler oder Falke), so dem Artašir i Pāpakān (Kārnāmak) naht es in drei Etappen als dicker Widder, nach andert Lesart benfalls als Raubvogel.

Diese beiden Erscheinungsformen kommen also nebeneinander vor, ohne daß damit ein Unterschied des Wesens verbunden ist; es sind nicht etwa verschiedene höhere Mächte, 15 verschiedene Auswirkungen einer solchen damit gemeint.

In beiden, der leuchtenden und der lichtlosen, Erscheinungsformen wird cs sterblichen Augen nur in besonderen entscheidenden Augenblicken sichtbar, wenn höhere Mächte so

oder ein ür entspricht, ist nicht zu ermitteln; wir schreiben daher in unserem Urtext z. B. pärviyo. Jedenfalls aber ist Brüße, d. i. Brushrazımın aus Brüßeraz- als Fortsetzung von indoir. taßtäz ganz normal\*. Demgemäß auch o-zwärto-

<sup>1)</sup> Übersetzt von Nöldeke, B. B. 4.

<sup>2)</sup> Verf., Literar, Zentralblatt 1921, Nr. 23, 434, Vgl. unten S. 280,

Bartholomae, Wb. 1361 trennt dieses avi pairiverenavaiti vou aixiverenavaiti "überdeckt, verhüllt" V. 5, 24 m. M. n. mit Unrecht.

<sup>2)</sup> Das Chvarna schwebt immitten des Sees Vouruksäa (Yt. 5, 42, vgl. Yt. 8, 24). Der Falke (aöña-) nach dem der "Baum des Falken, der inmitten des Sees Vouruksäa steht" (Yt. 12, 17) genanut ist, hat vielleicht auch eine nähere Beziehung zum Chvarna. Doch vgl. darüber DARMETERER. ZA. II. 498. No. 26.

sich dem Menschen kund tun. Auserwählten Schützlingen der Götter begegnet dies öfter als der Menge, aber auch nicht jederzeit. Daher ist es andern Geschöpfen als Göttern und bevorzugten Menschen verborgen "tarabātəm anyāis dāman" 5 Yt. 19, 91). Wenn es aber, um das Schicksal kund zu tun oder zu lenken, sich den Menschen enthüllt, so scheint mir so unterschieden zu werden, daß die große Menge das Symbol der königlichen Macht und Herrlichkeit nur in Tiergestalt erblickt. Könige aber, oder die von Gottes Gnaden dazu aus-10 ersehen sind, können die Lichterscheinung selbst schauen. Dies gilt von Kyros: und wenn bei Herodot IV. 5 auch die nicht zur Regierung ausersehenen Brüder das καιόμενον γουσόν κα Gesicht bekommen, so spielen sie doch eine andere Rolle als die unbeteiligten Zuschauer im Kärnämak, welche den Widder 15 des Artašir sehen. Diesem selbst erscheint es im Augenblick höchster Gefahr, als er jeder menschlichen Hilfe entblößt war und seine Regierung auf dem Spiel stand. Da stand die Majestät der Kajanier "vor ihm und ging langsam voran. bis sie ihn von ienem gefährlichen Orte ohne Schaden weg aus dem Bereiche der Feinde führte" Aber das war natürlich nicht der Widder, sondern vermutlich eine Lichterscheinung. Pāpak sieht den Lichtglanz, der zwar nicht ihm selbst, aber seinem eigenen Hause die Herrschaft von Gottes Gnaden kund tut. Auch Könige also sehen den Glorienschein der eigenen 25 Majestät nur in schicksalsvollen Augenblicken. Eine solche Wende des Schicksals ist es auch, wenn die Gottheit Yima der Herrschaft für verlustig erklärt, indem sie die Majestät von ihm weichen und im Entweichen sichthar werden läßt.

H. LONNEL

1) faredžiac (tarodžicc) = ai. tirkšūic. abseits, verborgen Bartonoma, A. F. I. 104. Wh. 60 erklir Bartenooma die Wet als, hiswegsebend über ... mit Warzelasmen von dd(y), di. geben 'als Histerglied, voeis mehrfack Übergang in die o-Deklinstion satzgénuden habe. Damit wirde es von tarožidić- logerissen, welches das Verblisomen von die setzen 'entblik voeiv on an pravožida — nie purchorgen' internditec ein setzen verblissen de des verblissen kunternditec ein setzen passende Bedwort des Windes (Bartinooma, ZDMG, 38, 385). Mit der Bedeutung "verborgen internditec ein sehr passendes Bedwort des Windes (Bartinooma, A. a. a. 0., debeno von Vohu Manah (S. 1, 2; 2) und vom beiligen Wort (Yl. 12. II). Diese alls sind steffbien Auser serborgen unsichtliben der Volkstander von Vohu Manah (S. 1, 2; 2) und vom beiligen Wort (Yl. 12. II). Diese alls sind steffbien Auser serborgen unsichtliben der verborgen unschaften der verborgen unsichtliben der verborgen unsichtliben der verborgen unsichtliben der verborgen unschaften der verborgen unschaften der verborgen unschaften der verborgen der verborgen

Es liegt im Vorgang selbst, und liegt im Worte voörnemmem daß die Umgebung des Königs es gleich ihm mit Augen sehen. Yima, der num gerichtet ist, hat keinen Vorung mehr vor andern Sterblichen, auch er sieht das Symbol seiner bisherigen Herrlichkeit nicht als Lichtighanz, sondern gieich allen andern a nur in Vogelgestalt. Die bemerkenswerte Wortstellung vaenom nom ahmal haöz z'arvno mor z'a a he kohrpa fraüsusd sit also nicht ohne besondere Ausdruckskraft (Vt. 19.341).

Der Lichtglanz ist also die höhere, reinere Gestalt, die lichtlose Tiergestalt mehr eine verschleierte Erscheinungsform 10 des Glücksglanzes. Wenn nun auch geringere Sterbliche als Könige das Chvarna erlangen können, und dieses axvaratam genannt wird, so besagt das wohl, daß sie nur einen irgendwie bescheideneren Anteil an dieser Himmelskraft haben können. So glanbe ich Yt. 19, 53 verstehen zu müssen: "So soll denn in jeder von euch Menschen, - so sprach der weise Herr o frommer Zarathustra, nach dem lichtlosen Chvarna trachten. dann wird er . . . Gnade erlangen". Während der Mythos vom Chvarna dem gemeiniranischen Heidentum entstammt. und wie so vieles aus dieser religiösen Sphäre Aufnahme in 20 den nachzarathustrischen Mazdaeismus gefunden hat, entfernt sich der Gedanke der letzteren Stelle von den Anschauungen der volkstümlich bildhaften Mythenwelt, sie ist auch die einzige. wo Ahnra Mazdah selbst vom Chvarna spricht. Durch dieses eingeschobene "so sprach der weise Herr" scheint mir diese 25 Stelle näher an die orthodox mazdavasnische Gedankenwelt herangerückt zu sein. Man kann also nicht, wie es z. B. Wilhelm a. a. O. versucht hat, gerade von hier aus den Sinn von axvarətəm xvarəno bestimmen. Es ist nămlich nicht nur der Gedanke, daß jeder Mensch (kasčit mašyānam) nach dem 30 Chvarna trachten und dabei Erfolg haben könne, dem ursprünglichen Volksglauben fremd, nach dem der Glücksglanz der arischen Völker nur dem von Gott ausersehenen Beherrscher der arischen Völker zu eigen wird2). Sondern ebenso steht

Das unmittelbar folgende avaēnē kann ich leider auch nicht befriedigend erklären.

Auch die Übertragung des kajanisch-königlichen (!) Glücksglanzes
 Zeitschr. f. Ind.u. Iran. Bd. 11.

es im Gegensatz dazu, daß axvarəta-, womit sonst nicht eine verschiedene Wesenheit, sondern eine gewissermaßen profanere Erscheinungsform dieses hohen Lichtwesens bezeichnet wird hier wie eine Wesensbestimmung gebraucht ist, und auch s späterhin so aufgefaßt wurde (Spiegel, Commentar I, 66. Wilhelm, a. a. O., S. 10 des S.-A.). Und zwar wird in dieser Tradition das ax arətəm x arəno speziell den Herbads zugeschrieben. Daher ist es von Interesse, ob an unserer Stelle a&a.uruno (Bartholomae, A. F., I, 124, Geldner, 3 Yt. 40) 10 oder adauruno (Wb. 65, Wolff, "Gaben des Priesters") zu lesen ist. Letzteres ergibt keinen mir verständlichen Sinn. Als gen, subi. "Gaben von Seiten des Priesters" ist es kaum angängig, weil der mazdavasnische Priester dem Gläubigen keine Gaben verleiht, nicht ideelle, und erst recht nicht 15 materielle. Im Awesta ist zwar von ritueller Tätigkeit und sozialer Stellung der Priester die Rede, aber nicht, daß ich wüßte, von seelsorgerischen oder heilsvermittelndem Bemühen, so daß der Gläubige für sein Streben nach einer Himmelsmacht vom Priester etwas zu erwarten hätte. Ein possessiver 20 Genetiv, an sich schon unwahrscheinlich, ist durch das kasčit ausgeschlossen. Es kann nicht jeder beliebige Gaben erhalten, wie sie dem Priester eignen. Daß dagegen, wer am Chvarna teil hat, davon Gewinne für seine Seele habe, ist sehr wohl möglich, vgl. Yt. 17, 22 "deinem (Zarathustras) Leib ist Chvarna 25 gegeben und deiner Seele langdauernde Seligkeit". Und wenn man das Streben nach dem Chvarna parallelisieren darf mit frommer Betätigung mehr ritueller Art, so ist Y. 3, 4 zu vergleichen. Dort wird für fromme Betätigung Förderung des Seelenheils erwartet, und dies ausgedrückt mit Worten 30 die denen unserer Stelle verwandt sind (xšnumaine havaheča urunā "der eigenen Seele zu Dank", "zu Gunsten meiner eigenen Seele", vgl. Yt. 19, 53 ada uruno . . . . raoxšni, xšnutəm išāmhaēta1)). Die Glosse adaurono, ēton rawāk F. i öim 7. 10 wird mit Recht auf unsere Stelle bezogen.

auf Zarathustra ist natürlieh sekundär und nicht im Sinne des älteren Volksglaubens.

1) išānhačta vgl. Festsehrift Andreas 102.

Warum aber Haug's Behauptung, die Zerlegung des Worts
abaurnon in zwei Wörter sei ein Mißverständnis des Philsviübersetzers, noch fortgepflanzt wird, sehe ich nicht ein. Die
Bedeutung "Friester" von abrauan, abaurnon war sicher auch
für den Pählävisten, nicht nur für Haten, "too well known s
to admit of any doubt", er konnte es weder mißverstehen
noch überhaupt einer Auslegung für bedürftig erachten. Er
miß also eine Stelle gekannt haben, wo man abauruno für
abauruno las, oder wo ein Zweifel über diese beiden Lesungen
waltete nnd er für die letztere entschied (ppur) für purn ist so
geringfürgige graphische Entstellung). Es ist also zu übersetzen: "dann wird er als Gaben der (gen. obj. = für die)
Seele leuchtende Gnade erlangen, dann wird er als Gabe für
die Seele viel Gnade erlangen, dann wird er als Gabe für
die Seele viel Gnade erlangen, dann wird er als Gabe für

Für die Anschauung, daß das ax arətəm x arənə speziell 15 dem Hērbād eigen sei, scheint also das Awesta keine Be. stätigung zu geben.

#### III. Asto.vīdotuš.

Nur eine Awestastelle gibt anschauliche Vorstellung von der Wirksamkeit dieses Todesdämons. Nach V. 5, 8, 9 bindet 20 (bandaueiti) dieser einen Menschen, der sterben soll. Etwas reichlichere Auskunft über diese Vorstellung gibt uns die spätere Literatur des Zarathustrismus. Nach Däd. i den 23. 3 (West, Pahlavi Texts II, 52) legt dieser Dämon dem totgeweihten Menschen eine Schlinge um den Nacken, und zwar 25 von hinten (Däd. i den. 37, 108, West II, 114). Nach Bdh. III. 21 (West's Zählung. Pahlavi Texts I. 19) ist er von 1000 Dämonen, die den Tod verursachen, begleitet, und diese sind nach Zad. spar IV. 4 (West I. 164) 1000 Krankheiten. Dād. î dēn 27, 51 (West II, 95) werden einzelne derselben, so wie Fieber und dergleichen, genannt und zugleich als Dämonen bezeichnet. Nach Dink. IX. 16, 2 (West IV. 200) wird kein Mensch vor Astovidotuš gerettet, nur die Seele entgeht ihm. d. h. die Seele des Gerechten (Dad. i den. 37, 108, West II, 114). Die Vorstellung, daß der Tod den Menschen fesselt — an a sich naheliegend und auch uns durch Ausdrücke wie "Todesbande" geläufig — ist auch in Indien heimisch. RV. X, 97, 16 wird yamdsya pddbisa- erwähnt, und im AV. sind die Stellen, die von mrytyß pdda-, pddbisa- und mrytymgsda-sprechen, lott selten. Statt weiterer Belege genüge es, an die bekannte und eindrucksvolle Stelle zu erinnern, wo Yama mit der Schlinge ausgerüstet der Sävitri erscheint und die Seele des Satyavant gebunden aus dessen Körper herausreißt (Sävitryupäkh. fr. 8. 16 — vzl. Horykns. Eb. Mvh. 112).

Yama hat bekanntlich nicht von Anfang an die Rolle 1º des Todesgottes. Als Erster der Sterblichen ging er als Erster in das Totenreich ein, und wurde als König der Seelen angesehen. Daraus hat sich dann seine Geltung als Todesgott entwickelt, oder vielmehr ist es wohl richtiger zu sagen, daß er mit einem ursprünglichen Todesgott identifiziert wurde und 15 an dessen Stelle trat. Jedenfalls kann die Schlinge des Todes ihm nicht von Anfang an als Attribut zugehört haben und die Ausdrucksweise des AV. mrtuh påsa- macht demgemäß einen ursprünglicheren Eindruck als das rgvedische uamásua pádbīśa-. Dem entspricht es auch, daß noch späterhin die 20 Schlinge oder Fessel seltener in den Händen von Yama selbst als von seinen Boten erwähnt wird. Bote Yamas ist aber entweder Mrtyn schlechthin (z. B. AV. 18. 2, 27) oder es werden Todesursachen (AV. 8, 2, 11), Krankheiten (AV. 8, 8, 9-11) Yamas Boten genannt. Thre Zahl wird AV. 8, 2, 27; 1, 30, 3 25 als 101 angegeben, wie es auch 101 oder nach andern Angaben 1000 und mehr Fesseln des Todes gibt (B. R. s. v. mrtuupāśa-).

Die Parallele zwischen Mṛṭyu mit seinen 101 (1000) Fesseln oder Yama mit seinen 101 Boten, den Krankheiten, und der Schlinge des Astoribotns, der 1000 Krankheitsdamonen unter sich hat, ist so klar, daß wir den Kern dieser Vorstellung ohne weiteres als urarisch ansehen dürfen Ich begnüge mich, diese mythischen Anschauungen nur zu skizzieren, da es mir hauptsächlich auf die Worterklärung ankommt, der sie als Schrndlage dienen soller).

Daß Astovidotus eine Auflösnng, Zerteilung des Leibes bewirke, geht aus keiner Stelle hervor. Daher empfiehlt sich die Herleitung des Namens von der Wurzel ai. da \_teilen". duáti sachlich gar nicht. Wohl aber kann der Name von der Wurzel ai. da. di "binden". duáti abgeleitet werden, so s daß er bedeutet "der den Leib fesselt". Hinsichtlich des Vokalismus ist die Bildung dann ebenso normal, aber die Beurteilung des Verhältnisses von diesem Wort zu g. aw. vidāti- "Teilung" durch Wackernagel (Berl, Sitzber, 1918, 2821)) erfordert noch eine gewisse Modifikation. Er zeigt 10 dort, daß bei Verbalabstrakten, wenn Bildungen auf -tu- und -ti- neben einander bestehen, erstere im Simplicium, letztere im Kompositum am Platz ist. Da stellt es sich dann so dar. als ob j. aw. vidātu (als "Teilung" aufgefaßt) ein späteres Aufgeben iener in g. aw. vidati- noch geltenden alten Regelung 15 zeige. Wenn es nun aber zwei verschiedene Wörter sind, so müssen wir den Grand zur Anwendung des -tu-Suffixes tiefer suchen. Denn daß midatu- von da "binden" eine uralte Bildung ist, geht mit Wahrscheinlichkeit aus dem urarischen Alter der Vorstellung vom Tod als Fesseler, und mit Sicherheit » daraus hervor, daß die im Ai, and Griech, lebendige Wurzel \*dē "binden" im Iranischen nur in diesem isolierten Wort vorliegt 2). Und zwar liegt der Grund für die Anwendung des Suffixes -tu- im Kompositum, meine ich, ganz einfach darin, daβ vidātu- kein Verbalabstrakt, sondern ein Nomen agentis 25 ist. "Das Fesseln" oder "die Bindung" wäre kein Name für den so handgreiflich wirkenden Todesgott, wohl aber "der Fesseler". Man kann ferner noch fragen, ob die Verbindung von da "binden" mit Präverb vi- nicht die von Wackernagel (Nachr. d. Gött. Ges. d. Wiss, 1902, 737 ff., vgl. bes. 748) so

Es verdient vielleicht angemerkt zu werden, daß die Worterklärung sich mir zunächst aus den iranischen Verhältnissen allein

ergeben hat. Im Gespräch darüber zief mir Koll. Printz die bekannten indischen Anschauungen ins Gedächtnis, und der daraus folgende urarische Vorstellungsgehalt diente mir als Bestätigung.

Daselhst über das Verhältnisdes einfachen vidätus zu astö. vidötus.
 Und in soghd, mürtë dämë ,des Todes Fessel\* (Müller, Soghd. Texte 57, 18); np. däm, arm. dämb. Netz\*, afgh. läma "Schlinge, Netz\*, ai, däman- oder dämd. [K.N.]

behandelte Bedeutungsumkehrung bewirken whrde, und kann hinweisen darauf, daß Börrtinox und Rotti (III, 578) zweifeln, ob das unter da "schneiden" angeführte vi-da "abtrennen, lösen, befreien" nicht zu da "binden" zu stellen sei. Aber sangesichts von ai vi- bandh "an verschiedenen Seiten anbinden" kann wohl kein Zweifel sein, daß auch bei da "binden" vi- versärkenden ("umschnüren, umschlügen"), nicht umkehrenden Sinn hat; vgl. auch daché, ö.dödyne.

Dieses viðātu- ist ganz zweifellos auch Yt. 13, 11 ( - 22, 10 = 28) anzuerkennen. Zwar ist die Stelle außerordentlich schwierig nnd ihre vollständige sprachliche Aufklärung will mir nicht gelingen. Von den Fravašis, den Leben spendenden und erhaltenden Mächten, die dem Kranken Gesundheit geben (dā@riš bantāi drvatātəm) und den Dēvs Widerstand leisten. 15 heißt es da, sie bewahren die Kinder im Mutterleib, daß sie nicht sterben, vor dem .... vidātu-, also dem Todesdämon und der dämonischen Schar der Krankheiten, die seinen Anhang bilden. Diese Auffassung des viðātaot ist klarer als in Spiegel's Übersetzung in der Darmesteten's ausgedrückt. 20 Wenn er auch so wenig wie andere mir bekannte Interpreten und ich selbst eine wirkliche Aufklärung der Stelle geben kann, hat er doch, wie so oft mit seiner großen Kenntnis der in Frage kommenden Vorstellungsreihen und mit feinem Verständnis diesen Zug erfaßt.

#### Rasā.

#### Von Herman Lommel

Was es mit dem Fluß dieses urarischen Namens für eine Bewandtnis habe, darüber finde ich in der einschläßigen Literatur neben manchem, was ich nicht für richtig halte, auch Äußerungen, die mir eher zuzuweffen scheinen, aber soch nicht hinzureichen für eine vollige Außklarung. Ich kann nicht umhin, Bekanntes zu wiederholen, um meine Ansicht zu entwickeln

Im RV ist Rasă V, 53, 9 zusammen mit der Kubha (Kublu) und Krumu (Kurum) erwähnt, ferner X, 75, 6 in songster Verbindung mit Susartu und Svett sowie mit Tṛṣṭāma, die nicht zu identificieren sind. Die übrigen an letzterer Stelle noch genannten Flüsse sind zum Teil dieselben wie V, 53, 9, nämlich Kubha und Krumu, außerdem Gomati (Gomal) und die nicht zu bestimmende Mehatnu. Es liegt vi deshalb nahe, anzunehmen, daß mit dem Namen Rasā an diesen Stellen ein Fluß des nordwestlichen Indien, etwa ein Nebenfluß des Indus od r ein Quellfluß eines solchen gemeint sei.

Wieder andere Stellen sind zwar auch geographisch ganz gleichgultig, aber wichtig, indem sie der Rass eine typische und kosmische Bedeutung beliegen. Sie heißt V. 41, 15 die 'große Mutter' und X, 121, 4 wird gesagt: 'durch dessen Große diese Schneeberre hier (sind) dessen das Meer

\_ 89 \_

mitsamt Rasă (ist) wie man sagt, dessen beide Arme die Himmelsgegenden (sind)'. Einen weiteren Zug gibt IX, 41, 6: 'ströme um uns. o Soma, mit schützender Flut von allen Seiten, wie Rasa um die Oberfläche (vistápam)'; daß vistáp-, -a- ohne einen Zusatz wie bradhnásya, nákasya (AV) den s Himmel bezeichne, wie für diese Stelle z. B. Ehni, die urspr. Gottheit des ved. Yama, S. 42 annimmt, dafür sehe ich keinen Anhaltspunkt. Die ungekünstelte Auffassung der Stelle ist also, daß Rasā um die Erdoberfläche herumfließt. Zu dieser Anschauung stimmt es nun auch, wenn Saramā auf dem 10 Weg zu den Panis die Rasă überspringen<sup>1</sup>) muß (RV, X, 108, 2); sie gelangt dahin, 'um die Enden des Himmels fliegend oder eilend' (Str. 5). Dies scheint mir der einzige Hinweis darauf zu sein, daß die Rasa möglicherweise am Himmel zu suchen sei. Aber ich kann eine solche Schluß- 15 folgerung daraus nicht für zwingend halten. Sollen denn die Panis selbst und ihr nidhih ... adribudhnah auch am Himmel gedacht werden? Wohl kaum; ich glaube vielmehr. die Wendung, daß Saramā um die Enden des Himmels herumfliegt (oder herumrennt, was pátanti auch bedeuten 20 kann), besagt nur. daß sie bis an den äußersten Rand der Erde laufen mußte, der zugleich der Rand des Himmels ist (RV III, 61, 4). Denn wenn man sich etwa die Saramā als einen fliegenden Hund vorstellen wollte, - was ganz willkürlich, aber hier in der Phantasiewelt nicht absolut aus-25 geschlossen wäre - was Wunder wäre es dann, daß sie die Rasa überschreiten (tar) konnte, warum hätte sie dann darüberspringen sollen, womit doch Str. 2, wie deren Auffassung im einzelnen auch sei, gerechnet wird? Wenn also gesagt wird, daß Rasa Erde und Luft umfließe, (B-R, nach 30 dem Kommentar zu Nir. 11. 25 [antariksanadī], während Vāska selbst nur sagt: rasā nadī), wenn ferner Rasā gar auf die Milchstraße gedeutet wird (AUFRECHT, ZDMG, XIII 408)2).

so ist das alles in den ved. Texten nicht begründet. Solche moderne Natursymbolik ist manchmal ein verhüllter Rationalismus. Nackt tritt dieser hervor, wenn ZIMMER (al. Leben 15) sagt, obwohl an solchen Stellen kein wirklicher Fluß sicher') das Ursprüngliche. Die zu Grunde liegende Anschauung konnte man etwa so formüleren: zueret war die Geographie, daraus entstand dann die mythische Kosmographie. Wenn natürlich auch vor einem Menschenalter jeder eine so schröffe Fassung abgelehnt hätte, so weiß ich doch nicht, ob auch nur heutzutage die Auffassung abgetan sei, das uns Einleuchtende, Natürliche, Begreifliche müsse in solchen Dingen das Ursprüngliche sein.

Was nun die Rolle der Rasä in der Sage von Saramä sund den Paņis betrifft, so mūssen wir uns vergegenwärtigen, daß die Geschichte in manchen Zügen unseren Märchen sehr nahe steht. Die Tat ist zu vollbringen, der Schatz ist zu finden am Ende der Welt, der Weg dahn ist sehr weit (däre – portoadh) [§ 4,5] und beschwerlich (jópurih) [§ 6,5]

Oder nach Geldner: durchschwimmen; ich schließe mich der von Oldernere, Note zu X, 108, 2 dargelegten Auffassung an.

<sup>2)</sup> Vgl. WHITNEY Zu AV. IV, 2, 5: Rass, the heavenly river, can hardly help having been originally the Milky Way: but the comm. takes it here as

simply a river, representative of rivers in general. — Da ist der Kommentar sicher im Recht, und man sieht, daß infolge der hineingerüngenen Natursymbolik gelegentlich die westliche Erklärungsweise der oft von den Ostlichen beliebten Künstelei nichts uschgibt. — Auch der Orean ist an dieser Stelle nicht 'of coune the atmospheric one'.

<sup>1)</sup> Das Wort 'sicher' bezieht sich bei Z. nur indirekt auf diese Ansage, und gehört zu dem Vergleichssatz, nach dem die irdischen sogtid sindhatoub, mit RV. VIII, 69; 12 an den Himmel versetrt seien; dabei git ihm Varupa der damaligen Auffassung gemäß schlechtlin als Himmelsgott, während er an dieser Stelle, wie jetzt allgemein anerkannt, bereits destlich Gottless Meress sit.

<sup>2)</sup> Belege für entsprechende Einzefräge aus deutschem Märchen sind überschälde insammengestellt bei Strar, Jenestemntoft un deutschen Volkanärchen (Kleiler Dies. 1911) in den oben genannten §§. (fch rendanke den Hilweis auf dies Schrift W. PARTEZ — Duzund, daß einerstells hinter jenen Minchenmotiven Jenestievorstellungen liegen, anderseits Rauß Beziehung zum Jenzeite bat die Heranziehung des Mürchens wesenlich nur Bezeitigung der rationalistischen Aufrausung. Obzigen gibt e. is auch dei um. zwar nicht als Glaube, aber als Reichnant, mythische Bilder vom Ende der Well, etwa daß sie dort mit Brettern vernagelt sei.

1q8

und typisch ist es auch daß der Weg zu dem fernen Ziel zuletzt über ein großes Wasser [§ 79ff.], insbesondere über einen schwer passierbaren Fluß [§ 82] führt.

Es ist da also gar nichts Geographisches und ebensowenig etwas Natursymbolisches, sondern ein Stück mythische s Kosmographie; und die Vorstellung von dem großen Fluß, der in weiter Ferne, am Rand der Erde (X, 168) und rings um die Erde herum fließt (IX, 41, 6), ist aufs engste verwandt mit derjenigen vom Meer (sonwudré-), das entweder in Vierzahl geleichfalls auf allen Seiten (IX, 33, 6) oder in 10 Zweizahl westlich und östlich um die Erde fließt (X, 136, 5; Weiteres darüber bei Kirffel, Kosmographie der Inder, S, 9, 15).

Und diese mythische Vorstellung ist ersichtlich das Ursprüngliche. Denn nahe entsprechend ist das Bild, das wir 15 in Iran finden. Sehen wir ganz ab von den Versuchen, den Namen Ranhā irgend einem bestimmten Fluß zuzuweisen (SPIEGEL, Ar. Periode 107) und stellen wir auch zunächst die awestische Überlieferung zurück, die zu wenig Anhaltspunkte gibt. Wichtig sind vielmehr die Bundeheš-Stellen, 20 die schon Windischmann (Zor. St. 187) in seiner Untersuchung über Rasā hervorgehoben hat. Ich gebe nur die ausführlichste Stelle wieder, Bdh. S. 49, Z. 9 ff.: 'Über die Beschaffenheit der Flüsse ist in der hl. Schrift gesagt: diese zwei Flüsse sind auf der nördlichen Seite der Harburz des Ohrmazd as hervorgeflossen, der eine nach Westen, nämlich der Arang, (Ranhā), der andere nach Osten, nämlich der Veh-fluß (Vanhvī). Nach diesen flossen 18 Flüsse aus derselben Ouelle und die übrigen Gewässer in großer Zahl flossen aus ihnen.' . . . Z. 17 ff.: 'Diese Flüsse alle aus demselben Wasser 10 vermischen sich wieder mit diesem Fluß (diesen Flüssen). d. i. mit dem Arangfluß (und) dem Vehfluß. Diese alle beide wenden sich an beiden Enden und gehen ins Meer und alle Kišvārs trinken von der Größe dieser beiden, S. 50, Z. 1 ff.: welche wieder beide ins Meer Frähkart kommen (und) zurück 35 zu den Ouellen kommen, aus denen sie geflossen sind.' Wesentlich dasselbe steht weniger ausführlich S. 18, 1ff, und

S. 28. 1ff. Die weitgehende Übereinstimmung dieser Vorstellung mit der dargelegten vedischen ist ohne weiteres ersichtlich. Der Hauptunterschied ist, daß im Bundehes von zwei Strömen die Rede ist, einem westlichen und einem s östlichen, im Veda nur von einem. Das kann nicht auf einer bloßen Nichterwähnung des einen im Veda beruhen. denn von der Rasā heißt es ja ausdrücklich, daß sie auf allen Seiten (viśvátah) um die Erde fließt, während auf der iranischen Seite dies nur von beiden Flüssen zusammen 10 ausgesagt werden könnte. Nun ist die iranische Vorstellung von den beiden erdumkreisenden Flüssen, die ins Meer Vourukaša, aber gleichwohl zu ihren Quellen zurückfließen, nicht klar geschieden gegenüber der vom Weltmeer, welches ja ebenfalls die Kišvārs, wenigstens Chvaniratha, rings um-15 spült (Bdh. S. 21, 2, 3). Diese Unklarheit herrscht insofern auch im Veda, als da, wie gezeigt, auch vom Meer, gleichermaßen wie vom Strom, die Anschauung besteht, daß es die Erde rings umgebe. Und nur bezüglich des Meeres lebt diese Vorstellung weiterhin fort, Rasä aber als umgebender 20 Strom gerät in Vergessenheit, ist eine rgvedische Altertümlichkeit. Vielleicht ist das Bild der Rasa eben deshalb verblaßt, weil aus dem etwa schon ursprünglichen Mangel einer klaren Scheidung zwischen der Rolle des Weltmeers und des Weltstroms eine wirkliche Doppelheit der Anschauung 25 von Strom und Meer in der gleichen Geltung sich ergeben hatte. Doch wollen diese Bemerkungen nicht den unmöglichen Versuch unternehmen. Entwicklung und Umgestaltung dieses Mythenkomplexes im einzelnen herzustellen, aber soviel kann man mit Bestimmtheit sagen, daß der Kern dieser 3º Anschauung urarischer Herkunft ist. Ob und wie iedoch die Einzelheiten in urarischer Zeit festgelegt waren, dürfte wiederum kaum zu entscheiden sein. Ist, dem Veda gemäß, nur ein solcher Fluß, oder, nach iranischer Anschauung, ein westlicher und ein östlicher, das Ursprüngliche? Hier scheint 35 einerseits die Erwähnung von zwei Meeren, einem westlichen und einem östlichen, im Veda eine Erinnerung an die

zwei Flüsse in sich zu bergen. Anderseits, wenn man über

das arische Gebiet hinausgeht und Urverwandtschaft dieser Vorstellung mit der vom Okeanos annimmt, so würde das auf einen Fluß als das Ursprüngliche führen.") Ferner ist bei Befragung der iranischen Überlieferung nach Ursprünglichkeit der Einzelzüge Vorsicht geboten, nicht nur wegen s des späten Ursprungs der Ouelle, sondern auch weil ihr gegenüber der Verdacht der Schematisierung immer rege sein muß. Mit dem um die ganze Erde herumgelagerten Harburzgebirge, an dem das Licht auf- und untergeht. gleichwie die beiden Flüsse dort entspringen und dorthin » zurückkehren2), bilden diese ia ein kleines kosmologisches System. Wenn nun ein einziger Strom das Ursprüngliche wäre, der dem einen ringsherum gelagerten Gebirge so gemäß erschiene, so wäre gerade in dieser schematischen Verknüpfung die Hinzufügung eines zweiten Stroms nicht 15 recht verständlich. Es kann also auch die Zweiheit der Flüsse etwas sehr altes sein. - Jedenfalls aber klärt das ausführlichere iranische Bild den ved. Mythos etwas auf, und ich bin überzeugt, daß die Bezeichnung der Rasa als mahi matá zusammenhängt mit dem Glauben auf iran. Seite, daß 20 alle Gewässer aus den beiden Urströmen stammen.3) Auch die Etymologie des Namens (zuletzt bei Trautmann, balt. slav. Wb. 237) paßt ja ganz gut zu der Vorstellung, daß Rasa der Urquell aller andern Gewässer sei.

Von der Rolle der Ranhä im Awesta habe ich bis jetzt sgeschwiegen. Die dortigen Aussagen darüber sind so knapp, daß sie uns bei der Untersuchung nicht hätten leiten können. Aber man kann sagen, daß sie mit den bisherigen Ermittlungen nicht in Widerspruch stehen. Zu einer geographischen Fixierung geben sie nicht den geringsten Anhalt, auch jesta aus den Texten nichts über westlichen Lauf der Ranhä

(und östlichen der Vanhyt) zu ersehen. Wohl aber ist an mehreren Stellen deutlich, daß Ranhā in weitester Ferne, am Ende der Welt gedacht wurde. So wird Yt. 12. off. Gott Rašnu angerufen unter Aufzählung all der möglichen 5 Stellen und Enden der Welt, an denen er sich etwa befinden könnte, seien es nun die 7 Erdteile (§ a-15) oder der Weltsee Vourukaša und der Adlerbaum in dessen Mitte (§ 16, 17) oder die Ouelle der Ranha (§ 18) oder deren Mündung (?) (§ 10) oder das Ende der Erde (§ 20) oder deren Mitte (§ 21) 20 oder irgend eine andere Stelle derselben (§ 22) oder das Haragebirge (§ 23) oder das Hukarvagebirge (§ 24) oder der Gipfel des Haragebirges (§ 25) oder einer der wichtigsten Sterne (§ 26-32) oder der Mond (§ 33) oder die Sonne (§ 34) oder einer der verschiedenen Himmel (§ 35-37). Zum Teil 15 mit ähnlichen Worten wird Yt, 10, 104 gesagt, daß Mithras Rache den, der gegen ihn gefrevelt hat, erreichen wird, ob er nun in Indien, an der Mündung (?) der Ranha oder in der Mitte der Erde sei. Es ist klar, daß es sich hier um typische Bezeichnungen äußerster Ferne handelt, vergleich-» bar dem, wie im 130, Psalm (7, 8) Hölle, Morgenröte und äußerstes Meer genannt sind. Den Stellen dagegen, wo an der Ranha (Yt. 5, 63), auf einer Insel derselben (Yt. 5, 81) oder an einem Nebenfluß von ihr (Yt. 15, 27) ein Opfer dargebracht wird, kann ich für unseren Zusammenhang nichts 25 entnehmen. Vielfach stehen die in Yt. 5 und 9 genannten Opferstätten in Beziehung zu dem gewünschten Erfolg des Opfers, etwa der Verrichtung einer Heldentat, dem Bestehen eines Abenteuers; und in Fällen wie Yt. 5, 81 ff., wo es sich um Auflösung der oo Rätselfragen des Axtva durch Yoista vo handelt (Sphinxmotiv), läßt sich wohl daran denken, daß dieses Rätselungeheuer irgendwo am Ende der Welt gehaust habe. Doch ist diese Auffassung einstweilen nur Vermutung. Die Erwähnung in dem geographischen Fargard des Vendidad (1, 10) läßt das von einem anarchischen Volk bewohnte Gebiet an den Quellen der Ranha als ein entlegenes, und da es an letzter Stelle genannt ist, vielleicht als das außerste der Länder erscheinen.

In Vergleich gezogen finde ich Rasä und Okeanos bei L. v. Schröder, Mysterium und Mimus im RV, 173.

<sup>2)</sup> Bdh.S.50, 4, 5.

<sup>3)</sup> Wenn Sindhu und andere Flüsse das Beiwort mätrtamā haben, so hat das damit wohl nichts zu tun, sondern drückt das heimatliche Verhältnis des Dichters zu ihnen aus. — Auch Okeanos ist ja Vater aller Gewässer.

20 I

Wenn ich somit Rasā als einen ursprünglich mythischen Strom glaube erwiesen zu haben, so will ich damit natürlich keineswegs leugnen, daß ihr Name auch wirklichen Flüssen beigelegt werden konnte. Dies ist vielmehr meiner Auffassung nach der Fall bei der im NW. Indiens, vermutlich im oberen Flußgebiet des Indus zu suchenden Rasa RV.V, 53, o und X, 75, 6. Aber es ist keineswegs so, daß bei Ortsbezeichnungen, die sowohl im eigentlich geographischen als auch im mythischen Sinn vorkommen, in der Regel wie das ein verbreitetes Vorurteil zu sein scheint - die 10 mythische Geltung durch Übertragung, Verallgemeinerung oder verblaßte Kenntnis des Orts aus der konkret geographischen entwickelt sei. Daß derartiges vorkommt, ist gewiß, und der Olymp (Berg in Thessalien - Götterberg - Himmel) ist ein klassisches Beispiel dafür. Für den um- 15 gekehrten Fall, daß eine bestimmte Örtlichkeit mit einem Namen aus der mythischen Kosmologie bezeichnet wurde, nenne ich nur den Älburz, der den Namen trägt von dem oben erwähnten, west- und östlich um die ganze Erde gelagerten Gebirge Harā barazaiti. Es ist also in jedem ein- » zelnen derartigen Fall gesondert zu untersuchen, welche von beiden Bedeutungen, die mythische oder die geographische, die ursprüngliche, und welche die übertragene sei, und kundige Mythologen können für beiderlei Sachlagen eine Reihe von Beispielen benennen.

Mein bisheriges Resultat läßt es daher auch als durchaus moglich erscheinen, daß der oder jener wirkliche Fluß von den Iraniern als Rowhs (Rohö) bezeichnet wurde. Daß dies für den Jaxartes gelte, wie Spiedelt verschiedentlich, in vorsichtiger Formulierung Ar. Periode toy — ange-» nommen hat, scheint mir unerweislich zu sein. Bezüglich der Wolga haben es LAGARDE, Abh. 263 und E. KUIN KZ. 28, 214 um des griechischen Namens Pt willen ange-

Dafür, daß die Wolga von iranischen Stämmen mit dem 3s Namen des großen mythischen Stroms im Westen benannt worden sei, hat man weiter geltend gemacht, daß sie bei

den finnischen Anwohnern benannt ist mit einem Namen. dessen ur-finn.-ugr. Form \*roro gewesen ware, was allenfalls eine Entlehnung von iran. rohō sein könnte. Über die lautliche Seite dieser Frage, die JACOBSOHN, Arier und Ugros finnen 238f. erörtert, habe ich kein Urteil. Eine gewisse Schwierigkeit liegt darin, daß das Wort in einigen finn.-ugr. Sprachen nicht bloß Eigenname dieses Stroms, sondern auch appellativische Bezeichnung für Fluß und Wasseransammlungen ist. Doch glaubt IACOBSOHN diese Bedeutung als 10 übertragenen Gebrauch des Namens rechtfertigen zu können. Er glaubt nun ferner eine kräftige Stütze für diese Hypothese gefunden zu haben in dem aw. Passus Yt. 14. 20. wonach der Fisch kara in der Ranha lebt. Der Name dieses mythischen Fisches hat im Iran keine Etymologie, stimmt 15 dagegen, wenn wir \*koro als seine ursprüngliche Lautgestalt annehmen, recht nahe zu der ur-finn,-ugr. Form des Wortes für 'Fisch': \*kolo. Wenn zwischen diesen beiden Wörtern eine Lehnbeziehung bestehen sollte, so ist es klar, daß das Finn.-Ugr. die gebende Sprache sein müßte, denn die Ugro-20 finnen hatten keine Veranlassung, in einem Lehnwort r in 1 zu verwandeln, wohl aber mußten umgekehrt die Iranier ! durch r ersetzen. So meint denn IACOBSOHN, bei einem Zusammentreffen von Iraniern und Ugrofinnen an der Wolga hätte ein sprachlicher Austausch stattgefunden dergestalt, daß 25 das Wort für Fisch von den Iraniern, der Name des Flusses von den Finno-Ugriern übernommen worden sei; dabei sei bei den Iraniern das entlehnte koro- haften geblieben am Namen des Flusses, an dem die Iranier das Wort kennen lernten. Da aber ir. koro- nicht Appellativ im Sinn von 30 Fisch = masyo ist, sondern einen mythischen Fisch bezeichnet, müßte man weiter etwa annehmen, daß der so benannte Fisch durch die Verknüpfung mit dem Namen Rohö-Ranhä sozusagen von der geographischen in die mythischeRanhä versetztwordensei. Mit diesem Satz versuche ich eine etwas konkre-35 tere Formulierung der Worte Jacobsohns: das Mystische, das für sie (die Iranier) an den Namen Rohö gebunden war, übertrug sich auch auf den Namen für Fisch, den sie dort kennen lernten.'

Man sieht, die ganze Aufstellung ist nicht gerade einfach, aber die Verknüpfung der beiden in umgekehrter Richtung verlaufenden angenommenen Entlehnungen ist so überraschend, daß sie besticht<sup>1</sup>). Ich glaube jedoch zeigen zu können, daß sie falsch ist.

Die Erwähnung des in der Ranha lebenden Fisches Kara steht nämlich Yt. 14, 29 nicht allein, sondern es ist da von seiner wunderbaren Sehkraft die Rede, vermöge deren dieser Wunderfisch einen haarfeinen Wasserwirbel in der breiten und tiefen Ranha bemerkt. Gleich darauf (§ 31) ist 10 von der Sehkraft des Hengstes die Rede, der sogar in dunkler, bewölkter Nacht es einem am Boden liegenden Pferdehaar ansieht, ob es ein Kopfhaar oder ein Schwanzhaar ist. Darauf folgt § 33 die Erwähnung des mit goldener Kette geschmückten Geiers, der so große Sehkraft besitzt, " daß er vom neunten Lande her (über 8 Länder hin) ein faustgroßes Stück blutiges Fleisch erkennen kann, auch das Blinken einer glänzenden Nadel, ja die Spitze einer Nadel. - Dieselben Tiere mit denselben wunderbaren Fähigkeiten kehren in gleicher Reihenfolge Yt. 16, 7-13 wieder, nur ... daß da auch von dem Roß gesagt ist, es erkenne das Pferdehaar über 8 Länder hin (eine Wendung, die ja nur bei einem Vogel Sinn hat und die mechanische Übertragung aus einem Passus in den parallelen zeigt, die sicher im Aw. eine Rolle spielt) und daß die Nacht, der zum Trotz sich die Sehkraft s des Rosses bewährt, einige andere Beiworte hat. An beiden Stellen wird dem Zarathustra außer anderen körperlichen Fähigkeiten die Sehkraft dieser drei Wundertiere verliehen. Die Dreizahl wunderkräftiger Tiere, die hier besonders fest gefügt ist, insofern je eines derselben dem Reich des Wassers, ... der Erde und der Luft angehört, hat durchaus den Charakter eines märchenhaften Elements<sup>2</sup>). Da fällt es nun wirklich

sehr schwer zu glauben, daß ein Glied dieser in sich geschlossenen Dreiheit entlehnt sei. Zwar hält mir IACOBSOHN entgegen, daß Pferd und Geier nur mit dem Appellativ. allein der Fisch mit einem Namen genannt sei, der sehr , wohl in das eine Glied des ursprünglichen iranischen dreiteiligen Märchenmotivs aufgenommen sein könne. Aber ich halte die Namensnennung des Fisches erstens für keinen Sonderzug gegenüber den beiden andern Tieren, und zweitens nicht für so zufällig, wie eine nachträgliche Hereinnahme , eines Namens in einen alten Mythenzug das wäre, sondern dieser Name ist durch die typische Geltung der drei Tiere erfordert. Ist doch auch der Vertreter des Luftreichs hier nicht irgend ein Vogel, sondern ein für Iran durchaus maiestätischer Vertreter der Vogelwelt: und als auf der Erde , lebendes Geschöpf ist auch nicht irgend ein gleichgültiges oder unbezeichnetes, nicht irgend ein čadwars. paitištāna-, sondern eben das bei den ritterlichen und reisigen Iraniern so geachtete Pferd genannt. Solchen Wesen als Vertretern zweier Naturzeiche konnte nicht an die Seite sogar an erster se Stelle vorausgestellt werden ein bloßes masyo, was ja jeden mageren Weißfisch oder Gründling bedeuten kann sondern nur ein König im Reich der Gewässer. Und das ist nach iranischer Anschauung gerade der kar mähi als der größte (Bdh. 20, 5) und Meister (ibid. 58, 4) aller Fische. So ist as seine Nennung hier kein hinzugekommener, sondern ein wesentlicher Zug des Mythos, Auch sind ja Luft und Erde als Reich des Geiers und des Rosses gar nicht genannt - sie sind selbstverständlich: wohl aber ist das Reich des Königs der Fische namentlich bezeichnet. Wie 10 konnten die meerfernen Ostiranier ein Allerweltsgewässer bezeichnen?

In meiner Rezension des Jacobsohnschen Buchs (I.Anz.42, 19ff.) habe ich, ohne mich als überzeugt zu bekennen, diese Kombination als einen geistreichen Grähnken hervorprehohen.

<sup>2)</sup> Da ich zwar mannigfache Märchen, aber nur als Liebhaber, nicht als Märchenforscher gelesen babe, kann ich keine genauen Parallelen aus der

Murchenttentur anführen, glaube aber doch das typisch Mirchenhafte eines Segenages richtig benatfulben an klonen. — In unsern Fall, wo meiner Ansicht nach natrubenhafte Zuge aus der Geschlichte ingend eines Heiden der Vollsagen auf den Reijdponstäfter überzugen sind, werden diesem die Wunderkräfte von drei Tieren verlieben, wus ich aus dem Mürchen nicht kenne; da belfen die leibähfüsen Tiere dem Helden mit ihren Fähischen.

Weder ein bestimmter Fluß der Heimat, noch ein wenig bekannter Fluß in fernen Landen wären ein würdiger Aufenthalt dieses Wunderfisches, sondern nur das Urgewässer der echtiranischen Volksanschauung. Und das ist eben nur die Ranhā - oder der Weltsee Vourukaša. So ist es denn s kein wesentlicher Unterschied, wenn nach der jüngeren Überlieferung der kar māhi im Vourukaša lebt (Bdh. S. 42, 18; M. i, Kh. 62, 3)1). Das Bild, das sich aus der Vereinigung früher und später überlieferter Einzelheiten ergibt, läßt also lauter sinnvolle Züge erkennen, die für alt und ihrer Zu- 10 sammengehörigkeit nach echt gelten müssen, während sich kein Anhaltspunkt dafür ergibt, in den beiden Namen eine nachträgliche Ausgestaltung des ersten Glieds in diesem Motiv zu sehen, noch auch anzunehmen, daß einer der beiden Namen (kara-) sozusagen um seiner etymologischen Heimat 15 willen, die ja nur vermutet ist, in die Region des andern gezogen worden sei, nämlich des Namens Ranhä, der an dieser Stelle keinesfalls die mutmaßliche Bezeichnung der Wolga, sondern die des mythischen Urgewässers ist. Die Nachbarschaft in der Erwähnung ist also kein Beweisstück 20 für einen historisch-geographischen Zusammenhang beider Wörter oder Begriffe noch auch für die Anwendung des Namens Ranhā auf die Wolga. Ich will damit nicht die Erklärung von Pa aus Ranha bestreiten noch auch die Möglichkeit, die finn-ugr. Namensform dieses Flusses aus 25 dem Iranischen herzuleiten, ia ich will nicht einmal leugnen, daß das iran, hara- seiner Lautgestalt nach als Lehnwort aus dem finn.-ugr. \*kolo aufgefaßt werden kann, ich leugne aber. daß beide Annahmen einander als Stütze dienen können. -

Was spätere Erwähnungen dieser drei Wundertiere be- 19trifft, so entbehren diese des Charakters, den ich hier als märchenhaft bezeichnet habe; sie sind in die Theologie einbezogen. Auch kommen sie meines Wissens nicht mehr in der Dreizahl vereint vor. Geier und Pferd, in zielcher Weise

1) Inwiefern dabei Ranhä und Vonrukala die gleiche kosmische Rolle haben, kounte SPERGEL, Av. Übersetzung III 145/146 Ann. noch nicht klar sein.

Zeitschr. f. Ind. u. Iran. Bd. IV.

wie im Aw. durch Sehkraft ausgezeichnet, werden zusammen noch Bdh, 48, 9ft. erwähnt, der kar mähi und zwei berühmte Vertreter der Vogelwelt, Sinamru u. Čamruš sind M. i. Kh. 62, 9 zusammen genannt. Der kar mähi spielt ferner in der späteren Unsterblichkeitslehre eine Rolle (Bdh, 42, 18). Letzteros ist ein dem erhaltenen Awesta fremder Zug. die Erwähnung in M. i. Kh. spricht jedoch auch dafür, daß der kara-Fisch von Haus aus und nicht zufällig als Ratu der Wassertiere gilt.

14

# Friedrich Schlegels Charakteristik des Sanskrit und die deutsche Sprache,

Von H. Lommel (Frankfurt a. M.).

Friedrich Schlegel hat in seinem Buch 'Über die Sprache und Weisheit der Inder' einen skizzenhaften Versuch zur Klassifizierung der Sprachen gemacht und dabei die Sanskritsprache als das Musterbild der flektierenden Sprachen hingestellt. Dabei gebraucht er jedoch das Wort Flexion in einem andern als dem sonst üblichen Sinn und meint dabei nicht eigentlich - jedenfalls nicht ausschließlich und nicht vorwiegend - die Abwandlung eines Wortes zu verschiedenen Kasus- oder Personalformen durch Anfügung von Endungen, sondern er sagt: "Entweder werden die Nebenbestimmungen der Bedeutung durch innere Veränderung des Wurzellauts angezeigt, durch Flexion, oder aber jedesmal durch ein eigens hinzugefügtes Wort." Ferner: "Im Griechischen kann man noch wenigstens einen Anschein von Möglichkeit finden, als wären die Biegungssilben ans in das Wort verschmolzenen Partikeln und Hilfsworten nrsprünglich entstanden, obwohl man diese Hypothese nicht würde durchführen können, ohne fast alle jene etymologischen Künste und Gaukeleien zu Hilfe zu nehmen, denen man zuvörderst allen ohne Ausnahme den Abschied geben sollte, wenn man die Sprache and ihre Entwicklung wissenschaftlich, d. h. durchans historisch betrachten will: und kaum möchte sichs auch dann noch durchführen lassen. Beim Indischen aber verschwindet vollends der letzte Schein einer solchen Möglichkeit und man mnß zugeben. daß die Struktur der Sprache durchaus organisch gebildet, durch Flexionen oder innere Veränderungen und Umbiegungen des Wurzellauts in allen seinen Bedeutungen ramifiziert, nicht bloß mechanisch durch angehängte Worte und Partikeln zusammengesetzt sei, wo denn die Wurzel selbst eigentlich unverändert und unfruchtbar

bleibt ..." "In der indischen und griechischen Sprache ist jede Wurzel wahrhaft das, was ihr Name sagt und wie ein lebendiger Keim ... weil die Verhältnisbegriffe durch innere Veränderung bezeichnet werden."

Man sieht, daß Schlegel nicht nur Tatsächliches feststellen will. sondern daß er die Erscheinungen, auf die er hinweisen möchte. auch als Vorzüge wertet und als Schönheiten rühmt. Das kommt besonders zum Ausdruck, wenn er weiter noch sagt: "Daher der Reichtum einerseits und dann die Bestandheit und Dauerhaftigkeit dieser Sprachen, von denen man wohl sagen kann, daß sie organisch entstanden seien und ein organisches Gewebe bilden, so daß man nach Jahrtausenden in Sprachen, die durch weite Länder getrennt sind, oft mit leichter Mühe den Faden wahrnimmt, der sich durch den weit entfalteten Reichtum eines ganzen Wortgeschlechts hinzieht und uns bis zum einfachen Ursprung der ersten Wurzel zurückführt. In Sprachen hingegen, die statt der Flexion nur Affixe haben, sind die Wurzeln nicht eigentlich das, kein fruchtbarer Same, sondern nur wie ein Haufen Atome, die jeder Wind des Zufalls leicht auseinandertreiben und zusammenführen kann: der Zusammenhang eigentlich kein anderer, als ein bloß mechanischer durch äußere Anfügung. Es fehlt diesen Sprachen im ersten Ursprung an einem Keim lebendiger Entfaltung."

Es ist wohl stets anerkannt worden, daß diese geistreich hingeworfenen Gedanken Fr. Schlegels etwas Bestechendes und Anregendes haben; auch ist wohl kein Zweifel, daß die Unterscheidung synthetischer und analytischer Sprachen, die A. W. Schlegel aufgestellt hat, auf diese Anregung des geistreicheren Bruders zurückgeht und eine schwunglosere, aber richtigere und brauchbarere Umerstaltung von dessen Gedanken ist.

Anderseits aber konnte nicht verkannt werden, daß diese Ausaus bedurfte es gar nicht erst eines vertieften Studiums und einer
ausgebreiteteren Kenntnis des Sanskrit, um das zu sehen. Auch
das Griechische, das ja an den gerthmten Vorzigen der indischen
Sprache wenigstens in geringerem Grade Anteil haben sollte,
bestätigte diese ja in Wirklichkeit nicht. Gewiß kommen in beiden
Sprachen innere Veränderungen des Wurzellautes vor; aber man
kann doch nicht etwa sagen, daß Deklinationserscheinungen wie
rog, 17/jes, 120° besonders typisch fürs Griechische seien, und

Formen wie  $\pi \epsilon \cdot \pi \alpha \iota \cdot \pi \cdot e \cdot \mu s \nu$ , also ohne innere Veränderung des Wurzellauts im Verhältnis zu  $\pi \alpha \iota \omega \iota v$ , sind jedenfalls viel häufiger als solche, bei denen eine innere Veränderung stattfindet, wie  $\lambda \epsilon \cdot \lambda o i \pi \cdot \alpha \cdot \mu s v$  in Verhältnis zu  $\lambda \epsilon i \pi s v$ . In allen Fällen aber sind angefügte Bestandteile im Spiel, ja sie sind eigentlich entscheidend bei den Abwandlungen, die die Beziehungen ausdrücken, die das Wort innerhalb der Rede eingeht, und bei den Ableitungen, mit denen man ein Wort aus einem anderen bildet.

Wir müssen bei dieser kritischen Betrachtung von Fr. Schlegels sprachphilosophischer Skizze durchaus den Hauptgesichtspunkt in den Mittelpunkt rücken. Von dem Gedanken, daß die Biegungssilben ursprüngliche Partikeln und Hilfswörter und an den Kernbestandteil des Wortes angeschweißt seien, dürfen wir füglich absehen: er führt vom Grundgedanken ab, und wird von Schlegel nicht mit gebührendem Ernst behandelt. Denn einerseits wird eine solche Herkunft, von Suffixen und Endungen wie eine unzweifelhafte Tatsache vorausgesetzt, andererseits wird die Schwierigkeit, eine solche Theorie wirklich zu erweisen, zwar ganz richtig hervorgehoben, aber in etwas sophistischer Weise nur zu dem Zweck, zu verschleiern, daß eben das Griechische sein grammatisches Gefüge wesentlich mit solchen antretenden Elementen, und nicht so sehr durch inneren Wandel des Wurzellautes bildet. Wenn wir also Schlegel darin recht geben, daß die Herleitung der griechischen Endungen aus ursprünglichen selbständigen Wörtern in der Mehrzahl der Fälle kaum gelingen dürfte, so lassen wir uns dadurch doch keinesweg verlocken einzuräumen, daß das Griechische durch innere Veränderungen und Umbiegungen des Wurzellauts die Beziehungen kennzeichne.

All das gilt nun ähnlich vom Sanskrit. Denn Schlegel hat ganz necht, diese beiden Sprachen als ihrem Typus nach ähnlich zusammenzufassen; es ist wahr, daß eine innere Veränderung der Wurzel im Sanskrit eine größere Verbreitung und Hänfigkeit hat si m Griechischen, nämlich in den sogenannten Steigerungen Guna und Vriddhl. Aber indem dabei nicht ein Unterschied von e und o mitspielt, der beim griechischen Ablaut so in die Ohren fällt, sind diese Erscheinungen im Altindischen, wenngleich zahreicher, doch nicht ein geradezu auffallendes Charakteristikum des Sprachbaues. Und, was die Hauptsache ist, diese Veränderungen im Innere Wurzel sind nicht die entscheidende Kennzeichnung der einzelnen

Wortform, sondern ein Mittel, welches die charakteristischen Suffixe und Endungen in ihrer bezeichnenden Funktion unterstützt und ihre ausdrucksvolle Geltung verstärkt; aber die affigierten Teile des Wortes geben im allgemeinen den Ausschlag für seine Einordnung in das Gefüge der Verhältnisbeziehungen. Und wenn einzuräumen ist, daß die Veränderung im Innern der Wurzel im Sanskrit häufiger und funktionell wirksamer ist als im Griechischen, so ist erst recht zu betonen, daß es gerade die an die Wurzel antretenden Glieder des Wortes sind, welche die Besonderheit des Baues der altindischen Sprache ausmachen. Die große Zahl der Suffixe und Endungen. die Deutlichkeit, mit der sie sich voneinander und von der Wurzel abheben, ohne daß lautliche Verschmelzung sie unkenntlich macht. die klar umschriebene Funktion dieser um die Wurzel gruppierten Bestandteile, das alles sind wirklich entscheidende Charakteristika der Sanskritsprache. Dem verdankt sie die wundervolle Analysierbarkeit, kraft deren sie ein so übersichtlich klares Gefüge aufweist. Die Bewunderung, die Schlegel für das Sanskrit hegt, ist voll begründet; ganz gewiß erweckt es den Eindruck eines organischen Gebildes wie Schlegel es vom Sanskrit rühmt, aber keineswegs durch die Mittel, aus denen er diesen Eindruck herleitet. sondern durch Mittel, die er dieser Sprache aberkennt.

Das Unklare, is Verwirrte in Schlegels Darlegungen ist von seinen Kritikern wohl niemals verkannt und von manchen Sprachforschern ausgesprochen worden. Aber diese Mischung von Geistreichem und Verkehrtem kann schwerlich ein bloßer Schnitzer sein. Gewiß kann auch ein bedeutender Kopf sich gröblich irren, aber ein ganz gewöhnlicher Fehler sieht anders aus als diese bedeutsame These von einer Umgestaltung des Innern, die in Wahrheit eine Ausgestaltung des Hinzutretenden ist. Nachfolgende, die sich die Charakteristik oder Klassifizierung von Sprachen zur Aufgabe gesetzt, hatten, konnten sich damit begnügen, die Mängel von Schlegels Theorie objektiv festzustellen um darüber hinaus zu einer entwickelteren sprachlichen Theorie fortzuschreiten. Wir aber können fragen, wie Schlegels geistreicher Irrtum sich subjektiv erklären läßt. Wie kommt er dazu, imaginäre Besonderheiten des Sanskrit als dessen Vorzüge anzupreisen, da es doch wirkliche Vorzüge in reichem Maße besitzt? Gibt es überhaupt eine Sprache und die Schlegel kennen konnte - welche die gerühmten trefflichen Eigenschaften besitzt?

Nun gewiß, das gibt es allerdings; und zwar ist die Sprache, in der sich die von Schlegel dem Sanskrit nachgerühmten, ihm wertvoll und trefflich erscheinenden Eigenschaften wirklich finden — das Nephochdentsche.

Das Dentsche hat zwar anch Flexion durch Endungen, und wenn diese anch nicht als sehr charakteristisch in Erscheinung treten, so spielen sie doch immerhin eine größere Rolle als im Englischen, einegrößere sogar als im Französischen. Aber es handelt sich ja nicht darum, ein abstraktes Prinzip als alleinherrschend in einer Sprache aufzuzeigen — das dürfte es schwerlich irgendwogeben — sondern das charakteristisch Hervortretende und insofern Überwiegende. Und gewiß ist im Deutschen die gestaltende Kraft der Endung in vielen Fällen geringer als die des Wurzelvokals, der immer wieder andere Gestalt annimmt, etwa in: binde-band-gebunden, er bönde, die Binde, das Band, der Bund, das Bändel, das Bändel; — werfe-warf-geworfen, er wirft, würfe, der Wurf, der Wurf, der Wurf, die Wurfel; die Wurfel; – schiebe-schob, er schöbe, der Schub; — grabe-grub, er gräße, grübe, das Grab, die Grube, Gruft, das Grüben, der Graben, der Graben, der Graben, der Graben, der

Es kommt uns hier bei der Schilderung einer charakteristischen Eigenschaft, und indem wir eben das aufsuchen, woron Schiegel spricht, nämlich "innere Veränderungen oder Umbiegungen des Wurzellautes", es kommt uns dabei gar nicht darauf an, wann und wodurch und auf welche Weise die verschiedenen Veränderungen des Wurzelvokals in Branch gekommen sind. Die von der historischen Grammatik gelehrten Unterschiede Ablaut, Umlaut und Brechung, so ungemein wichtig sie für jene andere Betrachtungsweise sind, uns interessieren sie jetzt kaum. Aber freilich fällt uns sofort bei, daß der Ablaut diejenige Veränderung im Innern der Wurzel ist, an der gleich dem Deutschen anch Sanskrit und Griechisch teilhaben, daß also das Hinzutreten der beiden anderen Arten von Wurzelveränderung es sein möchte, was dieser Flexionsweise, der allein Schlegel den Namen Flexion vorbehalten wollte, zu so starker Herrschaft im Deutschen verholfen hat.

Es wird dienlich sein, die Tatsachen sich zu vergegenwärtigen 1). Ablautende Verba, womit die modernen germanischen Sprachen

<sup>1</sup>) Ich verwende dabei die Darlegungen von F. N. Finck, Der dentsche Sprachbau als Ausdruck deutscher Weltanschauung. Marburg 1899. S. 35 ff. sämtlich Anteil haben an der inneren Veränderung der Wurzel, sind im Englischen etwa 80 an der Zahl, im Dänischen etwa 110, im Schwedischen rund 120, im Deutschen 160, im Niederländischen 170. Wenn nach diesen annähernden Zahlenangaben das Niederländische mehr ablautende Verba hat als das Neuhochdeutsche, so kennt es dafür nicht die Vokalveränderung innerhalb des Praesens wie: zich laufe, du lüngt; zich trage, du trögst; zich lese, du liest. Wenn wir dazu noch Fälle wie: ch dart, wir durfen; zich kann, wir können hinzunehmen, ergibt sich, daß unter den modernen germanischen Sprachen das Deutsche in der Konjugation des Verbuns den reichsten Gebrauch von innerer Veränderung der Wurzel macht.

Beurteilt man nun die Rolle der Wurzelveränderung nach der Zahl der Substantiva mit unnlantender Pluralbildung, so steht unter den genannten Sprachen das Niederländische unten an, denn da wird nur von 7 Nomina der Plural mit Umlautgebildet, im Englischen von 9, im Dänischen von 23, im Schwedischen von 25 übstantiven. Im Deutschen wäre die Feststellung der entsprechenden Zahl nicht leicht, weil sie sehr groß ist.

Die Pluralbildung mit Umlaut hat im Lauf der Sprachgeschichte immer zugenommen nnd wird auch jetzt noch ständig hänfiger, so daß in manchen Fällen der nicht umgelautete Plural die korrekte. gebildete, literarische Ausdrucksweise, der umgelautete die volkstümliche, trotz Verbesserungen und Warnungen unausrottbare Umgangsform ist, z. B. die Wägen, die Krägen: oder als vielleicht noch etwas weniger eingebürgerter, noch stärker als Nachlässigkeit empfundener Fall die Arme statt die Arme: und vieles dergleichen mehr. Dialektische Einflüsse sind wohl in dem einen oder anderen Fall wirksam, doch ist dergleichen nicht auf bestimmte Dialektgebiete eingeschränkt. Wenn es mir naheliegt. Beispiele aus süddeutscher Umgangssprache zu wählen und ich mich dann frage. ob die von mir darin gesehene Entwicklungstendenz auch allgemein ist, so erinnere ich mich an so auffallende Erscheinungen aus norddeutschen Mund wie: Butterbröte - ja sogar Pastöre. Mit der sich darin kund tuenden Entwicklungsrichtung vergleiche man, wie das Englische Plurale wie kine, brethren neben cows, brothers so zurückdrängt, daß sie aus der Umgangssprache verschwinden.

Im Unterschied dazu ist die Zahl der ablautenden Verba bei uns zurückgegangen. Teils ist daran Schuld rein lautliche Umgestaltung; z.B. bewirkte der Wandel von ī zu ei, daß an Stelle von: ich nige, ich neie getreten ist: ich neige, ich neigte. Tells auch hat die analogische Vereinfachung des Paradigmas ohne Elmvirkung lautlicher Vorgänge den Ablaut ausgemerzt, so daß man jetzt nicht mehr sagt: hinke, hank, gehunken. Und wenn wir in der Geschichte meserer Sprache von Slufe zu Stufe zurückgehen, finden wir immer wieder andere Verba, deren Tempnsbildung ehemals mit Ablaut bewerkstelligt uurde und die jetzt. "schwach" faktiert werden.

Davon könnte man nun einen Einwand gegen die hier angewandte Betrachtungsweise abnehmen und sagen, es sei darans klar, daß der Ablaut bei uns zurückweicht als eine indogermanische Altertümlichkeit, die in der modernen Sprache zwar noch erhalten. aber nicht mehr lebenskräftig sei. Es möchte demnach mehr oder weniger zufällig sein, daß der Ersatz der "starken" Tempusbildung durch die regelmäßigere "schwache" noch nicht so weit gediehen ist wie in anderen germanischen Sprachen in der gleichen Zeit. Zur richtigen Beurteilung der Sachlage sei es gar nicht angemessen. in dieser Gleichzeitigkeit den Vergleich über die Grenzen der Einzelsprache hinaus zu erstrecken, sondern es sei nötig, innerhalb derselben Sprache verschiedene Zeiträume zu vergleichen, und dann werde sich ergeben, daß das Deutsche die Tendenz hat, den Ablaut zurückzudrängen. Dann aber sei diese Richtung auf Vereinfachung ein wahres und inneres Charakteristikum, die Buntheit des Vokalismus sei bloß eine historische Tatsache, eine fossile Erscheinung, etwas Festgewordenes, das noch mitgeschleppt wird, nicht aber im organischen Leben fortentwickelt werde. Dieser Einwand bedarf näherer Betrachtung.

Zunkchst ist dagegen zu bemerken, daß anch die Zahl der neuaufgekommenen ablautenden Verba nicht ganz klein ist; nämlich solche wie: gleiche, glich; pfeife, pfiif; preise, pries; weise, wies; schweige, bedingen, bedungen; schwinden, gezchunden; verachren, verdorben; frage, frug. Wenn in manchen solchen Fällen kein volles Paradigma zustande gekommen oder die ablautende Form nicht alleinherrschend geworden ist, so ist auch als Teil-erscheinung die Neusschöpfung von Ablaut höchst bemerkenswert. Man kann angesichts dessen nicht so einfach schließen, daß die starke Tempusbildnng zum Aussterben verurteilt sei. Ferner ist die Dedeutsamkeit des Ablauts nicht nur nach dem gewissermaßen etymologischen Gesichtspunkt zu beurteilen, welche und wie viele Wurzeln die Veränderungen des inneren Vokals zulässen oder

erfordern - insofern mag allerdings der Ablaut zurückgegangen sein - sondern ebenso bedentsam ist die Frage, welch reichhaltiger Gebranch von dieser Möglichkeit gemacht wird. Und nun dient ia der Ablaut nicht nur der Tempusbildung, sondern auch der Nominalableitung, und die schöpferische Hervorbringung wird viel seltener nene Flexionsparadigmata aufstellen, wie frägst, frug zu frage nach trage, trägst, trug, als neue Substantiva ans vorhandenen Wurzeln ableiten. Und da ist denn die Zahl der ablautenden Nominalbildungen, die neu aufgekommen sind, sehr groß. Ein paar Beispiele znr Veranschaulichung: bedürfen: Bedarf: hauen: Hieb: kneif en : Kniff: genießen : Genuß: pfeifen : Pfiff: reiten : Ritt: sauf en : Suff: saugen: Sog: schinden: Schund: schwinden: Schwund: schmeißen : Schmiß: treiben : Trieb: trügen : Trug, Betrug: warhsen : Wuchs. Groß ist anch der Zuwachs an ablautenden Komposita wie: abheben, Abhub; dreschen; Er-drusch (Ertrag des Dreschens); vorziehen : Vorzua: bescheißen : Beschiß (vgl. Verschiß) usw. Die Zunahme der ablautenden Nominalbildungen ist im Einzelnen schwer festzustellen; es wären da eingehende lexikalische Untersuchungen nötig. Denn oftmals, wenn das einfache abgelantete Substantiv (etwa: Zug) schon alt ist, werden später znsammengesetzte hinzugebildet (wie: Vorgug): oder auch, es bestand zuerst nur ein Kompositum, und später wurden das einfache Wort und andere znsammengesetzte hinzugebildet. Ganz unmerklich also und zugleich unbegrenzt nimmt die Verwendung des Ablauts zu.

Es wird also die Minderung, die der Ablant erfahren hat, wenn man ihn nach der Zahl der alten Verba mit starker Tempusbildung beurteilt, wett gemacht, ja mehr als bloß ausgeglichen durch die ständige Bereicherung des Wortvorrats an abgelanteten Bildungen.

Darin betätigt sich ein durchaus lebendiges Gefühl für die wortbildende Funktion des Ablauts und das bestätigen auch Erscheinungen, die vom Standpunkt der historischen Betrachtungsweise aus beurteilt als bloße Entgleisungen erscheinen müssen.

Ein künstliches Wortbildungsprinzip, also etwas zunächst Unorganisches, ist die Nenschöfung im Dienst des Purismus. So wurde während des Weltkriegs der Versuch gemacht, das Wort Explosion zu verdeutschen — das Ergebnis begegnete mir erst gegen Ende des Kriegs. Die neue Prägung war: der Zerplots. Ob dieses Wort, zu dessen allätglicher Verwendung zig ietzt nicht mehr so viel Anlaß

ist wie zur Zeit seiner Entstehung. Aussicht darauf hat, sich einzubürgern, mag dahin gestellt bleiben. Wie bei so vielen Verdeutschungen von Fremdwörtern besteht dabei die Frage, ob es auch für Wiedergabe verwandter Wörter wie: explosiv, explodieren dienlich ist. Man könnte etwa versuchen: zerplötzlich: aber das Verbum wäre denn doch wohl das alte zerplatzen. Ich weiß nicht. war es schöpferische Naivetät des Wortbildners, durch die Bildung von Zerplots die historisch unverwandten Wörter plötslich und platzen in eine Ablautreihe zusammenzufügen, oder war es, trotz Kenntnis der geschichtlichen Unzusammengehörigkeit, raffinierte Berechnung, daß im Sprachbewußtsein der Mitbürger eine solche Ablautverbindung sich herstellen und diese dem dargebotenen Neuwort Eingang verschaffen werde. Im ersteren Fall wäre es ein besseres Zeugnis für die Lebendigkeit des Ablauts als Bildungsprinzip in unserer Sprache. Aber als künstliche Schöpfung ist dieses Wort kein unbefangener Zeuge.

Ein anderer Fall ist Schleuse. Dieses Wort stammt als Lehnwort aus dem Niederländischen. Es wird aber vom Sprachgefühl unbedenklich mit schließen und Schluß in ein lebendiges Ablautsverhältnis eingeordnet, gleichviel ob dabei archaische Formen wie schleußen-schleßen und Verhältnisse wie füegen-fleugen-Flug mitwirken. Nur in der buch- und schulmäßigen Sprachüberlieferung wird Schleuse durch Schreibung mit einfachem aus der Reihe schließen-schloß-Schluß abgesondert, in die lebendiges Sprachbewußtsein es einbezogen und damit dem Deutschen wahrhaft einverleibt hat.

Die Tatsache, daß die Zahl der starken Verba im Ablauf der Jahrhundert zurückgegangen ist, hat also nicht zur Folge gehabt, daß die Zahl der abgelauteten Wortformen geringer geworden ist. Der Einwand, den wir vorhin gemacht haben, vermag also nicht die außerordentlich große Verbreitung und starke Geltung des Ablauts in unserer Sprache in Zweifel zu ziehen. Sodann ist zu beachten, daß die geschichtliche Entwicklung gegenüber den Perioden der Sprache, welche noch mehr starke Verba aufwiesen, auch eine zunehmende Schwächung der Endungen und Suffixe mit sich gebrach hat. Dies aber verstärkt die Ausdruckskraft der Wurzelsilbe. Man vergleiche etwa die 3. Personen Plnralis ahd. nēmant-namun, mhd. nēment-namen, hdd. nehmen-nahmen, wer sit in der letzten Stuff eit Wurzelveränderung die einzige Unterscheidung der Form

bildet. Die Abschwächung der Endungen könnte noch viel weiter gehen als es bisher geschehen ist - der Vergleich mit dem Englischen zeigt das - und an manchen Stellen läßt sich noch weiteres Zurückgehen der Endungen voraussehen. In volkstümlicher Umgangssprache ist schon jetzt in Fällen wie die Bäum' der Umlaut der Wurzelsilbe das einzige, durch keine noch so schwache Endung unterstützte Flexionszeichen. Es soll damit nicht gesagt sein, daß eine Entwicklung in dieser einen Richtung: Verminderung der Endung und erhöhte Bedeutung der Veränderung innerhalb der Wurzelsilbe zu erwarten sei. Die Bewegung braucht gar nicht in einer Richtung vor sich zu gehen; um noch ein Beispiel aus der Pluralbildung zu entnehmen, so läßt sich auch denken, daß die Endung -er (die Rösser) künftig noch weiter um sich greifen wird. Sie ist immer mit Umlaut verknüpft, nnd so ist denn überhaupt der Umlaut sehr häufig verknüpft mit Suffixen, die nach Lautgestalt und Ansdruckskraft sehr volle und gewichtige Elemente des Bedeutungssystems sind; z. B. die Suffixe -lein, -chen, -lich, -ig, -isch; -er des Komparativs usw., um neben der Pluralbildnng nur einige der Fälle, wo der Umlaut herrscht, hier kurz zu erwähnen. Da ist also der Umlaut nur ein Bestandteil, aber doch ein unentbehrlicher. in einer mehrfachen Charakterisierung des Beziehungsverhältnisses. Auch diese Ableitungen sind Gebiete, wo der Neubildung keine Grenzen gesetzt sind und wo die innere Flexion eine sehr große Ausdehnung hat.

Eline ganz besondere Festigkeit hat die Verknderung im Innera der Wurzel ferner noch dadurch, daß der Ablaut in der Tempusbildung einerseits und der Vokalwechsel im Präsens anderseits sich zu gesechlossenen Systemen zusammengefunden haben. Der Vokalwechsel im Präsens ist teils Umlaut trage: trägt-frug; und so auch frage: frägt (statt: frage) in dem Umfang als frug (statt: Verge), aufgenommen ist. Teils berutht er wie in helfe, hift auf dem Wechsel von i und Brechungs-e. Die Analogie der starken Verba mit Umlaut oder Brechungswokal im Präsens ist vollkommen mit Aussahme der 2. Person Singular der Imperative: ich trage : trage(s), aber: ich gebe: gib. Die Entwicklung wird dazu führen, daß dieser Unterschied aufgehoben wird, und künttig der Imperativ: gebe, nehme, lese, esse usw., wie jetzt schon in nachlässiger Umgangssprache, lauten wird. Nicht die Analogie zum schwachen Verbum:

besteht, nach ich lehe, du lehst, er leht auch ich gebe, du gibet usw. mzugestalten. Die Gefährdung der Imperative gib, nimm, lies, if usw. ist also keine Schwächung der Flexionsweise durch Veränderung im Innern der Wurzel, sondern es ist eine Rationalisierung durch Vereinheitlichung der Präsentia mit Umlauts- und Brechungsvokal. Indem somit diese innere Veränderung noch um einen Grad regelmäßiger gemacht wird, wird ihr Charakter als maßgebendes Bildungspringio nur noch verstärkt.

Alles in Allem genommen hat die "innere Veränderung des Wurzellautes" damit im Deutschen eine so große Rolle wie in keiner anderen Sprache, die Fr. Schlegel in Betracht zog, ja wie schwerlich überhaupt in einer anderen Sprache. Nur hat es damals in Europa noch keinen Namen dafür gegeben. Bloß die indischen Grammatiker, die an Schärfe der Beobachtung und Reichhaltigkeit des von ihnen geschaffenen grammatikalischen Systems die Grammatiker des alten Europa übertrafen und dadurch zu Lehrmeistern der modernen europäischen Sprachwissenschaft wurden, haben die entsprechende Erscheinung in ihrer Sprache theoretisch aufgefaßt und als Guna und Vriddhi benannt. Mag sein, daß dies mitgewirkt hat, daß Schlegel den Anteil dieses Bengungsverfahrens am altindischen Sprachbau so sehr überschätzt hat. Weil aber diese Erscheinungen im Deutschen eine so besonders wichtige Stellung haben, mußte es sich auch ergeben, daß die tiefere grammatikalische Durchdringung der deutschen Sprache zur klaren Auffassung und Benennung führte. Das geschah durch J. Grimms wundervolle Namengebung als Ablaut und Umlaut. Schon dieser eine Umstand, daß diese Worte so passend auf deutsche Sprachtatsachen zugeschnitten sind, spricht aus, wie sehr sie gerade unserer Sprache eigen und charakteristisch für sie sind.

Und ferner: was immer eine Sprache für Schönheiten und Vorzüge haben mag — und jede hat ihre eigenen — wir Deutsche empfinden gerade diese Art der Abwandlung der Wortformen als Schönheit, als Vorzug einer männlichen, zugleich wohllautenden und bedeutungsvollen Ausdruckskraft. Klar ansgesprochen findet sich das — ausdrücklich allerdings nur bezäglich des Ablautes — wiederum von Grimm. Zunächst schon darin, daß er die Tempusbildung der ablautenden Verba als "stark" bezeichnete. Und ferner spricht er es aus: Es . . . "hat sich . . . die herrliche und daurhate Natur des deutschen Verbums fast nicht verwästen lassen

und von ihm gehen unzerstörbarer Klang und Klarheit in unsere Sprache ein. Die Grammatiker, welche ihre Sprachkunde auf der Oberfläche, nicht in der Tiefe schöpften, haben zwar alles getan, um den Ablaut, der die edelste Regel deutscher Konjugation bildet. als Ausuahme, die unvollkommene Flexion als Regel darzustellen. so daß dieser der Rang und das Recht zustehe, iene allmählich einzuschränken, wo nicht gar aufzuheben. Fühlt man aber nicht, daß es schöner und deutscher klinge, zu sagen: buk, wob, boll, (früher noch besser wab, ball) als backte, webte, bellte, und daß zu jener Form die Partizipia gebacken, gewoben, gebollen stimmen? Im Gesetze des Ablautes gewahre ich eben . . . den ewig schaffenden, wachsamen Sprachgeist, der aus einer anfänglich nur phonetisch wirksamen Regel mit dem heilsamsten Wurf eine dynamische Gewalt entfaltete, die unserer Sprache reizenden Wechsel der Laute und Formen zuführte. Es ist sicher alles daran gelegen, ihn zu behaupten und fortwährend schalten zu lassen."

Jacob Grimm spricht damit allgemein deutsches Empfinden aus. Und so empfand es auch Friedrich Schlegel. Daher sein Glaube, daß innere Veränderung des Wurzellautes die wahre und eigentliche Flexion sei, daher die Ansicht, daß gerade dies etwas Organisches ei, darin sich Leben zeige und die Wurzel als ein Keim bewähre. Und seine Wertschätzung dieses Sprachbaues verführt ihn, gerade dies alles dem Sanskrit zuzuschreiben, well er das Sanskrit preisen will. Preiswürdig ist diese Sprache, und kein Wunder, daß Schlegel als einer der ersten bei uns, die sie kennen lernten, bezaubert war vordieser neuentdeckten Schönheit. Aber er findet nicht die rechten Worte, um die exotische Schönheit, die es ihm in der Ferne angetan hat, zu schildern, und ihr fesselnder Zauber bleibt ihm unserklärlich.

Er sucht die Deutung und legt sie aus nach ihm eingeborenen Begriffen, die sein Innenbild vertrauter heimischer Schünheit aussprechen ohne daß er es weiß. Ödipus findet in der Fremde die hohe, die königliche Frau, die sein Ideal erfüllt, weil es von ihr, seiner Mutter, stammend in ihm lebt — gerade umgekehrt nnd doch auch einem Ödipus ähnlich findet er in der Fremde eine unbegreifliche blendende Schönheit, geheimnisvoll verwandt und rätselhaft fremdartig, und wo er die vertrauten, von der Muttersprache her seinem Geist eingeprägten Züge an ihr nicht wiederfinden kann da dichtet er sie ihr an. Nichternen Forschern, denen Friedrich Schlegels Charakteristik des Sanskrit und die deutsche Sprache 659

lediglich an sachlicher Beurteilung des Sauskrit gelegen war, mußten Schlegels Aussagen darüber als mystisch erscheinen, wenngleich sie diesen und jenen Zug davon ans den sprachphilosophischen Kontroversen der Zeit erklären konnten. Aber erst die Deutang aus der Seele des Autors — und die Muttersprache ist ein Teil der Seele — macht die rätselhafte Mischung von konkreter Anschaulichkeit und traumhafter Unwirklichkeit in Schlegels Worten verständlich.

#### Vedica und Avestica.

#### Von Herman Lommel.

# Bemerkungen zur indoiranischen Sprachkunde, Altindisch karoti<sup>1</sup>).

WACKERNAGER, Altind. Grammatik, Bd. I, S. XIX, erklärt kuru im 10. Mandala des R. V. statt echt ai. kruu als Umwandlung eines urmittelind. \*kupu, bei dem das v. durch s analogischen Einfuß der übrigen Formen von kr durch r ersetzt worden sei.

Welches sind nun die Formen, bei welchen ein r in das voranszusetzende kupu übertragen sein kann? Doch wohl kaum die regelmäßigen Formen nach der 5. Klasse, kryoti usw, 10 welche ja kein konsonantisches, sondern ein vokalisches r enthalten.

Das sweimal belegte kuru ist neben einmaligem kurmaß der alteste Vertreter der küntigen Formenreihe kuroti, kurvanti, Daran schließen sich im Atharva-Veda außer vier Fällen von is kuru eine ganze Anzahl von Formen des tiefstufigen Stammes kuru, z. B. kurvanti (einmal), ferner kuroti, akaros, akarot, Um das ungefähre Bild in der Entwicklung dieser Formen-

<sup>1)</sup> Nach einer ersten Niederschrift dieser Zeilen ist in J. F. 43, 30 eine Bemerkung von Emzens über kroeif oreichienen. Seies Ansiche berührt sich mit der meinigen in dem Punkt, daß auch nach ihm Formen nach der Z. Klasse wie korzi mußgebenden Einfuß bei der Entstehung der in Betracht kommenden ar-Formen im Vedischen und Mitteliädischen, geht bestglich der Priessenformen mit o. v. e im Buffür incht von den älleren Formen kurs, kurnoå, sondern von dem erst spätzene kurvont sau, und betrachtet dieser, was ich am entschiedensten hehbene muß, als eine "Basis". Ich glaube daher, daß eine nachträgliche Veröffentlichung meiner früher näderreierten Aucht nicht nicht wie den dierer

reihe etwas zu vervollständigen, bemerke ich noch weiter, daß im Käthakam außer kuru und dem im Rigveda einmal belegten kurnaus gleichfalls eine Anzahl von Formen, ähnlich denen des Atharva-Veda, dazu noch einige weitere, wie der Opt. kurydt vorkommen, und daß die starken Formen des Typs karoti an Zahl wesentlich zugenommen haben. Daneben aber herrschen nicht nur im Atharva-Veda die Formen des Typs kraoti vor, sondern auch im Kaṭhakam sind neben überwiegender Häufigkeit der einen Form karoti die Bildungen odes Typs kraoti immer noch in der Überzahl.

In der Brähmana-Periode hat sich das Verhältnis so gewandelt, daß wir im A. B. neben nur einmaligem kurut isiebzigmal kuroti, neben viermaligem kuru einmal krauhi haben. Auch sonst überwiegen da die jüngeren Formen, die im Imperf., 15 Opt. und einigen Indicativ Präs-Formen keine alten Formen mehr neben sich haben.

Innerhalb der neuen Formenreihe sind also die hochstufigen des Typs karoti sichtlich jünger als die tiefstufigen des Typs kurut, kurute. Die ersteren können also für die Wiederein20 führung des r an Stelle des 20 nicht verantwortlich gemacht werden; sie sind vielmehr selber noch mehr als kuru aus kunu der Erklärung bedürftig.

Aus den vom Präs-Stamm weiter abliegenden Tempusformen wie cakara wird man das r nicht beziehen wollen. Die 28 Nebeneinanderstellung von karoti: kurvanti im jüngeren Paradigma zeigt eine doppelte Abstufung, nämlich erstens in der Wurzelsible (ar: ur) und zweitens in der Suffixsible (o: u.), ein ganz auffallendes, unorganisches Verhältnis, durch welches die Abstufung bei diesem häufigen und in manchen Verwensod ungen einem Hilfsverb sich annähernden Verbum zu einer überdeutlichen Charakterisierung der Formen gesteigert ist. Dieses Nebeneinander ist auf keine Weise lautlich zu erklären, muß also durch Formübertragung entstanden sein. karoti seinerseits muß eine Kontaminationsbildung aus Formen, die mit skar- beginnen, und solchen, die Suffik -no- haben, sein.

Befriedigen kann bei dieser Sachlage nur eine Ableitung, welche sowohl die Übertragung des r in die mittelindische laut-

gesetzliche Stammform kun, als die Verknüpfung der Stammgestalt kar- mit dem suffixalen -o- erklärt. Nunmehr ergibt sich unmittelbar, daß die Formen des jüngeren Typs entstanden sind durch eine Kontamination der nach mittelindischen Lautgesetzen umgestalteten Flexion nach der 5. Klasse (krnomi > 1 \*kunomi) und der Flexion dieses Verbums nach der 1. und 2. Klasse, wie A. V. karşi, R. V. krtha (2. Klasse) und karasi, karati (A. V. und R. V.), karāma (A. V.), karanti (R. V.), karase, karate, kara (R. V.) (1. Klasse). Die Formen dieser beiden Typen sind allerdings schon im Vedischen so im Zurückweichen, 10 daß sie zwar im R. V. sehr häufig, im A. V. jedoch bereits auf ein Minimum reduziert sind und im Käthakam noch drei Formen nach der 1. Klasse, keine nach der 2. Klasse vorliegen. Aber im Mittelindischen haben die Formen nach der 1. Klasse noch volles Leben in Pā. impt, kara, ātm. kare, opt. kareyyam, 15 (2. Klasse in opt. kayirā), Pr. karaï (karadi), umgebildet kareï (kalei). Nun beweist aber die Wandlung des r zu u in kuru, daß wir die Erklärung unserer ganzen Formengruppe im Urmittelindischen zu suchen haben. Die große Häufigkeit der Formen der ersten Klasse im älteren Vedischen, ihr zähes 20 Fortleben im Mittelindischen, das Vorhandensein von Formen der 2. Klasse in diesen beiden Sprachtypen läßt erkennen, daß im Urmittelindischen die Bildungen karati. \*karti neben krnomi in reichem Gebrauch standen. Hier nun hat sich die Kontamination von karati: \*kunoti und karate: \*kunute zu karoti, kurute 25 vollzogen. Abgesehen von anderen, allgemeineren und leicht auszudenkenden Gründen wird das Bestehen von Formen der 2. Klasse: karti. \*krte (krse) verhindert haben, daß die Kontaminationsbildung in Unformen wie \*kuroti und \*karute auswich.

Es scheint ferner, daß die Wiedereinführung des r in den lautgesetzlich entstandenen Stamm kun nicht als eine Adaption an die Hochsprache verstanden werden muß, da sie in derselben Weise wie im Sanskrit auch im Mittellindischen vorhanden gewesen sein muß, wie pä. kubbanit, pr. kuvvanti as zeigen. An sich ist zwar denkbar, daß diese Formen einer Einwirkung der Hochsprache auf das Mittellindische zu verdanken sind, und eine Anpassung von hochsprachlichem kurvanfi usw. an die Lautverhältnisse des Päli und Prakrit darstellen. Gezorn's Bemerkung in seiner Darstellung des Päli im "Grundriß" S. 123, daß die Bildungen vom Stamme kubbasspeziell der Gäthä-Sprache (und der Kunstdichtung) eigen sind, könnte diese Auffassung nahelegen. Jedoch spricht das Vorherrschen des Typus karoti im Päli dafür, daß die kontaminierte Flexion karoti, kurvanti dem Mittelindischen organisch angehört. Ferner zeigen pä. kummi, das im Epos belegte to kurmi und das von Presenen, S. 356 allerdings angezwiefelte S. kummo, daß die Übertragung des r auch den niederen Reerionen der Sprache eigen war.

Røvedisch ürdhva- sthä.

Das Verdienst der Fravashi's an der Schöpfung der Welt ts wird Yt. 13, 76 gekennzeichnet mit den Worten: "... die damals aufrecht standen (\*\*rodud histonta), als die beiden Geister, der Kluge Geist und der Böse, die Schöpfung machten".

In meiner Übersetzung habe ich zu "aufrecht standen" zweifelnd bemerkt: "= in voller Kraft standen?".

BO GELDNER hat in seiner Metrik S. 92 und K.Z. 25, 546 übersetzt "bereit standen"; Wolff sagt dafür "bochaufgerichtet dastanden". Bartholomae verweist in seinem Wörterbuch Sp. 350 auf die Verbindung widho". .. dsthät RV. II, 30, 3 (n. 5).

Damit ist aber nur formal und äußerlich die Gleichartig-2s keit der Wortverbindung erwähnt, ohne daß für das inhaltliche Verständnis etwas gewonnen ist, wie eben die auf Вактисломав berühende. Wolfprische Übersetzung zeigt.

Am treffendsten ist die Geldensräsche Übersetzung, und statt "bereit" darf man ausdrücklich "hilfsbereit" sagen. Denn so dies ist an mehreren Stellen der Sinn der vedischen Wortverbindung. RV. I, 134, 1 übersetzt Geldensrähmen. Am sänfrät månnas sighadur: "die bereitstehende Freigebigkeit soll deinem Sinn willfahren". Soll wirklich die Freigebigkeit "personifiziert als Indras Begleiterin" (Geldensrähmenssiklärende Fußnote) dem Sinn des angerufenen Gottes Väyu willfahren, und nicht vielmehr gemäß Väyu's Sinn (für uns) hilfsbereit sein?; wie es denn sogleich im Folgenden heißt: "Komm mit Deinem Wagen herbei um zu schenken, o Vayu", denn da ist doch klar, daß der Gott uns Gaben schenken soll. — Einige der folgenden Stellen werden noch Zeugnis geben für die Gedankenverbindung zwischen dem Aufrechtstehen des Gottes im Sinne seiner Hilfsbereitschaft und den 5 von ihm erwissenen Gnaden.

Ich meine zunāchst RV. I, 30, 6: ardhosā tishā na ūtāye 'smín võje "steh uns bereit zur Hilfe in diesem Wettkampf' und RV. I, 36, 13: ardhosā a şis va ūtāye tishā devő nā savītā ārdhov võjasya sānītā... 14: ārdhov na b pāhy ānhass to ni ketānā; 18: "steh uns ja bereit zur Hilfe wie Gott Savītar, (hilfs-)bereit als Gewinner des Wettkampfs.... 14: (hilfs-)bereit schütze uns vor Bedrāugnis mit deinem Schein (Banner)"; RV. VI, 24, 9: ... prējē yandhi suta pāwan võjān sthā a şi ārdhosā atī āriṣanyan "gewähr uns Gewinn und Sieg, du Soma-tirinker, steh uns bereit mit Hilfe, nicht ausbleibend"; RV. VIII, 19, 10: yāsya tvām ūrdhos ādhvarāya tiṣthasi kṣayādvīrāj sā sadhāte "bei wessen Opferhandlung du (hilfs-)bereit zugegen bisk, der hat Erfolg als Beherrscher von Mānnern".

Im Gegensatz zu den bisher angeführten Stellen ist die 20 VON BARTHOLOMAE genannte Strophe RV. II, 30, 3 weniger geeignet, den für die Yaststelle passenden Sinn der Redensart erkennen zu lassen. Denn da ist die Rede davon, daß Indra beim Vrtrakampf sich im Luftraum aufrecht (aufgereckt) hinstellt, um seine Waffe zu schleudern. Hier gilt also der ur- 25 sprüngliche, unmittelbar anschauliche Sinn des Aufrechtstehens. Daß freilich beides, die sinnliche Bedeutung des Dastehens in aufrechter Haltung und die daraus hervorgegangene Bedeutung der tätigen Bereitschaft zu Gunsten eines andern sich eng berühren und ineinander übergehen, ist unverkennbar. So kann so die räumliche Bedeutung nicht wohl sinnenfälliger sein als bei der Aufrichtung des Opferpfostens. Nach RV. III. 8, 1 ist aber auch er gerade durch diese Stellung hilfreich: yad ūrdhvás tisthā drávinehá dhattāt "wenn du aufgerichtet stehst. dann gib hier Reichtümer".

Außerhalb der Verbindung mit  $sth\bar{a}$  ist bei dem Adjektiv  $\bar{a}rdhv\hat{a}$ - die unräumliche Bedeutung nicht entwickelt. Nur

mauchmal enthält dann das Wort neben der ursprünglichen Bedeutung eine Beimischung des Sinnes der Hilfsbereitschaft, Als selbständiger Fall derart ist die schon erwähnte Stelle RV. I, 36, 14 nicht zu zählen: das ūrdhvá- steht da in un-5 mittelbarem Anschluß an die vorangehende Verbindung urdhvásthā. Dagegen ist der eingangs erwähnten Stelle I. 134. i sehr ähnlich und schon öfter damit verglichen worden: RV. VIII, 45, 12 ūrdhvá hí te divé-dive sahásrā sūnftā śatá jaritrbhyo vimámhate "denn Tag für Tag sind dir 100 000 reiche 10 Gaben zur Verfügung, die du dem Lobsänger reichlich spendest". Der Nebensinn der Hilfsbereitschaft geht daraus hervor, daß eben nur der mannhaft und kraftvoll dastehende, nicht ein kleiner, gebückter, geduckter oder liegender, Hilfe zu erweisen im Stand und dazu in Bereitschaft ist. Und so ergibt sich 15 die übertragene Bedeutung mehrfach bei Gottheiten, von denen an sich und ihrer Natur nach öfters gesagt wird, daß sie aufrecht stehen oder sich erheben. So von Agni IV, 4, 5. Da heißt es vorher Str. 4: úd aone tistha prátuā tanusva, nuàmitran osatat.... "Erheb dich Agni, strecke dich dagegen, brenne 20 die Feinde nieder . . . . Str. 5: ūrdhvó bhava práti vidhyádhuasmát "richte dich auf, schieße sie von uns fort.....". Im Sichaufrichten soll er die erwartete Hilfe betätigen. . . . Ähnlich von Indra RV. X, 23, 1: ūrdhváthā būd ví sénābhir dáyamāno ví rādhasā "Er hat sich aufgerichtet, mit... 25 mit Freigebigkeit verteilend".

Durch diese Betrachtungen ist die Bedeutung von aradwo stā im Awesta geklārt. Darüber, daß die Fravashi's, wie es an iener Yaštstelle vorausgesetzt ist, bei der Schöpfung zugegen waren, und daß sie dabei helfend mitgewirkt haben, verweise so ich auf meine Religion Zarathustras S. 153 und 231.

Bemerkenswert ist, daß offenbar die Redensart urdhva sthā und ihre Bedeutung "(zur Hilfe) bereit stehen" bereits urarisch entwickelt war.

# Awestisch hukərəpta-.

Die Awestaüberlieferung bietet uns die drei einander ähnlichen Wörter: hu-kərə p- (von Bartholomae als hu-kəhr pangesetzt), mit dem Nom. Sing. hukərəfš (Y. 9, 16); sodann

hukarapta-: und drittens hukaraptama-. Y. 1. 1 und Y. 26. 2. im Acc. Sg. hukara utamam. Thre Bedeutung ist .. wohlgestaltet". Durchaus einleuchtend ist die Erklärung des ersteren als Bahuvrihikompositum mit krp-, kərəp- "Gestalt" als Hinterglied (doch siehe über dieses weiter unten). Dann aber ist es 5 weniger glaubhaft, daß das diesem so ähnliche hukarantaanderen Ursprung haben soll: nach verbreiteter Anschauung soll es als Hinterglied das Verbaladjektiv \*krpta- (ai. klpta-, iran. \*krfta-) von Wurzel klp "zubereiten" haben. Wenn man dann das dritte dieser Wörter als eine superlativische Weiter- 10 bildung von dem Wort auf -karan- ansieht - wie sich das ia aufzudrängen scheint - so wird man doch in Verlegenheit sein, es von dem bis auf die letzte Silbe -ma- gleichen hukarəpta- loszureißen.

Ich meine, dieses ist auch Bahuvrīhi, mit Suffix -ta- weiter- 15 gebildet wie ai. an-ap-ta- "nicht wässerig" (RV.), amanyuta--ohne Groll" (AV.) und ähnliche (Brugmann, Grdr. II a. 402). Übrigens kann hukarata- -gut gemacht" die Übertragung des Suffixes -ta auf ursprüngliches hukaran- begünstigt haben.

Merkwürdig ist, daß nur die Stelle mit hukaranta- metrisch 20 in Ordnung ist Yt. 5, 127, vorletzte Zeile: ya@ača hukərəpta fătāna (8). Bei hukarantama- ist jedoch eine metrische Berichtigung nötig. Ich gebe die Stellen Y. 1. 1 und Y. 26. 2 im Zusammenhang, um ihre metrische Gestalt zu zeigen:

|    | nivaēbayemi hankārayemi                       | 10       |    |
|----|-----------------------------------------------|----------|----|
|    | daθušō ahurahe mazdà (lies: -ōho)             | 10       |    |
|    | raēvato (lies: rayivato) x arənamuhato (lies: | -nhv-) 8 |    |
|    | mazištaheča vahištaheča                       | . 8      |    |
|    | sraēštaheča (lies: srayiš-) xraoždištaheča    | 10       | 30 |
|    | xravwištaheča hukərəpt(əm)aheča               | 10       |    |
| nd | Y. 26, 2:                                     |          |    |
|    | vīspanamča ānham paoiryanam                   | 10       |    |
|    | fravašinam iča yazamaide                      | 10       |    |
|    | fravašīm avam yam ahurahe mazdā               | 12       | 35 |
|    | mazištamča vahištamča                         | 8        |    |
|    | sraēštamča (lies: sravištam.) zraoždištamča   | 8        |    |

xravwištamča hukoro pt(om)am1)ča ašāt apanotomamča

274

Was nun hukərəfš Y. 9, 16 betrifft, so ist die Stelle durch GELDNER, Metrik S. 35 nicht in Ordnung gebracht. Am besten s setzt man da wohl auch für hukərəfs das an den andern Stellen gültige hukərəfta- ein, obwohl die dann sich als nötig ergebende Form hukarafta eine einschneidendere Konjektur gegenüber dem Überlieferten ist, als die Tilgung einer Silbe an den vorherbesprochenen Parallelstellen. Wir sind nun freilich gerade 10 von der an dieser Stelle überlieferten Form ausgegangen, um diese Wörter an krp- "Gestalt", nicht an Wurzel klp anzuschließen, und gerade diese Lesung geben wir jetzt zu gunsten einer metrischen Koniektur auf. Aber in Wahrheit wird dadurch die Herleitung von krp- (gemäß dem, was vorher über 15 die Formbildung gesagt wurde) kaum erschüttert. Und wichtiger ist, daß das Wort in allen drei Gestalten als wesentlich ein und dasselbe erkannt und zugleich der metrische Text bereinigt wird.

# II. Mutter und Kind bei Mensch und Tier in einigen vedischen Vergielchen.

In dem an Indra gerichteten Lied RV. 4, 19 ist von der Befreiung der Gewässer oder Flüsse aus dem Verschluß im Felsen die Rede, und da heißt es Strophe 5: abhi prå dadrur jånago nå gårbham räthå iva prå yaguh sakkim dårayab. Die st übersett GELUNER: "wie Frauen (Fußnote: "bei der Geburt") taten sie ihren Leibesschoß auf, wie Wagen setzten sich die Felsen mit einem Male in Bewegung". Dabei ist abhi pra dadrur aufgefaßt als Form von dar "spalten". GELDNER weist aus dem Mahäbhärata eine Stelle nach, wo das Passiv dieses 50 Verbs mit den gleichen Präverbien von der sich brechenden Flut gebraucht ist; mit pra allein kommt es im Altareya Brähmapa passivisch im Sinne von "risisg, runzelig werden" vor. Es wird dadurch als möglich gezeigt, daß an unserer Stelle das Aktiv des Verbs ein transitives "öffnen, einen Spalt

aufmachen" bedeuten kann. Aber diese Bedeutung selbst ist damit nicht aufgezeigt und der vielleicht nicht unerläßliche, aber doch erwünschte Hinweis auf einen Zusammenhang, wo das Verb mit Bezug auf den Geburtsakt gebraucht wirde, fehlt.

Doch würde man einen solchen Gebrauch des Verbs ohne Weiteres einräumen, sobald feststünde, daß das Hervorbrechen der Gewässer aus den Bergen mit der Geburt eines Menschenkindes verglichen wird. Diese Auffassung stützt Geldner mit dem Hinweis auf RV, 5, 45, 3; asmá uktháva nárvatasva je aárbho mahinām janúse pūrvušua ví párvato jíhīta "für diesen Spruch (hat) der Schoß des Berges zur ersten Erzeugung der großen (Gewässer), hat der Berg sich aufgetan". Da ist allerdings auch die Hervorbringung der zunächst im Berg verschlossenen Gewässer mit einer Geburt aus dem Schoß der is Berge verglichen (vgl. 3, 33, 1, worüber im Folgenden). Aber das Bild ist dabei mehr im Rahmen dessen geblieben, was auch unserer Ausdrucksweise geläufig ist. Wenn wir nämlich mit dem Ausdruck "Schoß der Erde" diese mit einem Mutterleib vergleichen, und ferner erotische Gedankenverbindungen 20 sich leicht einstellen, sodaß Pflügen und Aussaat mit der Zeugung verglichen werden können, so liegt es der dichterischen Bildersprache weniger nahe, von da zu klinisch-gynäkologischen Eindrücken überzugehen, und in schonungsloser Ausdrücklichkeit auf den Geburtsakt hinzuweisen.

Freilich, wer mag die Grenze ziehen dessen, was im Gedicht sagbar ist, was unter uns oder was in uralter Zeit bei einem fernen, fremden Volk zu sagen erlaubt ist? Ich sage nur, daß wegen dem "Schoß des Berges" in 5, 45, 3 ich von der Auffassung, daß dort die Frauen ihren Mutterschoß auf- 30 spalten, nicht überzeugt bin. Und so ist denn mit Grunzen's Behauptung, dadruß gehöre "jedenfalls zu dar, nicht zu drä" eine Entscheidung getroffen, die möglich, aber nicht zwingend ist. Wir müssen uns den Weg zu befriedigender Deutung offen halten, indem wir zurückkehren zu der Ab-30 leitung von dadruß aus Wurzel drä. Denn an der andern Stelle, wo diese Form begegnet (RV. 1, 69, 11), bedeutet sie Zeiters' (die Jen 18. MALVIII)

**— 123 —** 

<sup>1)</sup> Beachte die Schreibung in J. 2 mit -ft-.

.. sie sind gelaufen": darüber hat wohl nie Zweifel geherrscht. und auch Geldner übersetzt da .. sie sind geeilt" (s. über diese Stelle später). Zu unserer Stelle hebt Oldenberg in seinen Noten (I. S. 283) mit Recht hervor, daß bei Ableitung s von dadruh aus drā die beiden Verben prá dadruh und prá uauuh sehr passend neben einander stehen. Jedoch findet OLDENBERG den Vergleich "seltsam", den er - wenn auch zweifelnd - an dieser Stelle annimmt: ..wie Frauen, die zu einer Entbindung laufen". Daß aber befreundete und be-10 nachbarte Frauen eine Wöchnerin besuchen und dabei kundig und neugierig das Neugeborene betrachten, das wäre nicht verwunderlich: warnm sollte ein so natürlicher menschlicher Vorgang dem Dichter nicht Anlaß zu einem Vergleich geben können? Oldenbebg stellt bei "Entbindung" die Zwischen-15 frage: "liegt das in gárbham?" Das muß es jedenfalls nicht: fassen wir das Wort als "Neugeborenes", was lexikologisch unbedenklich, ja das Gegebene ist, so entspricht das um so ungezwungener manchen Vorkommnissen im Frauenleben nach Art der soeben angedeuteten Situation. Damit sind wir aber 20 auch nicht mehr gebunden an die Gedankenbeziehung zu dem Geburtsakt, die ich weiß nicht wer (vielleicht Hirzel, den OLDENBERG nennt) in die Stelle hineingelegt hat: dem Vergleich wäre somit das Befremdliche genommen, garbha-kann "Neugeborenes", kann aber ebensowohl überhaupt ...Kind" sein, 25 Wir brauchen also gar nicht an einen Wöchnerinnenbesuch zu denken: es gibt andere Lebenslagen genug, wo Frauen (mehrere) nach einem Kind (Einzahl) hervorlaufen: es schreit etwa eines auf der Dorfstraße und da und dort laufen Frauen aus ihren Häusern hervor, zu sehen, ob es das ihrige ist, dem etwas so zugestoßen, ob sie helfen oder die Streitenden auseinanderbringen müssen und was dergleichen mehr ist.

Wir gelangen also zu einem ganz anschaulichen und gar nicht seltsamen Bild, wenn wir annehmen, daß die da und dort aus dem steinigen Grund hervorsprudelnden Rinnsale, die 35 von allen Seiten kommen und an einer tieferen Stelle sich sammeln, verglichen werden mit Frauen, die von allen Seiten aus ihren Häusern herauskommen und in die Mitte herzulaufen zu einem Kind, um das sie sich in irgend, ner Weise annehmen wollen. Wenn wir also übersetzen: "Sie liefen herbei (und) hervor wie Frauen zu einem Kind . . . " so ist alles in Ordnung: wir sind freilich damit nicht weiter, als man vor mehr als einem halben Jahrhundert war - so übersetzte Grass- 5 MANN. Gewiß ist der Reveda viel komplizierter als man damals meinte, aber man muß um deswillen erst recht keine Komplikationen hineintragen, wie das seither oft geschehen ist.

Wahrscheinlich ist das Hervorlaufen der Wassermassen. der armauch, von denen im Folgenden die Rede ist, mit dem 10 Zusammenlaufen von Frauen und mit der schnellen Fahrt von Wagen verglichen, so daß die zweite Zeile mit der von Olden-BERG (Note zu dieser Stelle) erwogenen Konjektur adreh statt ádrayah zu übersetzen ist: "wie Wagen fuhren sie gleichzeitig ans dem Felsen hervor". Wenn man das Überlieferte 15 halten will, muß man mit HILLEBRAND, Ved. Myth. III, 182, Anm. annehmen, daß Felsblöcke herabfallen: das kann Folge von Indras Felsen zerschmetterndem Schlag sein, aber auch Folge davon, daß das plötzlich hervorbrechende Wasser das Erdreich lockert. Beides naßt aber weniger in den Zusammenhang als 20 ein doppelter Vergleich der Wasserströme mit Frauen und Wagen, der durch den Parallelismus von dadruh und uanuh empfohlen wird und für die Koniektur adreh spricht.

Die von mir wiederum empfohlene ursprüngliche Auffassung des ersten Satzes hat ihr vergleichbares Gegenstück 25 daran, daß öfters gesagt ist, daß die Gewässer über die Gefilde eilen wie Kühe und zusammenströmen wie Mutterkühe. die zu einem neugeborenen oder blökenden Kalbe herbeigelaufen kommen. Das entspricht genau den menschlichen Situationen, die iener andern Stelle zugrunde liegen.

Stellen der Art sind: 10, 75, 4 abhí tvā sindho šíšum ín ná mätáro väsrá arsanti pávaseva dhenávah "sie (die Gewässer) rauschen zu dir hin, o Sindhu, wie zu dem Kind die Mütter, wie brüllende Kühe mit Milch". Das Nächstliegende ist, hier unter śiśu- ein Kalb. unter den Müttern Mutterkühe zu ver- 35 stehen. Aber es kann auch ein doppelter Vergleich, mit Menschenmüttern und Kind, und sodann mit Kühen sein. Das-10\*

selbe Bild I, 186, 5: "wie nach dem Jungen (Kalb, śiśu-) strebt Sindhu wie eine milchreiche (Kuh)".

In Parallele stehen Wasserlauf und Kuh mit Kabb auch, wenn beides mit Liebesbegehren verglichen wird, RV. 10, 145, 6: 5. mir soll dein Sinn nachgehen wie dem Kalb die Kuh, wie Wasser dem Lauf entlang läuft". Das heißt: wie nach abwärts zu laufen dem Wasser natürlich, nach dem Kalb zu laufen Trieb der Kuh ist, so soll es dem Manne gar nicht möglich sein, seinen Sinn auf eine andere als die beschwörende 10 Frau zu richten.

Weiterhin ist der Lauf des Wassers mit Kühen, die sich zu ihren Kalbern begeben, vergitchen 3, 33, 1, wo die Schnelligkeit des Wassersturzes außerdem mit laufenden Rossen, und der Wasserreichtum mit dem Milchreichtum von Kühen verse glichen ist (diesen häufig wiederkehrenden Vergleich verfolge ich hier nicht) "Aus dem Schoß (updstha-) der Berge eilen wie zwei losgebundene Stutten, die um die Wette laufen, die beiden Flüsse) Vipaś und Śutudri hervor, wie zwei glänzende Mutterkühe mit Milch, die ihre Kälber lecken." Der Vergleich so mit den Mutterkühen, die die Kälber lecken, kehrt in der dritten Strophe des Gedichts wieder. Das hat schon Prsourz, Ved. Stud. II, 48 hervorgehoben; ygl. dazu noch 2, 35, 13.

Ohne Erwähnung der Külber ist das Laufen der Kühe Vergleichsgegenstand für die Flüsse 1, 32, 2, wowie in 4, 19, 5 20 von der Vytratötung die Rede ist: "wie brüllende Kühe eilend liefen die Gewässer stracks zum Meere". Geldens nimmt dabei an, daß da der Stall das Ziel der Kühe ist, uud sie heimlaufen, so wie die Flüsse ins Meer einmünden. Wohl möglich; doch ist mir entsprechendes aus dem Rgveda nicht so gegenwärtig"), und die Analogie mit 3, 45, 3 führt eher auf das Umgekehrte: da gehen die Bäche in den Teich wie die Kühe aufs Feld hinausziehen.

Das, wovon wir ausgegangen sind, daß der Wasserlauf in Vergleich gestellt wird mit dem Herzueilen der Mutter 25 zum Kind, findet sich wieder 3, 1, 4, wo die Gewässer oder Flüsse zu Agni kommen, wie Stuten zum neugeborenen Füllen (śiśum na jātám).

Wie geläufig dieser Vergleich ist, zeigt sich nun auch darzu, daß ebenso wie die Wasserläufe auch das Zusammenströmen des Somasaftes unter diesem Bild gesehen wird. So 9, 13, 7: "brüllend rauschen die Indus wie die Kühe zum Kalb" und 9, 100, 1 und 7, wo die Kihe zu einem neugeborenen Kalb (1: vatsám ... pårva åyuni jätám, 7: vatsám jätám) herbeikommen. Ähnliches noch öfter.

In diesem Zusammenhang finden wir den entsprechenden in Buft: 9, 93, 2: "Der Hengst (nämlich Soma) läuft mit den Wassern zusammen wie ein Junges zu den Müttern hinstrebend". Ob Menschenkind oder Füllen, oder, wie am wahrscheinlichsten, ein Kalb gemeint ist, geht aus der Stelle nicht hervor.

Ebenso wie die Wasserströme und der in die Kufe rieselnde Soma werden auch die Gebete, die zu den Göttern eilen, mit Kühen und dem zärtlichen Verhältnis zu ihren Kälbern verglichen. Sie umschmeicheln den Gott, wie Kühe die Kälber lecken (3, 41, 5; 1, 186, 7) oder brüllen ihm zu wie Kühe dem 20 Kalb (6, 45, 25; 8, 88, 1; 8, 95, 1). Gerade in diesem Zusammenhang sind nun auch öfters Frauen Gegenstand des Vergleichs, aber nicht um ihrer Mutterliebe willen, sondern die erotische Liebe, mit der sie den Gatten liebkosen, gibt da den Vergleichspunkt ab. Es ist auffallend, wie selten der 25 Rgveda von der Mutterliebe im Menschenleben spricht, wie oft dagegen das Bild von Kuh und Kalb dafür eintritt. Gerade dies aber berechtigt uns, in dem Herzulaufen der Kühe zu einem Kalb das Gegenstück und den Parallelfall zu erkennen zu dem, was damit wohl als die richtige Auffassung der Stelle. 30 von der wir ausgegangen sind, bestätigt wird.

Und da wir gesehen haben, daß bezüglich der herabnendene Ströme und der aufsteigenden Gebete ähnliche Bilder gebraucht werden, kommt nun noch eine weitere Parallele hinzu. Wie dort in 4,19,5 das Rinnen des Wassers durch so den doppelten Vergleich mit herzulaufenden Frauen und eilenden Wagen geschildert wird, so werden auch die rinnenden

<sup>1)</sup> Lieder gehen zu Agni wie Kühe in den Stall: RV. 8, 43, 17. [K. N.]

Somasätte und die emporschwebenden Lieder mit Wagen verglichen. Zu dem Vergleich mit den Wagen hat Oldenberg in seiner Note zu 4, 19, 5 bereits einige Parallelen genannt. Es kommen hiuzu 9, 10, 1 und 9, 22, 1. Besonders ist jedoch shinzuweisen auf 8, 95, 1, wo Wagenführer und Khle in derselben Weise nebeneinander stehen, wie in 4, 19, 5 die Frauen und die Wagen, und zwar als Bild der Lieder gebraucht, so daß sich nochmals bestätigt, daß wir berechtigt sind, bei Liedern und Wassern gleichartige Vergleiche zu erkennen, und das Bild von Menschenmutter und Muttertier als gleichartig zu betrachten. Es heißt da: "Zu dir, du Liederfreund, gelangten beim Keltern die Lieder wie Wagenfahrer, dir, o Indra. brüllen sie entergen wie die Mutter dem Kalbe".

Eine arische Form magischer Gottesanrufung.

## Herman Lommel, Frankfurt a. M.

Eine Gottesanrufung im Awesta zählt in breitester Ausführlichkeit alle möglichen und denkharen Aufenthaltsorte des Gottes auf. Ich will das Textstück, das den Ausgangspunkt der folgenden Erörterung bilden soll, unter Weglassung lästiger Wiederholungen, aber mit vollständiger Anführung der einzelnen Ortsangaben hier wiedergeben. Es heißt im Rashn Yasht (Yt. 12), § 9-37: "Wenn du, o wahrhaftiger Rashnu, in dem Erdteil Arzahi bist, rufen wir herbei, erfreuen wir den kraftvollen Rashnu . . . Wenn du, o wahrhaftiger Rashnu, in dem Erdteil Savahi bist, rufen wir herbei . . . Wenn du, . . ., in dem Erdteil Fradadafshu, - in dem Erdteil Vidadafshu bist, rufen wir herbei . . . Wenn du, . . . in dem Erdteil Vourubarshti - in dem Erdteil Vourujarshti - bist, rufen wir herbei... Wenn du, . . ., in diesem Erdteil hier, dem glänzenden Chvaniratha bist, rufen wir herbei . . . Wenn du, . . ., im Meer Vourukasha bist, rufen wir herbei . . . Wenn du, . . ., auf jenem Baume des Falken bist, der inmitten des Meeres Vourukasha steht, usw., rufen wir herbei . . . Wenn du, . . ., an den Quellen (?) der Raha bist, rufen wir herbei . . . Wenn du an der Mündung der Raha bist, rufen wir herbei . . . Wenn du, . . ., an der Grenze dieser Erde bist, rufen wir herbei . . . Wenn du. . . . in der Mitte dieser Erde bist, rufen wir herbei . . . Wenn du, . . ., irgendwo auf dieser Erde bist, rufen wir herbei . . . Wenn du, . . ., auf der hohen Hara usw. bist, rufen wir herbei . . . Wenn du, . . ., auf dem bohen Hukarva usw. bist. rufen wir herbei . . . Wenn du. . . . auf dem Gipfel der hohen Harati usw. bist, rufen wir herbei . . . Wenn du, . . . auf dem Stern Vanant usw. bist, rufen wir herbei . . . Wenn du. . . ..

373

auf dem Stern Tishtriya usw. bist, rufen wir herbei . . . Wenn du, . . ., auf dem Sternbild Haftoringa bist, rufen wir herbei . . . Wenn du. . . . auf ienen Sternen, die Wasser enthalten - die Erde enthalten, - auf jenen Sternen, die Pflanzen enthalten, bist, rufen wir herbei ... Wenn du, .... auf den Sternen, die dem klugen Geist zugehören, bist, rufen wir herbei ... Wenn du. ..., auf dem Mond usw. bist, rufen wir herbei ... Wenn du. ..., auf der Sonne usw. bist, rufen wir herbei ... Wenn du, ..., bei den anfangslosen Lichtern usw. bist. rufen wir herbei . . . Wenn du, . . ., im Besten Dasein usw. bist, rufen wir herbei . . . Wenn du, . . ., im lichten Haus des Lobes bist, rufen wir herbei, erfreuen wir den kraftvollen Rashnu,' Mit dieser Anrufung vergleiche man im Rgveda 1, 108, 7 ff. 7: .Wenn ihr, Indra und Agni, euch ergötzt an eigener Heimstätte, wenn bei einem Priester oder einem König. ihr opferwürdigen, so kommt doch von dort her, ihr zwei bullenstarken. und trinkt von dem gekelterten Soma. 8: .Wenn ihr. Indra und Agni. bei den Yadus, den Turvaśas, wenn ihr bei den Druhvus, den Anus. den Purus seid, so kommt doch von dort her usw.' wie 7. 9: .Wenn ihr. Indra und Agni, zu unterst oder mitten auf der Erde oder zuhöchst der Erde seid, so kommt . . . . 10: .Wenn ihr. . . . . zuhöchst oder mitten auf der Erde oder zu unterst derselben seid, so kommt . . . ' 11: , Wenn ihr, . . . , im Himmel seid, wenn auf der Erde, wenn auf den Bergen, in den Pflanzen, in den Gewässern. so kommt . . . ' 12: , Wenn ihr, . . ., beim Aufgang der Sonne, in der Mitte des Tages in eurem Wesen euch ergötzt, so kommt doch von dort her usw.' wie 7.

Anfaßhlungen verschiedenartiger Aufenthaltsorte des angerufene Gottes gibt es auch sonst im Altindisehen. Solche Stellen aus dem Rgveda sind: RV. 6, 40, 5: "Wenn du, o Indra, im fernsten Himmel bist, wenn abseits, oder wenn du auf deinem eigenen Sitz oder we old auch seist, von dort aus zu unserm Opfer (komm) zu Hilfe.' RV. 8, 8, 14: "Wenn ihr Nasatyas in der Ferne seid, wenn in der Nähe . . ., so fahrt von dort her mit eurem . . . Wagen, o Adwin; shulch RV. 1, 47, 7. Ferner RV, 8, 10, 1: "Wenn ihr auf

(der Erde), die weitreichende Wohnsitze gewährt, seid, oder dort im Licht des Himmels, oder wenn im Meere, in dem zurechtgemachten Hause, so kommt von dort her, o ihr Aśvin. In demselben Gedicht, Strophe 5 f.: ,Wenn ihr Asvin heute im Westen seid, wenn im Osten . . ., wenn bei den Druhyus, bei den Anus, den Turvaśas, den Yadus, ich rufe euch, so kommt herbei. 6: .Wenn ihr in der Luft fliegt, ihr Vielnützenden, wenn durch diese beiden Welthälften hin, wenn ihr nach eurer Art den Wagen besteigt, dann fahret von dort aus herbei.' RV. 8, 12, 16f.: ,Wenn du, o Indra, bei Visnu oder wenn du bei Trita Aptya oder wenn du bei den Maruts am Soma dich ergötzest... 17: ,oder wenn du, o Śakra, in der Ferne oder auf dem Meere dich ergötzest, erfreue dich an dem von uns gekelterten (Soma).' RV. 8, 13, 13: ,Ich rufe dich beim Aufgang der Sonne, ich rufe dich in der Mitte des Tages . . . . ; ebenda Str. 15: Wenn du, o Sakra, in der Ferne bist, wenn in der Nähe, o Feindtöter, oder wenn auf dem Meere, bist du Liebhaber des Somakrautes. RV. 8, 97, 4f.: Wenn du, o Sakra, in der Ferne bist, wenn in der Nähe, o Feindtöter, von dorther lockt dich, o Indra, der Mann, der Soma gekeltert hat, mit Liedern, die zum Himmel dringen (?), mit mähnigen (Rossen). 5: .Wenn du im Licht des Himmels bist, auf der Weite des Meeres.1 wenn auf dem irdischen Sitze, o großer Feindtöter, wenn im Luftraum, so komm herbei. Dann ist noch aus den Valakhilva-Hymnen zu nennen: RV. 8, 50, 7: .Wenn du jetzt in der Ferne, oder wenn du auf der Erde, im Himmel bist, spanne die Falben an, o Indra, . . . komme herbei. Ganz ähnlich RV. 8, 49, 7,

Diese Art der Anrufung hat die Bedeutung einer Beschwörung, und eine solche ist eben dadurch zwingend, daß kein möglicher Fall ausgelassen wird. Daher wird in Zaubersprütchen — bei uns und vielerorts ebenso wie in Indien — Vollständigkeit angestrebt, z. B. bei Nennung all der Plagen, Schädlinge, Dämonen, die mannen will. Dieses beim Abwehrzauber bekannte Verfahren kommt

Gans ähnlich RV, 8, 34, 13.

hier bei Herbeirufung der Götter in Anwendung, denn sie sollen mit magischer Kraft, wie bei einer Geisterbeschwürung, gezwungen werden, sich einzustellen. Darun werden möglichst unfassend alle denkbaren Aufenthalte der Gottheiten berücksichtigt. Das kann in rhetorischer Entfaltung geschehen, indem vom nachsten bis zum fernsten Ort alles durchgegangen wird, wo der Gott verweile könnte. Es ist zweckmißig, ein zusammenfassend-allgemeines Wort ("wo du auch seist" RV. 6, 40, 5) anzuwenden; eine versehentliche Auslassung wird dadurch unschlädlich gemacht, und zugleich kann die Aufahlung dadurch abgekürzt und die rednerische Entfaltung erspart werden.

Hisher gehört ferner RV. 1, 101, St. ,Ob du maruthafter an fernster Stätte oder ob du im nächsten Dorf dieh ergötzest, komm von dort zu unserm Opferfest. Bei Geldner, der über verjene-, Niederlassung, Gemeinde' sich eine falsche Ansicht gebildet hatte (vgl. Oldenberg, Gött gel. Anz. 1890, 416), kommt in der Übersetzung der Sinn dieser Stelle und der in ihr enthaltene Gegensatz gar nicht zur Geltung.

Ein weiterer Beleg dieser beschwörenden Anrufung im Rgveda ist noch 5, 73, 1, wo eine sprachliche Schwierigkeit besteht, deren Beurteilung durch den Vergleich mit den vorgenannten Beispielen bestimmt wird. Da heißt es: "Wenn ihr heute in der Ferne seid, wenn in der Nähe, o Aśvin (vgl. oben RV. 8, 13, 15 [8, 8, 14] und 8, 97, 4), oder wenn vielerorts, ihr Vielnützenden, wenn im Luftraum, so kommt herbei' (vgl. oben RV. 8, 10, 6; 8, 97, 5). Umstritten sind dabei die Worte yad va puru, in deren Übersetzung, die ich durch Sperrdruck hervorgehoben habe, ich mich Specht, ZII 5, 247 ff. anschließe. Gut verteidigt er seine Auffassung, daß hier ein viergliedriger Nebensatz mit viermaligem wenn' (yad) steht, gegen Oldenbergs, in seinen Noten zum Rgveda, ausgesprochene Annahme von nur drei Gliedern, deren drittes ein pleonastisches uad enthielte. Oldenberg beruft sich wegen solcher ppelsetzung von yad auf RV. 1, 141, 4; näher vergleichbar, weil ch inhaltlich ähnlich, ist RV. 8, 49, 7 (oben nur nebenbei erwähnt): Wenn du jetzt oder wenn du beim Opfer oder wenn du auf der Erde bist ... komm herbei', wozu Oldenberg bemerkt: "Gemeint wohl, ob jetzt beim Opfer oder (sonst) auf der Erde; ... der Vf. ging mit dem yat freigebig um. Da ist mit der Nebeneinanderstellung von jetzt' und "Opfer' und "Erde' der Gedanke unlogisch und kann nur leidlich eingerenkt werden, wenn man die Nachlässigkeit im Ausdruck sucht und die beiden Glieder "jetzt' und "Opfer" in einen einheitlichen Gedanken zusammenzieht, als ob sie nur ein yad hätten. Dagegen wird in 5, 73, 1 der Gedankengang gestört, wenn man das eine yad nicht gelten lassen will. — Es ist auch zu beachten, daß Oldenberg zwar in dem einen Fall (8, 49, 7) durch Einfügung des Wortes "sonst" einen verallgemeinernden Begriff ergänzt, der ihm also dort für den Zusammenhang nötig zu sein scheint, daß er aber im Gegensatz dazu mit Annahme von pleonastischem yad in 5, 73, 1 mit diesem auch den allgemeinen Begriff "yielerorts" beseitigt.

Diese Überlegungen, und der bis jetzt verstumte — jedenfalle nicht klar genug erfolgte — Hinweis auf die solenne, in Indien und Iran belegte Form der beschwörenden Anrufung durch mehr oder weniger vollständige Nennung der möglichen Aufenthalte der Gottheit, stützt Spechts Darlegungen gegen den Widerspruch, den sie neuerdings gefunden.

Wackernagel lehnt nämlich in der Altindischen Grammatik III, 188, § 97, bA (vgl. ebenda, S. 155, § 76a, δA) Spechts Annahme ab, das purå, welches ich mit vielerorts' übersetts habe, sei ein endungsloser Lokativ eines femininen Substantivs (Adjektivabstraktum) purå, Vielheit, viele Orte'. Bei dieser Streitfrage handelt es sich um Wortbildung und Flexion. Denn die Flexionslehre, soweit sie uns bekannt ist, gibt den für unsere Stelle erforderlichen Lokativ, sei es nach Specht von einem femininen 6-Stamm oder nach Bollensen, ZDMG 23, 933 (vgl. Wackernagel-Debrunner, S. 155) von dem Adjektiv auf un, nicht her, und dies eben ist der Grund, weshalb Oldenberg nach einer andern als der nabeliegenden Übersetzung des Satzes gestucht hat. Aber sein Versuch, den Nebenatz ydd est purå zu eliminieren, ist, wie von Specht und mir gezeigt worden, mißlungen und

tut dem syntaktischen und religionsgeschichtlichen Zusammenhang Gewalt an.

Diesen höheren Instanzen gegenüber genügt daher auch der positive Teil von Oldenbergs Löusungsversuch nicht, wonach die Wortfolge purü purubhinja (vielerorts, ihr Vielnützenden), wie Oldenberg sagt, "geschützt' sei durch das purü puruhhitáh in RV. 8, 2, 32. Da die Aufgabe aber nicht nur ist, den Text zu schützen (gegen etwaige Konjektur puraü), sondern auch zu verstehen und zu übersetzen, so kann das nur meinen, daß an unserer Stelle die beiden Worte so zusammengehören wie die in 8, 2, 32 ("der vielfach vielgerufene"), daß also zu übersetzen sei: "oder (wenn), ihr vielfach Vielnützenden, wenn ihr im Luftraum (seid)" So, als Adverb, faßt Debrunner bei Wackernagel a. a. O. 155 das durch die Parallele "geschützte" purü.

Es besteht allerdings ein auffallender Anklang, aber diese Parallele darf doch auch nicht die Zusammengehörigkeit unserse ydd es purå purubhuja mit dem ydd antdrikgs ... purubhuja 8, 10, 5 "wenn ihr im Luftraum (seid), ihr Vielnützenden' zerreißen, wo der gleiche Vokativ ohne Adverb nach einem lokativischen Ausdruck steht.

Man wird also zwar nicht mit Bollensen und Specht der Flexionsehre eine besondere Kasusform zuerkennen, aber ihrer richtigen syntaktischen Einsicht gegen Oldenberg und Wackernagel-Debrunner recht geben und die Ansicht Oldenbergs dahin modifizieren, daß im Sinne von purasi und in lokativischer, nicht adverbialer Funktion, in dem durch vollgultiges (nicht pleonastisches) ydd eingeleiteten Satz, als singulare Form, als augenblickliche Mißbildung purse eingetreten ist, eine sprachwidrige Form, die durch den Anklang und das Erinnerungsbild der Wortverbindung purs puruhatch, wo purse eine andere Funktion hat, hervorgerufen ist.

Diese Erklärung ist ein Mittelweg zwischen der von Oldenberg und der von Specht vorgeschlagenen und wird der Grammatik sowie dem Gedanken und Stil herkömmlicher Gottesanrufungen gerecht.

— Ich bemerke zum Schluß, daß bei dem von mir in der Einleitung meiner Übersetzung des Yt. 12 gezogenen Vergleich jenes Textstückes mit Pealm 139, 7—10 versäumt wurde, neben einer gewissen formalen Ähnlichkeit die Verschiedenheit der Grundhaltung hervorzuheben. Es handelt sich um die dichterische Schilderung der Allgegenwart Gottes in den bekannten Versen: "Wo soll ich hingehen vor deinem Geist . . . Fuhre ich gen Himmel, so bist du da . . . usw." Schief angewandt schlägt dieser Vergleich zu unsachlicher Herabestzung der Eintönigkeit aus, welche das Vollständigkeitsstreben und die Wiederholung in der Aufzählung der möglichen Aufenthalte des Gottes für uns haben; richtig ausgewertet ist der Vergleich lehrreich.

Der iranische Gott ist eben gerade nicht, wie der Gott des Alten Testaments, allgegenwärtig, sondern er ist jeweils an einem ganz bestimmten Ort; das gilt im wesentlichen ebenso von den vedischen Göttern. Es handelt sich dabei nicht nur um eine naivere Gottesvorstellung im Sinne einer weniger fortgeschrittenen Entwicklungsstufe, sondern es entspricht das der Besonderung im Polytheismus im Gegensatz zu der Allgemeinheit der jüdischen Gottesvorstellung. (Rashnu ist vermutlich eine erst nach Zarathustra in den Zoroastrismus aufgenommene Gottheit; er ist in diesem Yäsht Oberherr des Gerichtes [des Ordals]. Jedenfalls gehört dieser Yäsht seinem Charakter nach zu den polytheistischen Elementen des späteren Zoroastrismus.) Der Psalmist mag sich wohin immer im Raume wenden: nirgends entgeht er der Gegenwart und Macht des überall gleichermaßen anwesenden Gottes: die Beter, die in unsern Texten den Beistand eines Gottes suchen, zwingen ihn herbei und gewinnen ihn in ihre Macht, weil sie mit magischem Wort jeden einzelnen Ort zu nennen, einzunehmen, zu beherrschen wissen, an den der Gott - unter Ausschluß eines andern Aufenthalts - sich könnte entfernt haben. Der göttlichen Erhabenheit über den Raum ist für sie genug getan mit der Anschauung unbeschränkter Bewegungsmöglichkeit, aber es liegt in der Bestimmtheit seines persönlichen Einzelwesens. daß der Gott in jedem Augenblick nur an einer bestimmten Stelle sich befindet. Während in der Vorstellung des Psalmisten der Mensch nur einzelne bestimmte Orte aufsuchen kann und durch

diese Einschränkung der Ausdehnung Gottes durch den ganzen Raum hin entgegengesetzt ist, besteht hier das umgekehrte Verhältnis. Die Fäden oder Ströme oder Wellen magischer Kräfte, über die der Mensch verfügt, erstrecken sich überallhin und ihre Reichweite beruht auf ihrer Unbestimmtheit, im Unterschied zu der Bestimmtheit der klar umschriebenen Persönlichkeit, welche die Götter auszeichnet und an einen bestimmten Platz bindet. Daher vermag die bezwingende Kraft der Magie vermittels des Wortes dem Gott überallhin zu folgen. Dabei gilt es, den Gott lückenlos einzukreisen; und ihn von dort, wo man auf diese Weise seiner habhaft geworden, heranzuholen, bedarf es des unwiderstehlichen Zaubers, der in der rhythmischen Gleichförmigkeit und der beschwörenden Unermüdlichkeit der Antede liegt.

Es wäre wohl kaum angebracht, wenn man Wortgestaltungen, die aus so grundverschiedenen Anschauungen hervorgegangen sind, wie unser Väsht und ein Psalm, mit einerlei ästhetischen Kategorien bewerten wollte. Auslegung von Vedastellen.

Von

Herman Lommel, Frankfurt a. M.

## RV. 4, 54, 2.

Der Sinn von RV. 4, 54, 2 kommt in Geldners Übersetzung so unvollkommen zum Ausdruck, daß es als nicht überflüssig erscheint, ihn mit einigen Worten näher zu erklären.

Alle Wesen wollen fortleben, aber nicht zu sterben ist nur den Göttern gegeben, während das, was die Menschen erwarten dürfen, nur ist, daß ihr Leben in ihren Kindern fortdauert, daß sozusagen die Fackel des Lebens von Hand zu Hand geht. Daß das Leben des Vaters auf den Sohn übergeht und in ihm fortdauert, ist besonders in der Vater-Sohn-Zeremonie Kaush. Up. 2, 15 eindrücklich dargestellt; ebenso Brh. Ar. Up. 1, 5, 17.

In diesem Sinn heißt es denn an unserer RV-Stelle: 'Den opferwürdigen Göttern nämlich erstens verleihst du Unsterblichkeit (
— daß sie überhaupt nicht sterben müssen), das höchste Anrecht, sodann erschließest du als Gabe für die Menschen das Leben in der Aufeinanderfolge" (wörtlich: die aufeinanderfolgenden Leben; gemeint: die genealogische Abfolge des in der Zeugung förtgepflanzten Lebens).

Geldners Übersetzung: "(du weisest) den Menschen ihre Lebenszeiten in der richtigen Folge (zut), drückt das nicht aus. Fast könnte man denken, daß einem und demselben Menschen nacheinander Jugend, Mannesalter, Greisenalter verliehen wird, wiewohl auch das die deutschen Worte nicht aussagen. Daß die Folge eine "richtige" sei, ist müßiger Zusatz: natürlich lebt nicht der Sohn vor dem Vater oder der Enkel vor dem Großvater. Wenn Folge

herrscht, ist sie notwendig richtig, und ein solcher Zusatz kann nur irre machen, ob der Sinn recht verstanden sei. Es wird aus dieser Übersetzung nicht ersichtlich das Verhältnis von der bei den Göttern herrschenden Unsterblichkeit zu der bei den Menschen geltenden Übertragung des Lebens.

Begreiflich, wenn dieser Gedanke selten so rein ausgesprochen und meist mit dem Wunsch um lange Lebensdauer des einzelnen verbunden ist. Doch ist das, wovon wir hier sprechen, da oftmals unverkennbar mit enthalten. So 8, 18, wo Strophe 22 gesagt ist, daß wir Menschen in den Banden des Todes sind, und Strophe 18: "für Kind und Kindeskinder macht unsre Lebensdauer (åyus) länger zum Fortleben" (ñioáse).

#### RV. 2, 38, 8,

RV. 2, 38, 8 sind die Worte váruno yónim ápyam ánisitam nimisi járbhuranah .Varuna geht zu seiner Ruhestatt im Wasser. nicht rastend im Blinzeln zuckend (aufgezuckt habend?) zwar übersetzbar, aber zunächst nicht verständlich. Oldenberg und Geldner haben versucht, auf eine Erklärung hinzuführen, indem sie darauf verwiesen haben, daß mehrfach bei Varuna von Augenzwinkern die Rede ist. Aber das hilft nichts. Denn wenn AV. 4, 16, 5 gesagt ist, daß Varuna das Augenblinzeln der Leute zählt, so bedeutet das nicht, daß er sich gerade für diese Regung bei den Menschen besonders interessiert, oder gar, daß er eine in seinem Wesen beruhende Beziehung zum Zwinkern habe. Vielmehr ist das Blinzeln etwas ganz Geringfügiges. Vorübergehendes, so daß man es aus der Näbe nicht beachtet, aus der Ferne nicht bemerkt. Deshalb ist es gewählt zur Veranschaulichung der einzigartigen Sinnesschärfe des Gottes. der alles wahrnimmt, der als Dritter vernimmt, was zwei, die beisammensitzen, miteinander reden (AV. 4, 16, 2), und auch den sieht, der meint, es könne verborgen bleiben, wenn (oder wohin) er geht (ebenda).

Auch RV. 2, 28, 6 bezeichnet das Augenblinzeln das Geringfügige. Der Satz: "denn fern von dir (Varuna) kann ich nicht einmal blinzeln' bedeutet ja auch keineswegs, daß der Gott gerade bei dieser wichtigen Funktion dem Menschen beisteht, sondern der Beter übertreibt in seinem Gefühl der Unsicherheit und Abhängigkeit das eigene Unvermögen, wenn er damit anschaulich ausdrückt, daß er ohne den Gott nicht das geringste vermag. Er sucht dabei zugleich, durch Selbsterniedrigung dem Gott zu sehmeicheln. Die Worte stehen etwas unvermittelt in dem Zusammenhang der Bitte um Nachsicht und haben den unausgesprochenen Nebensinn wie jene vorhergenannten Worte in AV: wenn ich nicht blinzeln kann ohne dich, so weißt du auch — besser als ich selber — sogar das Geringste, was ich getan habe.

Um solcher Stellen willen zu usgen, daß ,der Vorstellungskreis von zimis in ausgeprägter Beziehung zu Varuna . . . steht' (Oldenberg), ist völlig abwegig. Wenn im Evangelium gesagt ist, daß kein Sperling vom Dach fällt ohne den Vater und daß die Haare auf unserm Haupt gezählt sind, so wird man Gott Vater deshalb nicht eine ausgeprägte Beziehung zu den Sperlingen zuschreiben, noch das Haarezählen für eine seiner vorstellichen Beschäftieunzen halten.

Aber es heißt ferner von Mitra und Varupa RV. 8, 25, 9, daß eis esgar, wenn sie mit den Augen blinzeln, aufmerksam wahrnehmen. Grassmann hat da einigermäßen treffend übersetzt "selbst wenn sie schlummern". Gemeint ist: selbst wenn sie zu schlummern scheinen. Während es von den Spähern der Götter mehrfach heißt, daß sie aus Wachsamkeit niemals blinzeln, d. h. daß ihnen niemals die Augen zufallen, ist hier das Unheimliche der unfehlbaren Aufmerksamkeit der Ädityas damit geschildert, daß auch, wenn ihre Lider fast geschlosen scheinen, sie doch alles sehen. Eine lauernde Katze etwa blinzelt so und stellt sich, als wäre sie am Einschlafen, aber dabei sind alle ihre Sinne und Muskeln aufs äußerste gespannt, und sehon itt sie im Sprung da, wo die geringste Regung geschah. Solche Tücke liegt im Wesen Varupas, der den Sünder nicht zur bestraft,

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Zu diesen und den folgenden Bemerkungen über Varuna vgl. auch meine Religion Zarathustras\*, S. 276.

sondern es auch darauf anlegt, ihn zu ertappen. Die Rache, die er gegenüber dem Sünder übt, hat einen moralischen Gehalt, insofern es das Recht, die Ordnung ist, was er damit verteidigt. Daneben aber besteht manches, was den moralischen Charakter des Gottes selber beeinträchtigt. Denn während die Adityas selbst nicht getäuscht werden können, täuschen sie den Menschen (RV, 2, 27, 3); sie können an Klüften und Hindernissen vorbeiführen (ebenda 5). aber es scheint, daß sie selber solche Gefahren bereiten. Und weil in der noch unentwickelten Ethik das reine Wollen des Menschen nicht genügt, sondern er, ohne zu wollen und es zu wissen, einen Verstoß begehen kann, ist es auch mehr Schicksal und glückliches Gelingen als Tugend und redliches Verdienst, wenn der Mensch das Glück hat, sich nicht zu verfehlen: daher heißt es denn (RV, 2, 27, 16); "Eure zauberische Irreführung (māyā) gegen den, der euch hintergeht (abhidrithe), die Schlingen, die ihr gegen den Bösewicht geknüpft habt, daran möchten wir wie Rosselenker mit dem Wagen vorbeifahren.' Noch offener enthüllt sich diese Seite der Adityas RV. 7, 65, 3: ,Die beiden sind die mit vielen Schlingen versehenen Übergänge (Brücken) über das Unrecht, die für einen betrügerischen Menschen schwer zu überschreiten sind. Über eure Pfade des Rechts, o Mitra und Varuna, mögen wir, wie mit einem Schiff übers Wasser, als über Hindernisse, hinweggelangen. Da ist nicht nur das Unrecht ein Abgrund, sondern der Weg des Rechtes hat selbst auch Fußangeln, und die Fallensteller daran sind die Götter. Die bei uns so gern als ethisch angesehenen Aditvas. deren Wesen zweifellos einen starken ethischen Einschlag hat und deren Wirken die Moral fördert, sind eben doch zugleich die Wegelagerer der Gerechtigkeit.

Dieses gefährlich Lauernde bedeutet es, wenn 8, 25, 9 gesagt wird, daß sogar mit blinzelnden Augen sie alles aufmerksam beobachten.

Die angebliche besondere Beziehung Varunas zum Augenblinzeln, kraft deren er jedes Zwinkern regieren solle, hilft also zur Erklärung von RV. 2, 38, 8 nichts.

Dort ist die Rede von Savitars Macht über alle Lebewesen und Naturreiche, ebenso über das Wassergetier wie über das Wild auf dem Lande und die Vögel in der Luft (Str. 7); ja daß auch Götter wie Indra, Varuna und andere sich seinen Geboten fügen (Str. 9). Dies letztere bedeutet nicht etwa im Sinne des sogenannten Kathenotheismus, daß Savitar damit als mächtiger denn diese Götter hingestellt wird, sondern nur, daß der in Savitars Wesen liegende Wechsel von Ruhe und Tätigkeit auch diese Götter in seinen Rhythmus einbezieht. - Ich bemerke bei dieser Gelegenheit, daß der seit Max Müller unter den Indologen fortgeerbte Begriff des Kathenotheismus oder Henotheismus mir als höchst fragwürdig erscheint. Hier jedenfalls ist er so wenig am Platze als etwa in der griechischen Götterwelt, wenn gesagt wird, daß auch die Götter der Macht der Aphrodite sich beugen. Niemand denkt daran, dies als henotheistische Hervorhebung Aphrodites aufzufassen. Es fragt sich, ob tieferes Verständnis des vedischen Polytheismus uns nicht manches, das als Henotheismus gedeutet wurde, anders aufzufassen lehrt.

Strophe 8 drückt — wie manche andere Stelle — das savitarische Gebot des Ruhens aus, mit Schilderung der Heimkehr von Vögeln und anderm Getier zu ihrer Lagorstätte, je nach ihrer Art, und im Zusammenhang damit stehen die Worte: , . . . Varuna geht zu seiner Ruhestatt im Wasser, nicht rastend im Blinzeln zuckend.

Wir hören auch sonst, daß Varuna ins Wasser hinabgeht (RV. 7, 87, 6; AV. 13, 3, 13), und daß dies gerade bei Sonnenuntergang der Fall ist, sagt uns Kauß. Br. 18, 9 (Hillebr. V. M. III, 10). Dies alles paßt sehr gut zu unsrer Stelle im Savitarhymnus: wie Vögel und Wild zu Nest und Lager, überhaupt alles Lebendige zu der seiner Art und Natur entsprechenden Ruhestatt, so geht Varuna ins Wasser.

Freilich, wenn alles dunkel und unbeweglich ist, auf dem Wasser da flimmerts und glitzerts noch die ganze Nacht. Auch in der schwärzesten Nacht spiegelt der See noch irgendeinen Schein von irgendwoher, und wenn kein Hauch die Fläche kräuselt, so ist es wie ein inneres Leben und Zucken des Wassers, wenn ein schnappender oder springender Fisch seine Wellenkreise über den Wasserspiegel sendet. Vielleicht ist hier so etwas gemeint. Nimişi kann dann das Einschlummern meinen: er geht zu seiner Rubestatt — noch im Einschlummern (wenn das Licht seines himmlischen Auges bedeckt wird) rastet er nicht völlig, sondern immer wieder zuckt ein Licht, ein Strahl, ein Schein auf; wie denn das Verbum bhur "zucken" gerne, besonders in dem hier vorliegenden Intensiv, von dem Aufleuchten von Feuer und Licht gebraucht wird.

Die als Vermutungen gegebenen Deutungsversuche von Oldenberg und Geldner mußte ich ablehnen, und ich gebe meine Auffassung nunmehr in der bestimmten Fassung der Übersetzung: "Auch Varuna (begibt sich) so gut als möglich zu seinem Ruhelager, (aber) er rastet nicht, (sondern noch) im Einschlummern blinkt er auf (zuckt er hell leuchtend auf)."

#### EINE BEZIEHUNG ZWISCHEN VEDA UND EDDA!

Das vierzehnte Gedicht des ersten Buches des Atharva-Veda haben sitere Übersetzer <sup>2</sup>tür ein Hochzeitsgedicht gehalten. Der um die Erklärung des Atharva-Veda so verdiente amerikanische Forscher M. BLOOSTRUID hat ein richtigeres Verständnis dieses Gedichte angebahnt. Nach seinen darauf bezüglichen Untersuchungen ist es nicht mehr notig, jene frühere Auffasseung zu widerlegen; auch erührigt es sich, nachtziglich zu erklären, auf Grund welcher Müsvenskandnisse umd Umdeutungen im einzelnen die falsche Sinngebrung des Ganzan aufkommen konnte, die, wenn ich jetzt die Übersetzung des Gedichts vorlege, nicht mehr bezweitlich erscheinen wirk.

- Liebeslust und Glanz hab ich ihr weggenommen, wie vom Baume einen Kranz;
   Wie ein Berg mit breitem Grund soll sie lange im Vaterhause sitzen.
- 2. Dies Mädehen soll von dir, o König Yama (König des Totenals Liebchen niedergerammelt werden; [reiches) an's Haus der Mutter soll sie gefesselt sein, und an das des Bruders und das des Vaters
- 3. Sie soll Hüterin deiner Behausung (Sippschaft) sein, o König (Yama).

und dir übergeben wir sie; lange soll sie bei den (verstorbenen) Vätern sitzen, bis zum Bestreuen ihres Konfes (?).

 Mit dem Zauberspruch des Asita, des Kasyapa und des Gaya verschließ ich dir — wie (deine) Schwägerinnen eine Büchse zumachen, die Liebeslust (die Scheide).

Anmerkungen. Das Gedicht ist ins Regische übersetzt und mit wertvollen Erklärungen versebau von M. BLOOMFILLE, Sacred Books of the East XLII (Oxford 1897) p. 107, 2525. Und von WITHERT, Härvard Orientla Series VII (Ambridge, Mass. 1908) p. 155. Hier sei nur erwähnt, was zur Darlegung oder Fortführung des Verständnisses meinselnen erforderficht ist.

Str. 1 d. Wordtich bei der Vateur, pier. Wegen des Sinnes (sp.) Str. 23 und wegen Auchteiden vie pieged viel den Bildern niehend "en leigt beilbeiden (des die Betouwritze richtig werwind) erweited merkete man hirt die Bedeutre Silzern, welter der Dauf von pit, der wente der Sinnes der

<sup>1</sup> Aus der Hans Naumann zu seinem 50. Geburtstag handschriftlich dargebrachten Festschrift.

<sup>2</sup> A. Werne, Indische Studien VI 408 (vgl. V 218); A. Ludwig, Der Rigveda III (1878) 469: H. Zymarn. Alindisches Leben. (1879) 314. St. 3d; sawippuir selviweiges, vereinzeles Wort. BLOOMIELD wende eine per walkanse Konjekter an. Der Kommentator Säyasa unterheibt: bis ihr Kopf zu Boden sinkt und erklärt das: 'bis zum Tod'. Nach Warrarr ist dies als 'vitrals sonse extremely probable); er Besenst 'until the covering of her haed'. Alse ands wenn an Rod-Roden and the Roden and Roden R

Str. 4d (und 1s): Mehrdeutigkist, wie sie bei dem Wort Visier besteht, durchischt das genne Gedicht. Zie beginnt und schließt mit dem Wort blagen. Diese bedeutet sowell.

Liebealnat' als 'weihliche Scham', ein Doppelsinn, den mas im Deutschen nicht nachalmen kann. Die zweite Bedeutung tritt am Schlud in dem Vergleich mit dem Zumachen 
einer Büche'e oder 'Does' zanz deutlich hervor, ist aber auch im Anfang mit enthalten.

BLOOMFIELD hat einen wesentlichen Fortschritt in der Erklärung dieses Gedichtes erzielt, indem er das Kausika-Sütra, 36, 15—18, welches die rituelle Verwendung der Atharva-Veda-Gedichte lehrt, zu Rate gezogen hat (J. A. O. S. XIII (1889), p. CXV; vgl. A. J. P. VII 473).

Daß es kein Hochzeitsgedicht sein kann, geht daraus ganz deutlich hervor. Da wird nämlich gesagt, daß bei Reratiation des Gedichtse eine unheimliche Zauberzeremonie vollzogen wird. Gewisse Gegenstände, die wohl dem Mädchen gebörten, das man im Sinne hat, und waw eine Haarlocke, das Gerät zum Zähneputzen und anderes, werden zusammen it einem Korperteil einer Unhell bedeutenden Kuh (die entweder an einer Seuche eingegangen — von Rudra geschlagen! — oder bei einer Leichenbestatung verwendet worden ist) in einem Morser vergraben. Der Morser ist, wie aus § 18 dieses Sütra-Absehnitts hervorgeht, ein Symbol des Mehaoz. der wellbileben Scham.

Das Gedich ist also eine Verfluchung, ein Unheil bringender Zauber. Während dies aus dem Sützatet hervorgeht, gibt Broomfruch weiterhin die Erklärung, daß es eine Beschwörung sei, die eine Frau gegen ihre Noebenbullerin richtet (Überschrift: 'A monan's incantation against her rival'). Diese Erklärung ist bis jetzt unwidersprochen. Zwar WHITTEN gibt dem Gedicht die Überschrift: 'Ampresstation of spinsterhood of a gibt dem Gedicht die Überschrift: 'Impresstation of spinsterhood of a in seinen Anmerkungen auf Broomfruzus diesbezügliche Arbeiten, ohne eine Einschriskung oder Berichtigung von dessen Auffassung beitzufügen.

Unser Gedicht enthält aber gar keinen Hinweis auf Nebenbuhlerschaft und Eifersucht, auch nicht auf einen Mann, zu dem das Midchen, dem der Fluch gilt, in Beziehung stünde, noch daß eine Frau Sprecherin des Gedichtes und ihr an demselben Mann gelegen sei. In richtigen Eifersuchtsegdichten ist das ganz anders. Man vergleiche z. B. Atharvaveda III 18, wo ein Zauberkraut gebraucht wird, mit dem man die Nebenbuhlerin überwindet und einen Gatten gewinnt. Zu diesem Zauberkraut spricht man: 'stoße meine Nebenbuhlerin fort, mach mir den Gatten zu eigen'. Und zur Nebenbuhlerin wird da gesagt: "nicht sollst du an diesem Gatten dieh erfreuen. Ich bin überlegen..., sie, meine Nebenbuhlerin, ist unterlegen'. Nichts dergleichen in unserem Gedicht. Was hat auch der Wunsch, daß ein Mädchen Jungfer bleiben und nie die Freuden der Liebe erfahren soll, mit Nebenbuhlerschaft zu tun? I m Gegenteil! Mag sis doch irgend wen heirsten, dann ist eis beriredigt und ausgeschaltet, ist als Nebenbuhlerin, wenn nicht gänzlich bei Seite geschoben, doch weniger gefährlich. Freilich gebont man für nichts Gutes, sehon darüber wachen, daß sie keinen andern Liebeleien nachgeht. Nur eben dem eigenen Gatten oder Geliebten will man sie fernhalten.

BIOOMFIELDS ERLÄFINING paßt also nicht. Und sie paßt erst recht nicht zu dem, was das Kauśka-Sütra weiter sagt. Eslehrt nämlich § 18; 'dann gräbt man ihre Liebeslust (bhaga-) wieder aus '(und spricht die Zusatzstrophe) 'Die Liebeslust von dir, die man vergraben hat, . . . . die rarben wir nun wieder aus mit Nachkommenschaft und Reichtum''.

Das scheint nun allem Bisherigen zu widersprechen. Wenn gemäß dem soeben gegen Booorrizuto 3 aulegung Bemerkten es sinnvoll wäre, daß man die Nebenbullerin bei einem andern Mann aufgehoben wissen wollte, so wäre das doch kein Grund, ihr den Stols umd Ruhm reicher Nachkommenschaft, verbunden mit dem Glitch des Wohstaands zu winzunden werden werden der der den ganzen vorherigen Zauber und Pluch wieder aufgündeben.

BLOOMFIELDS Erklärung hat zwar die frühere Mißdeutung beseitigt und im Zusammenhang damit viel zum richtigen Verständnis des Einzelnen beigetragen, aber den Sinn des Ganzen hat sie nicht aufgehellt.

Ehe ich nun von BLOOMTELD aus weitergebe, greife ich ein gutes Stück in der Geschichte der Vedra-Forschung zurück. Denn laut und freudig ist es zu rühmen, daß abseits von der hauptberuflichen Vedraforschung und lange vor allen hier genannten, auch den ätteren, Arbeiten unser Dichter Friederick Rückert das Richtige sehon erkannt hatte, zu seiner Zeit war das Kausikla-Sütra, dem allein BLOOMTELD seinen Fortschritt in der Erkenntnis verdankt, noch nicht bekannt, sondern aus der tiefen manschlichen Einsicht des dichterisch verstehenden Geistes hat der sprachgelehrte Dichter das richtige Verständnis gewonnen. Er zah diesem Geichtich die treffenden Überschrift.

'Verwünschung zu ewiger Jungfrauschaft'.

Damit ist in klassischer Kürze und mit der Treffsicherheit des Meisters der bis jetzt beste Kommentar des Gedichts gegeben. —

Von Rückern, der 1866 verstorben ist, liegt die Übersetzung einer richlichen Auswahl von Gedichten des Athara-Veda vor, die im letzten Jahrzehnt des Dichterphilologen entstanden sein muß (die Textausgabe des Athara-Veda von R. Rorru und W. D. Würtrers' ist von 1856), aber erst 1923 von Kreytensone herausgegeben wurde. Als Leistung aus der Prühzeit der Vedaphilologie verdient sie volle Bewunderung, und man sohlägt dieses Werk gerne auf, um von der Auswahl Kenntnis zu nehmen, die der Dichter unter den Athara-Veda-Liedem getorffen hat (die zwar gewiß auch von der Unfebahrkeit mancher Schwierigkeiten, nicht nur vom dichterischen Sinn des Übersetzers bestümmt ist). Man wird sich

Konnte die Rückkrasche Übersetzung, die wohl nicht im Hinblick auf Veröffentlichung abegfaßt ist, infolge inrer späten Herausgabe auch der Wissenschaft keinen Dienst mehr leisten, so scheint mir doch die Tatsache, daß das Diohtergelehrte ein Menschenalter vor den Spezialphilologen und ohne deren Hilfsmittel hier das Richtige erkannt hat, für die Geschichte der Wissenschaft sehr bemerkenswert zu sein. Und es gezient sich wohl, dies als einen kleinen und späten Beitrag zu seinem Rahme ausgraperchen. —

RUCKERT also ist lediglich auf Grund des Gedichttextes und ohne das Hilfsmittel des Sütras im Verständnis des Gedichtes weiter gelangt als BLOOMFIELD, und dieser hat die Angaben des Sütras nicht bis ins Letzte ausgewertet.

Denn falls sich nicht etwe erweisen ließe, daß die Anweisung des Sütra in §18 des betreffenden Abschnitzes über die Zurücknahme des Fluchzaubers ein irriger oder müßiger Zusatz sei, so verlangt auch diese Wendung im Ritus volle Bercheistehtigung, und erst wenn wir sie in die Erklätrung des Ganzen mit einbezogen haben, dürfen wir glauben, das Gedicht zirölich voertauden zu haben.

Und dazu hilft nun eine bisher, wie es scheint, nicht beachtete Parallele aus der Edda.

Da berichten die Skirn ism ål, daß Skirnir von Freyr ausgesandt wird, um die Riesentochter Gerd für in zu freien. Sie lehnt ab. Weder Geschenke noch Drohungen machen sie willig. Er hält für das Schwert in seiner Hand vor die Augen und droht ihr das Haupte abzuschlagen, wenn sie sich nicht fügt. Aber diese rauhe Liebeswerbung fruchtet garnicht. "Zwang zu dulden gesiemt mir zinmer". Da setts Skirnir seine grimmige Überredung fort mit den furchtbarsten Flüchen und Beschwörungen.

Die Edda, im Erzählen meist knapp, im Schildern wortkarg, ist oft eindrücklich durch die Wucht verbalkener Gelrängsheit; hier, wo es im Dienst der Liebe zu fluchen gilt, gerät das Wort in Fluß, und der Dichter entfaltet eine grauenhafte Beredasmisti. Neben den Verwünschungen des Skirnir wirkt auch das unheimliche kurze Atharva-Veda-Geicht noch beinahe gemäßigt. Den greulichsten Unblodden wird die Geliebte des gottlichen Freundes überantwortet (in Genzuker Übersetzung):

(29) 'Wahnsinn und Neid Wirrnis und Not Mehre dir Tränen und Trübsal . . . . Mit Leid statt Lust sollst du belohnt werden'. — Du sollst

(31) 'missen den Mann, Begierde ergreife dich, Sehnsucht versenge dich' . . . .

(34) 'ich verbiete, ich verbanne Mannesliebe der Maid, Mannescenuß der Maid'.

(35) 'Der Thurse soll dich haben an des Totenreiches Tor'.

Lästernheit, Leid und Liebearasen' (37) ritzt der Freier als Unheilsrunen in den Zauberzweig zur Beschwörung der von ihm geworbenen Jungfrau, aber er verheißt ihr auch, die eingeritzten Fluchrunen, wenn sie doch noch einwilligt, wieder wegzuschaben, und so den Zauber wieder zurücknehmen zu können.

Zwar keine Drohung der Gewalt hat die Maid nachgiebig gemacht, aber die furchtbare Beschwörung bezwingt sie, und da sie gefügig geworden ist. hebt er den Zauber auf.

Die im Skirniriked begründete Zurücknahme des angedrohten Zaubers klärt mit einem Schlage die Sachlage beim Atharva-Veda-Gedicht mit Einsehluß der vom Sütra angewiesenen Auf hebung des Fluches auf: daß nämlich ein durch die Zauberdrohung bewirkter Wandel im Verhalten des Müdchens Anlaß gibt, die Verwünschung wieder rückgänig zu machen.

Da das Vedagedicht nur von Verheiratung spricht, die verwehrt wind die Erginzungsstrophe des Sütra die Verheiratung wünseht und segnet, kann dieser Wandel nur Sinnesänderung des Mächens in bezug auf die Ehe und den ihr vorgeschlagenen Gatten sein, also die Situation, die im eddischen Getijcht ausführlich gezeeben ist.

Es verlohnt sich wohl, die beiden Gedichte hinsichtlich der übereinstimmenden Gedanken und ebenso der tiefgehenden Verschiedenheiten zu vergleichen

In der Edds handelt es sich um einen erdichteten, in der mythischen Getter- um Rissemwelt spielenden Vorgang, das Vedagsdicht steht im wirklichen Menschenleben und ist begleitet von einem Ritus, der angewandt wird auf eine Person, von der man Haare und andere Gegenstände in Händen hat. Dementsprechend ist das Eddagsdicht in hohem Still gehalten. Welch erhabene Sprache ist es doch, wenne seiblit (27):

> 'Auf Adlers Hügel sollst fortan du sitzen, schauen aus der Welt, schielen nach der Hel' . . . .

in Vergleich zu: 'sie soll lange im Vaterhause sitzen', 'ans Haus der Mutter gebunden sein' usw. Das ist trotz der Wendung 'wie ein Berg mit breitem Grund viel prosaischer, darum auch viel lebensnaher, wirklichkeitsvoller gesagt, mit Alltagsworten der altindischen Sprache, ja beinahe der unsrigen ('sitzen bleiben'). Aber mich dünkt es nicht nur ein Stülunterschied, sondern auch eine Volksvenschiedenbeit, wenn in dem altindischen Gedicht und der begleitenden Zanberhandlung mit unbefangener Unmittelbarkeit in Ausrücken wie 'niederrammeht' (oder 'herunterbeuteln') und dam doppel-sinnigen bhaga- geschlechtliche Dinge unverhohlen zur Sprache kommen. Das ist weder niedrig noch obseön, sondern es ist damit gradan gesegt, worauf es ankommt. Es will mit seheinen, daß selches in nordischer Welt, wenn es ebenso unverschleiert ausgesprochen würde, nicht so unanstöllig wirken könnie: es wäre da entweder vulgär oder gewollte Säftigkeit.

Von merkwitrdiger Ähnlichkeit ist dagegen bei Verwehrung jeglicher Liebesfrenden die Verfünchung zu sabändlicher Liebesknechstehaft im Totenreich. Wenn das Mädchen im einen Fall dem Herrn der Totenwelt selbst, im andern einem Unhold am Tor des Totenreichs fröhnen soll, so bedeutet beidemale diese Unterwerfung unter die Liebesiger eines Unterweltswesens das einer fruchtbaren Liebesspende entrückte Triebverlangen der Unvermählten.

Ich glaube sogar, es bedeutet noch mehr als das Sich-verzehren in ungestillter Begierde. Schon LANMAN, der Herausgeber von Whitneys Atharva-Veda-Übersetzung, weist darauf hin, daß Antigone, die unvermählt zum Tod geführt wird, in der Tragödie des Sophokles 816 sagt: 'Αγερόντι νυμφεύσω. Sie spricht das Grabgewölbe 891 an: ὧ τύμβος, π πυμοκίον, ebenso nennt es Vers 1204f, der Bote: χόρης νημακίον "Αιδον". Vielleicht klingt darin gleichfalls die Vorstellung nach, daß das fluchbeladene unvermählte (doaioc dyauoc, Antigone 868) Sterben eine Ehe oder Buhlknechtschaft in der Totenwelt zur Folge hat, und ich halte für möglich, daß der Brauch der 'Totenhochzeit' gerade den Zweck hatte. einem solchen geschlechtlichen Verhältnis mit unterirdischen Wesen vorzubeugen. Ofto Schrader, der die Totenhochzeit dargestellt hat (Jena 1904), hat auf die Frage nach dem dabei herrschenden Grundgedanken (S. 31) keine-recht bestimmte Antwort. Er sieht selbst, daß 'dem Toten zur Befriedigung seiner Lust im Jenseits' zu verhelfen als Begründung nicht ausreicht, aber die Anschauung von der 'Ehe als unabänderlicher sittlicher Notwendigkeit' genügt ebensowenig.

Dagegen wissen wir von Halbgottern oder Dämonen, in Indien den Gandharren, die den Weibern nachstellen und se besonders auf Jungfrauen abgeseben haben. Sie scheimen ein gewisses Anrecht auf das unverheiratete Madchen zu haben (RV. 10. 85, 40 und 41) und werden bei der Hochzeit fortgewissen (AV. 14. 2, 28), wonach offenbar der Vollzag, aid bibole Rechtwerbindlichkeit der Ebe geitget ist, sie fernzuhalten. In diesem Sinne würde es sich bei der Totenhochzeit darum handeln, under die symbolische und rechtlich glütige Elseschliebung von dem unvermählt Gestorhenen unterweiltliche inneht (und succusbe) abzubalten, stenst unsprünglich, nicht bedurft. Die von Schraubzu gegebenn Zeugnisse wirklicher Tötung beim Leichenbegängnis stammen von barbarischen Völkern und aus verhaltnismäßig zepiste Zeit.

<sup>1</sup> Vgl. K. REINHARDT, Sophokles, S. 91: 'Die Grabkammer als Brautgemach und Archeron als Bräutigam eind kaum einmal Motaphern: so sehr wächst all das noch aus der mythischen Gestaltenwelt des Todes.' Hierbei kommt der bedeutsame Gedanke in Betracht, den Prosentrus unlängst in bezug auf die rituelle, teils nur symbolische, teils wirklich vollzogene Tötung des Mond-Goti-Königs geänßert hat, daß wohl gerade die ursprünglichen und reine Ergriffenheit mythischen Denkens im symbolischen Vollzug ihr Genüge fand, und die krasse Wirklichkeit der Ausführung die Spätform des Brauches sein dürfte, welche die nachlassende Kraft ursprünglicher Ergriffenheit durch die Furchtbackeit der grausigen Wirklichkeit behendig erhalten wollte.

Doch führen diese letaten Betrachtungen gar sehr im Weite. — Die Germanisten werden vielleicht Näheres darbie wissen, inwieweit in den Verwünschungen der Skirnismål alte rituelle Forneln verwendet sind. Mir ist im übrigen nichts vom Werbung unter Verwendung von Verwinschungen bekannt. Doch kann das ja nicht freie Erfindung des edfisiehen Dichters sein; eine Erinnerung an derartigen Brauch, der vielleicht sehen Urter sein; eine Erinnerung an derartigen Brauch, der vielleicht sehen ürter Vergangenheit angehörte, muß darin nachwirken. Unsefern, meine sich, trägt auch das Aharva Ved-Gedicht zum Westkärd. Brauch zeigt, an den auch des im Vergleicht zum Atharva Veda wiel ütnerer Kaußisch Sütra noch esbetästigie Erinerung bewahrt.

Es ist eine finstere und harte Zeremonie, die in graussamer Anschaulichleit handgreiffich vor Augen führt, was wohl zu allen Zeiten und überall unter Mensehen manches Müdchen, das noch der Ehe nicht genegit sitt und den ihm vorgeselbagenen Gesten abelbent, zur Ehwilligung veranlabt: der Gestacke, daß, wenn de jetzt nicht zugreift und sich fügt, die Gelegenbeit versäumt ist und ale überhaupt nicht mehr an den Mann kommt. Besonders aber wenn Zauberhandlung und Verwünschungsneint und mit magischer Gewark tausschließt, wird wohl manches zunächet skörrische Müdchen alch gefügt und Anlaß geboten haben, den Fluch aufrunbebru und in Segen umzukehren.

Es ist nicht nötig anzunehmen, daß in jedem Fall der Anwendung solcher Beschwormg, so wie in den Skirismänd, es der im Namen des brautsuchenden Mannes sprechende und handelnde Werber und Freiersbote ist, der den Drohliufu bliv. Man weiß, welches Anliegen es in Indien für den Vater ist, seine mannbare Toother zu verheinsten. Es mögen auch wohl die nichsten Augsbefrigen eines Mächens, Vater und Bruder, auch wohl die nichsten Augsbefrigen eines Mächens, Vater und Bruder, Jungfrau einer Bewerhung anchgab. Sie könnten ebenso wie der Freier einer solchen eineshüchternden Zeremonie sich bedient babeit

Man hat schon manche bemerkenswerte und entsunlich nahe Übereinstimmungen zwischen altgermanischen Zunbersprichen und Gedichten des Atharva-Veda aufgezeigt<sup>1</sup>. Dies hier ist ein weiterer, bisher nicht bemerkter Fall solcher Gemeinschaft; in gazu verschiedenen Verwendungen und dichterischen Bereichen spiegelt sich etwas von verwandtem Ensuchtum. Das altgermanische Geschicht mußte zu der Sitzawandem Ensuchtum. Das altgermanische Geschicht mußte zu der Sitzaständlich zu machen; zugleich aber wird auch das Eddagedicht durch diese inhaltliche Verwandischaft neu beleuchte.

Frankfurt a. M.

H. LOMMEL.

<sup>1</sup> A. Kuhn, KZs. 13, 49 ff. (58), 113 ff.; Niedner, Zs. 43, 106 ff.

## Das Varuna- und Fluch-Gedicht Atharva-Veda 4,16

Von Herman Lommel, Frankfurt

Um die folgenden Erörterungen übersichtlicher zu gestalten, gebe ich zunächst eine Übersetzung der Strophen, die im folgenden nicht eingehend behandelt, sondern als bekannt vorausgesetzt werden.

- Groß ist deren (wohl: der Götter) Oberherr, er sieht wie aus der Nähe.
   Wer insgeheim zu wandeln meint all das wissen die Götter
- Wer steht, geht oder wer schleicht, wer verborgen oder verstohlen geht, was zwei zusammensitzend sprechen das weiß König Varuna als der dritte.
- Sowohl diese Erde ist des Königs Varuna als auch jener erhabene Himmel mit fernen Enden, und auch die beiden Meere sind die Höhlungen des Varuna.

und auch in diesem bis'chen Wasser ist er verborgen.

- Auch wer weit über den Himmel hinausginge, der würde nicht loskommen von König Varuna. Vom Himmel her laufen seine Späher über das alles, die Tausendäugigen überschauen die Erde.
- 5. All das überblickt König Varuna, was zwischen den beiden Welthältten (Himmel und Erde) ist, und was darüber hinaus; gezählt von ihm ist das Augenzwinkern der Menschen, wie ein Spieler die (Zahl der) Würfel bemißt er diese (Dinne).

 Deine Fesseln, o Varuna, die dreifach sieben (und) sieben losgebunden (zum Binden gelockert?) (bereit)stehen, die lichten die alle sollen den binden, der Unrecht spricht, wer Wahres spricht, den sollen sie freilassen.

 Mit hundert Fesseln umgib ihn, o Varuna nicht soll dir entkommen, wer Unrecht spricht du menschen-schauender.

Dasitzen soll der Schurke und sein Bauch schlaff werden wie ein Faß ohne Reifen, das ringsum geborsten ist.

In der Frühzeit der vedischen Studien konnte man glauben, daß die schönen und erhabenen Strophen 1-5 dieses Gedichts, welche die Macht des Varuna in so würdiger Weise aussprechen, nicht ursprünglich mit der beschwörenden Verfinchung eines Widersachers, dem unwahre Rede vorgeworfen wird, zusammengehören, sondern daß sie vielmehr als "Bruchstücke älterer Hymnen" erst nachträglich "herabgwürdigt" worden seien, die beschwörenden Zauberformeln "aufzuputzen" (Rorn, Über den Atharvaveda, Tübingen 1856, S. 30) Doch hat BLOOMFIELD (S. B. E. XLII, S. 389) mit Gründen die Ansicht vertreten, daß diese Strophen für keinen andern Zweck, als den im Gedicht ausgesprochenen, nämlich Verfluchung eines Widersachers, gedichtet seien.

Doch ist Wixtersuttz (Geschichte der ind. Literatur I, 127) ohne Widerlegung Bloomtteld's zu der früheren Meinung zurückgekehrt. Nicht Gründe, die im Gedicht selbst, in seiner Überlieferung und Stellung in der vedischen Literatur liegen, sondern die in unserer Weltanschauung geltende Überzeugung, daß Haß gegen den Feind und Fluch über ihn mit einem hohen und reinen Gottesbewußtsein unvereinbar seien, ist dabei maßgebend.

Die Neigung zu einer solchen von außen herangetragenen Beurteilung wurde in verhängnisvoller Weise verstärkt durch die Vergleichung von Varuna-Gedichten und unter ihnen ganz besonders unserem Gedicht mit alt-testamentlichen Psalmen (A. Werer, Ind. Stud. 18, 69; Sitz Ber. Preuß. Akad. 1894, 783; An. Kaeg, Der Rigveda, Leipzig 1881, S. 89ft.). Die in der Tat auffallenden und sehr bemerkenswerten Ähnlichkeiten im einzelnen scheinen verschleiert zu haben, daß die Geisteswelt, aus der diese Gedichte hervorgegangen sind, im ganzen doch eine völlig andere ist. Nun ist freilich die Beurteilung fremder Geisteserzeugnisse nach unseren religiösen, sittlichen, künstlerischen Gesichtspunkten auch eine Aufgabe, die uns gesetzt ist; daß sie subjektiv und wandelbar ist, beeinträchtigt nicht ihr Recht und ihre Notwendigkeit. Aber sie ist das Letzte und kann erst stattfinden, nachdem ein Verständnis aus den eigenen inneren Gegebenheiten solcher Äußerungen und ihrer Umwelt erarbeitet ist; dieses Verstehen kann nicht abhängig gemacht werden von unseren Überzeugungen.

Wir können nämlich weiter, und mit einem höheren Grad von Objektivität, als die religiös-ethische Beurteilung enthält, feststellen, daß in dem Varunalied in dichterischer Hinsicht ein beträchtlicher Abstieg besteht von dem anfänglichen Rühmen der weltweiten Gegenwart und Wissenheit des Gottes zu der Verwünschung des Feindes. Dennoch ist nicht zu leugnen, daß die Kraft des Hasses und die eindringliche Anschaulichkeit des Bildes in dem Vergleich des verfluchten Feindes, der von Wassersucht, der Strafe des Varuna, heimgesucht, wie ein geborstenes Faß ohne Reifen dasitzen soll, eines wahren Dichters nicht unwürdig ist. Und wir erinnern uns dabei mancher hochpoetischer Flüche des Atharva-Veda, deren schönster wohl der ist, daß die Bäume einen Sünder von sich forttreiben und sprechen "komm nicht in unsern Schatten" (AV. 5.19, 9). Wir können uns ferner daran erinnern, daß grimmiger Haß und furchtbare Verwünschungen gegen einen Widersacher mit einem gerechten und heiligen Zorn ausgesprochen werden können, wie das in dem Haß- und Fluchgedicht RV. 7, 104 der Fall ist, das bei aller Leidenschaftlichkeit von einem sittlichen Bewußtsein erfüllt ist. Es wurde dem Vasistha zugeschrieben, der als ein ganz großer Weiser und Heiliger galt, und auch die Folgezeit, die in der Legende,

die dieses Gedicht umrahmt (vgl. Geldner in seinem Kommentar, S. 118, über dieses Lied), die Heiligkeit, auch die sanfte Dulderrolle des Vasighta als geradezu übermenschlich hinstellt, hat nicht den geringsten Anstoß daran genommen, daß dieser selbe Mann die furchtbaren Flüche von RV. 7. 104 seinen Feinden entzerenneschleudert habe.

Es läßt sich also keineswegs sagen, daß nach indischer, speziell vedischer Anschauung ein hohes Gottesbewußteein durch den Gebrauch schauderhafter Flüche, "herabgewürdigt" werde und mit tiefer Frömmigkeit, ja Heiligkeit unvereinbar sei.

Es scheint überhaupt, daß der Fluch die Rolle des Verbots mit Strafandrohung spielte 1). Die Überzeugung, daß frevelhaftes Tun durch das Walten der Götter seine Rache findet, wird dadurch in der Form zwar anders, aber im Sinn doch ähnlich ausgesprochen, wie wenn Hesiod (Erga 238ff.) sagt: ..... Oftmals hat auch die ganze Stadt Schaden von einem schlechten Mann, wenn einer sich versündigt, und Frevelhaftes im Sinn hat. Solchen bringt Kronion vom Himmel großes Leid, Hungersnot und Seuche zugleich, und die Leute gehen zugrunde. Die Frauen gebären nicht, die Häuser nehmen ab . . . Ein andermal wieder vernichtet (Zeus) ihr breites Heer und der Kronide nimmt ihre Männer oder ihre Schiffe auf dem Meere fort." Wenn im Veda solches in Form des Wunsches gegen Frevler ausgesprochen wird, wie es hier Hesiod aus seiner sittlichen Überzeugung als Tatsache ausspricht, so sind die religiös ethischen Anschauungen dabei doch sehr ähnlich.

Dazu kommt, daß gegenüber der Gewalttätigkeit und Maffenmacht der Kastriyas die Brahmanen mit Arm und Hand und Waffe schwach waren, und wenn sie ihre elementaren Menschenrechte und ihre sozialen Standesrechte gegen Vergewaltigung schutzen wollten, so gab es für sie nur geistige Waffen. Das wird ganz klar ausgesprochen: AV. 5, 18, 9: "Die Brahmanen haben (auch) scharfe Pfeile, haben Geschosse; der Pfeil, den sie scheludern, ist nicht vergeblich; wenn sie 1) 8. Zusatz. (einen) mit Glut und Zorn verfolgen, auch von Ferne durchbohren sie ihn" (vgl. Str. 15). Die in die Ferne treffenden Geschosse der Brahmanen sind die Flüche.

Die hiermit angedeuteten Gedanken können in diesem Zusammenham nicht näher ausgeführt werden; es sei nur bemerkt, daß trotz der uns übersteigert erscheinenden Standesansprüche der Brahmanen die mit Flüchen durchsetzten Brahmanengedichte des Atharvaveda, welche die Unantastbarkeit von Weib und Kuh (Besitz) des Brahmanen gegen die Könige (und Kşatriyas überhaupt) verkünden, in en etwas anderes Licht rücken als die moralische Entristung, die vom Standpunkt christlicher Moral und geordneter bürgerlicher Verhältnisse des 19. Jahrh. darüber geäußert worden sind.

Wenden wir nun diese Betrachtungen auf unser Gedicht an, so können wir zu seiner Würdigung den umgekehrten Weg einschlagen und annehmen, daß die Verfluchung eines gedachten Sünders und Verbrechers sowie eines wirklichen persönlichen Feindes eine von ethischem Bewußtsein getragene Verurteilung der Missetat sein konnte und als berechtigte Art der Genugtuung galt, wenn der Angegriffene keine Bestrafung seines Beleidigers erwirken und auf keine andere Art Rache nehmen konnte. Dann ist es von da aus ein schöner Aufsechwung, wenn der durch den Fluch sich Rächende in die höchsten Bereiche der Religion hinaufgreift, um sich seines sittlichen Rechts und des göttlichen Beistandes bei seinem sühnenden Fluche zu vergewissern.

Wein somit behauptet wird, daß es sich nicht um ein Herabsinken von den Höhen der Religion zur Ruchlosigkeit der Zauberei handelt, sondern um anerkannte, rechtsegiltige Sühne von Unrecht, deren religiös ethischer Urquell durch eine Erhebung des Geistes und Gemüts zu den Göttern hergeleitet wird von den höchsten Höhen des Himmels, so ist das nicht eine Idealisierung. Das beweist eben die Reinheit und Erhabenheit, mit der der Dichter seine Gedanken auszusprechen vermochte, die ja auch bei der vorschnellen Verurteilung des zweiten Teils des Gedichts immer anerkannt wurde.

Außer dem bis jetzt Erörterten stand einer gerechten Würdigung des Gedichts als Ganzes die einstweilige Unverständlichkeit der Strophe 8 im Wege. Bloomfield's Darlegungen über die ursprüngliche Zusammengehörigkeit der verschiedenartigen Strophen haben, wie der Rückfall von WINTERNITZ zeigt, wenig Wirkung getan, weil sie nicht zugleich eine Rettung des Inhalts waren. Er sagt a. a. O. S. 393, daß in der 8. Strophe "the formula grovels in the lowest bathos of hocuspocus". Wenn es wirklich so ist, daß das Gedicht von seiner anfänglichen Höhe zum Tiefstand einer Art von Hexen-Einmaleins herabsinkt, dann scheint die geringschätzige Auffassung von Str. 6 und 7 neuen Halt zu gewinnen, dann scheint auch Bloomfield's Ansicht über die überlieferungsmäßige Zusammengehörigkeit der verschiedenartigen Strophen für das Verständnis des ganzen Gedichts unwesentlich zu sein und die innere organische Zusammengehörigkeit seiner Teile nicht zu beweisen.

Es verhalt sich damit so: Kein Stück des Gedichts ist in einem andern Veda erwähnt, dagegen gehören Strophen aus dem Anfang und dem späteren Teil desselben sowohl der Saunaktya-Rezension (Vulgata) als der Paippaläda-Rezension des Atharvaveda an. Es spricht also keine äußere Tatsache dafür, daß aus einem andern Bereich des Veda als dem atharvanischen, etwa aus dem Kreise gryedischer Poesie einige Strophen übernommen wären und eine Zudichtung im Sinne des Atharvaveda erfahren hätten, sondern die Strophen 2—5 haben danach als ebenso echt atharvanisch zu gelten wie die folzenden.

Doch enthält die Paippalada-Säkhä nur einen Teil der Strophen unseres Gedichts und diese nicht in derselben Reihenfolge wie in der Vulgata. Zunächst fehlt die 1. Strophe. Es ist eine Anuştubh in Gegensatz zu dem triştubh-Metrum der übrigen Strophen. Sie nennt Varuna nicht (dieser dürfte freilich mit dem adhisphädi, Oberhern' in a gemeint sein), sondern "die Götter", von denen im weiteren nicht mehr die Rede ist. Ferner scheint eşäm "deren" in a einen vorher genannten Begriff vorauszusetzen, und die Erklärer sind uneins,

ob deañam, "der Götter" (vgl. Pada d) oder etwa bhuvanānām, "der Lebewesen" oder noch anderes zu ergānzen sei. Man hat den Eindruck, daß diese Strophe um ihres im übrigen verwandten Inhalts willen aus anderem Zusammenhang hierher versetzt sei. Hier, aber nur hier könnte Rorn's Gedanke an "vorhandene Bruchstücke älterer Hymnen" (vielmehr eines anderen Hymnus) zutreffend sein.

Außerdem fehlt in Paipp. die Str. 9: "Mit all diesen Fesseln binde ich dich So und So, aus dem Geschlecht der So und So, Sohn der (Mutter) So und So; und alle diese weise ich dir nacheinander zu." Diese formelhafte Abschlußstrophe mag nachträgliche Zufügung der Saunakiyas sein; das ficht die wesentliche Einheit des sonstigen Gedichts mit Gottespreis und Fluch nicht an. Die übrigen Strophen finden sich in der Reihenfolge 3, 2, 5, 8, 7 in der Paippalada-Rezension (Str. 4 und 6 an anderer Stelle). Wenn diese Anordnung und Aussonderung in allen Stücken maßgebend wäre, würden wir nur ungern Strophe 4 vermissen, obwohl sie keine im Vergleich zu sonstigen vedischen Aussagen so selbständigen Gedanken enthält wie Strophe 2, 3d. Strophe 6 könnte zur Not entbehrt werden; freilich ist darin die Umkehrung der Verwünschung (der Wahrsprechende soll von Varuna's Fesseln frei bleiben, 6d) nicht unwesentlich; denn sie zeigt, daß der Fluch mit verantwortlichem sittlichen Bewußtsein ausgesprochen wird.

Besonders wichtig aber ist, daß auch in dem Paralleltext, der durch Weglassung der Ergänzungsstrophe 1 und der Zusatzstrophe 9 vielleicht altertümlicher, durch Zerstückelung des übrigen dagegen wahrscheinlich weniger treu ist, die den Gott rühmenden Strophen 3, 2, 5 mit den Fluchworten in 8 und 7 vereinigt sind.

Gehört somit Strophe 8, die BLOOMFIELD als so niedrig charakterisiert hat, zum echten Bestand des Gedichts und steht sie in organischem Zusammenhang mit dessen Hauptteilen, so liegt alles daran, ihr ein besseres Verständnis abzurewinnen. Ihre einstweilige Unverständlichkeit liegt an den Wörtern samāmyà-, vyāmyà-, samdeśyà-, videśyà-.

Für die Bestimmung des ersten Wortpaars ist man ausgegangen von dem bekannten vyämå-, Klafter", und so haben dem Bostflicher und Rorn für vyämyå-, in die Quere gehend", dagegen für samämå-, samämyå-, "Länge" und "in die Länge gehend" als Bedeutungen angenommen. Darin sind ihnen V. Hesny, Manuel vedique, und Bisoomflich gefolgt: Lurwvo dagegen überrekt in AV. 18. 4, 70 (Rigveda III. 492) samamå-, vyämå als "Leistung" und "Weigerung" (mit Fragezeichen), samämyå-, vyämyå- unserer Textstelle (ebenda S. 389) als, mit Krankheit behaftet, von Krankheit befreit". Die große Verschiedenheit dieser Wiedergaben zeigt ihre völlige Unsischerheit.

WHITNEY übersetzt samāmé, vyāmé in AV. 18. 4. 70 "with which one is bound crosswise, with which lengthwise" (wobei crosswise und lengthwise versehentlich vertauscht sind) aber bezeichnet das als "far from certain".

Weber dagegen hat Sitz. Ber. Preuß. Akad. d. W. 1896, 293 samāmé, vyāmē, "beim Zusammenziehen, beim Auseinanderziehen" übersetzt und dazu bemerkt: "contractio, distractio; — oder etwa hier: Vertrag? und Bruch desselben?" Mit letzterem ist er meiner Ansicht nach dem Richtigen am Nächsten gekommen. Er hat diesen Gedanken jedoch bei seiner darauffolgenden Übersetzung von AV. 4.16, Ind. Stud. 18. 1898, S. 721. nicht verwertet. Davon sogleich bei Besprechung von same, vi-dešyū-.

Bei samdesyd- gibt das Petersburger Wb. die Ableitung von 1. dis mit sam oder von samdesa an und die Bedeutungen: 1. anzuweisen, dem man Verhaltungsmaßregeln zu geben hat, Kathās. 2. auf Anweisung beruhend oder absichtlich: pāpa AV. 10. 1, 11 [g. 2. 8, 5. 3. hiesig (wenn wir videsyd- richtig gefaßt haben) AV. 4. 16, 8. — Nun könnte videsyd- zwo, videsa-, Fremde" abgeleitet, "auswärts befindlich" bedeuten, wie PW. angibt, aber die zwielache Bedeutung des samdesyd- an verschiedeen Stellen des AV. ist, da es sich überäll um

rätselhafte Stellen handelt, wenig überzeugend. V. HENRY spricht denn auch a. a. O. 147 seinen Zweifel daran aus, doch hat er keinen sehr glücklichen Weg der Deutung eingeschlagen. indem er dieses videśyà- in nähere Beziehung zu sám diśāmi in Strophe 9c dieses Gedichtes setzt. In ähnlicher Weise hat sich Weber Ind. Stud. 18, 73 bei Auffassung von sam-, videśyż als verbaler Formen von der folgenden Strophe beeinflussen lassen (mit Hinweis auf die Einordnung dieser Wörter in Whitney's Index unter dis; doch ist dieser in seiner Übersetzung zu der Anknüpfung an videsa- "Fremde" zurückgekehrt). Und alle Übersetzer lassen sich von der Strophe 9 auch darin beeinflussen, daß sie von daher den Begriff "Strick, Fessel, Schlinge" aus pāśair zu dem dreimaligen váruno in engere Beziehung setzen.

Das scheint zwar auch durch 18.4,70 empfohlen zu werden, aber es ergibt sich daraus eine ganze Anzahl neuer Mißhelligkeiten, die man am gründlichsten los würde, wenn man entweder 1. váruno aus allen 3 Pädas von Strophe 8 einfach wegließe, oder 2. dafür den Vokativ varuna einsetzte, oder 3. daraus das Adiek. vāruno machte, das sich auf hinzugedachtes pāśo bezöge. In diesen Vorschlägen trifft Whitney mit V. Henry überein, und hebt noch hervor, daß die Tilgung von váruno eine Gävatri ergäbe. Aber das ist eine schlechte Stütze dieses Vorschlags: denn wenn schon die Anustubh von Strophe 1 verdächtig ist, nicht ursprünglich zugehörigzu sein, so ist es nicht gerade wahrscheinlich, hier zwischen Tristubh-Zeilen einer Gävatri zu begegnen.

Was sich bei alledem ergibt, ist ein auch für vedische Verhältnisse schier unerträgliches, weil unverständliches Anakoluth: ..Der Varuna, welcher samämva usw. ist . . . Strophe 9 mit all diesen Fesseln binde ich dich." Dem wird mit allen drei Textänderungen nicht abgeholfen.

Aus diesen Versuchen ergäbe sich etwa die Übersetzung: "Welches der in die Länge gehende, welches der in die Quere gehende Varuna ist, welches der zum Land gehörige, welches der auswärtige Varuna ist, welches der auf die Götter, welches der auf die Menschen bezügliche ist." Diese Übersetzung könnte je nach den vorgeschlagenen Konjekturen und gewaltsamen Ergänzungen, mit Streichung des Gottesnamens und anderen dergleichen Mitteln noch abgewandelt, aber nicht verbessert werden. Es braucht daher mit dem Bericht über die geguälten Versuche, die Schwierigkeiten zu lösen, nicht noch mehr ins einzelne gegangen zu werden; der niedrige Tiefstand des Inhalts, zu dem man so gelangt ist, spricht deutlich genug - nicht gegen den Dichter, sondern gegen die Brauchbarkeit der Deutungen.

Es sei also zunächst festgestellt, daß es ganz unberechtigt ist, "pour comprendre cette stance - la faire dépendre de la suivante (V. Henry), denn 1. gehörte die letzte Strophe ursprünglich wahrscheinlich gar nicht dazu, und 2. folgt ihr im Paippaladatext die 7. Strophe des Saunakiyatextes. Es ist durchaus möglich, daß gerade darin die Paipp. Rec. etwas Richtiges bewahrt hat; es ist sogar wahrscheinlich. Denn die Stellung von Strophe 8 vor Strophe 9 ergibt, wie erwähnt, ein sehr hartes Anakoluth; ohne Strophe 9 aber bräche das Gedicht mit einem unvollständigen Satz fragmentartig ab 1).

Also ist der Anklang von samdeśyà- in 8 an sám diśāmi in 9 irreführend und Ergänzung von pāśa- aus 9 in 8 ein Mißgriff.

Und da samāmyà-, vi-āmyà- Ableitungen von samāmá-, vi-āmá- sind, ist es für samdeśyà- am wahrscheinlichsten, es nicht als verbale Bildung von sam-diś, sondern von samdeśaherzuleiten. Sonach ist váruna- samdeśyà- der Gott, sofern er es mit Auftrag, Befehl, Gebot zu tun hat, sei es als Einschärfer, Hüter, Rächer oder Urheber von Geboten. Dazu ist videśya- eine vielleicht nur augenblickliche Gegensatzbildung, die den Gott wohl als Wahrer des Verbots bezeichnet. Dazu paßt die Vermutung Weber's, der AV, 18, 4, 70 bei samāmá-, vyāmá- an "Vertrag und Bruch desselben" gedacht hat.

Da wenden sich die Beter an Varuna, daß er sie von den

<sup>1)</sup> Allerdings ist auch die Strophenfolge 8.7 anakoluthisch, aber nicht von unverständlicher Zusammenhanglosigkeit.

dreifachen (Sünden-)Fesseln frei machen solle (in der üblichen Formel: die obersten, untersten, mittleren Fesseln;
Strophe 69; sodann heißt es Strophe 70: "Löse uns von allen
Fessels, o Varuna, mit welchen man in samämår, mit welchen
man in syämår- gebunden wird." Die Übersetzung, "der
Länge nach, kreuzweise gebunden" ist da im höchsten Grade
unbefriedigend. Mit Ableitung von Wurzel am "testmachen,
festestezen", sam-am, Med., "sich Jmd. verbinden, sich verbünden, unter sich festsetzen" ergibt sich für samämår- eine Bedeutung, "Vereinbarung, Abmachung, Bündnis" oder so halich, welche hier vorzüglich paßt. Das genaue Verhältnis, in
dem vyämår- dazu steht, ist freilich nicht ganz klar. Am nächsten liegt Lösung einer solchen Verbindung.

Mit diesen Annahmen ergibt sich eine recht befriedigende Auffassung unserer Strophe: "Der Varuna, der über Gebot und Verbot, über Vereinbarung und Bruch der Vereinbarung, über Göttliches und Menschliches (Pflichten oder Verhalte sich ann allenfalls anschließen Strophe 7: "O du (in all diesen Beziehungen wirksamer) Varuna, umgib diesen (anriaoantam) mit hundert Fesseln."

Durch den umständlichen Ausdruck der Übersetzung wirkt dies noch nüchterner als die Strophe selbst. Aber man kann nicht sagen, daß sie um ihrer Trockenheit willen zum sonstigen Inhalt des Gedichts schlecht passe; vedische Dichter haben sich oft nicht gescheut, ganz schlicht sachliche Aussagen neben Strophen von großer dichterischer Kraft und Pracht, zu stellen. Und hier ist der sachliche Inhalt nicht nur sinnvoll, sondern auch würdig genug, sich mit den vorangegangenen großartigen Strophen zur Einheit zu verbinden. Es ist sogar im Zusammenhang sehr wesentlich, daß Varunas Tätigkeit als Wahrer des Rechts nicht nur, wie eingangs, im Hinblick auf die Ordnung der natürlichen Welt, sondern auch in Sachen menschlicher Satzungen und Verträge hervorgehoben wird. Dies fügt sich außerdem trefflich zusammen mit dem, was ich vorher zur Rechtfertigung des Fluchs als einer altertümlichen Form der Strafandrohung gesagt habe.

Man war also allzu leicht bereit, diesem Gedicht, obwohl es anerkanntermaßen einen Höhepunkt vedischer Dichtung enthält, zugleich einen Tielstand der Gesinnung und des Sinnes zuzutrauen. Hier und vielfach sonst bewährt sich die Überheblichkeit, mit der man gelegentlich über den Geist vedischer Poesie abgesprochen hat, schlecht; wenn man ohne Voreingenommenheit nach dem Sinn sucht, ergibt das anfangs für sinnlos gehaltene einen guten und wertvollen Sinn.

Zusatz: Verbot in Fluchform z. B. "Dirac Teize" (Laven, Dela' 80, Coll.-Bechtel 5632, Solmens 45): Oeriş çdiquens ... xorol ... xiroy dealluren zel actor uni yiroç to xirol unw.; Gortyn (Konless-Zunauru, Sladtrecht v. G., S. 33, Nr. 2): ed 81 viş (yer toriers verz-Galiof) ... virvi vir x rexiquerur, yins vel yir x stençqierur yir quşevi); Leges XII tab. VIII 21: patronus si clienti fraudem fecerit, sacer esto: u. a. del. mehr, K. N.].

## KĀVYA UCAN.

BARTHOLOMAE hat im altiranischen Wörterbuch 406 den awestischen Namen usan- und dessen Nebenform usadan- von arisch utsa-« Brunnen » herleiten wollen. Im Zusammenhang damit hat er eine sagengeschichtliche Beziehung zwischen dem iran, kava usa (im Gen. kavāiš usadanā) und dem alt-ind, kavi, ucanas- gelengnet und festgestellt, dage, falls seine Etymologie richtig sei, auch die Namensähnlichkeit beider Sagengestalten dahinfalle, WACKERNAGEL und Debrunnes haben aber (ai. Gr. III, 295) an der indo-iranischen Namensverwandtschaft als wahrscheinlich festgehalten, ebenso hat CHARPENTIER (Monde Oriental XXV. 1931, 24, n. 2) Bartholomaes Etymologie abgelehnt und gegen die Trennung der Namen und Sagengestalten Einspruch erhoben. Doch hat er auf einen bestimmten Nachweis der Verwandtschaft verzichtet, und dass Bartholomaes Erklärung nicht völlig erledigt ist, zeigt die Bemerkung von Duchesne-Guillemin (Les Composés de l'Avesta 109) usadan- « s'il est composé de usa- « source » et de la rac. da + suff. -an- ». Dabei scheint sich der so angedeutete Zweifel mehr auf das Hinterglied und die suffixale Bildungsweise als auf den ersten Namensbestandteil zu beziehen.

Nun ist das Wesentliche über dieses Wort eigentlich sehon bei Wackernagel-Debrunner gesagt, denn die Schlusstelle der von einander abweichenden Bildungen ai. uconus-, aw. usadan-¹ entsiehen sich vorläufig einer sieheren Erklärung. Aber es verlohnt sich doch wohl, noch einmal ausdrücklich darauf hinzuweisen, dass die im Aw. vorliegende kürzere Namensform uson- auch im Ali. hire Entaprechung hat, und dass damit das Auseinanderreissen der verschiedenen Weiterbildungen verwehrt ist.

Es muss nämlich einerseits die kürzere Form uçon- als Namen anderer Personen als des Uçonā kāvyah gegeben haben. Das geht aus dem Namen des Uçon Vājaçravasah Taitt. Br. 3. 11,18 — Kāṭ. Up. l. 1 hervor. Da ist, wie der Nominativ uçon zeigt, der Name zwar

dem bekannten Partizip zeont. « wollend » 'angeglichen, und sehon die einheimischen Erklärer haben das Wort dem auch so verstanden (Çankora, Rāmānuja: kāmeyomānah). Aber A. Weber (dem Oldenstand). Erker der Uponishaden 203 folgt) hat am der Wortstellung entonmen, dass es Name ist, und es wäre ja auch zu merkwürdig, wenn der Mann ohne Nennung seines eigenen Namens bloss mit dem Vaternamen vorgestellt würde. Auch kann die Hingabe seiner ganzen Habe als daksjind nicht durch irgend wen oder irgend etwas erzwungen sein; die Bemerkung, dass diese fromme Handlung willentlich geschehen, wäre — dazu noch in so betonter Anfangsstellung — völlig ungereimt. Die sonstige indirekte Bezeugung den Namens segon (Nom. \*upd) führt zu der Annahme, dass hier der Name wondt (Nom. syon) an dessen Stelle getreten ist.

Von dieser kürzeren Namensform 1908- ist nun das Adj. auganabagleitet, und es ist bemerkenswert, dass dies in Värtt. 2 (mit Schol.) zu P. 4. 2,8 nicht von der sonst aufgegebenen kurzen Namensform 1908-, sondern von 1908- regeleitet wird, dass also in der längeren Form 1908- das einfache 1908- noch lebendig gegenwärtig war. So wird denn auch in der Sütra-Literatur das dem Uganä kävyah zugeschriebene Gedicht RV. 8. 84 augonom 1808 genantet.

Somit steht fest, dass der kavi- Uçanas- (Uçanas- kāvya-) auch kavı- Uçan- hiess, also genau so wie der awest. kavi- Usan- (kava Usa)

Für die nahe Verwandtschaft beider Doppelnamen kommt nun weiter in Betracht, dass beide — eben Doppelnamen sind. So vielfach auch sonst im Alt-indischen kowi-vorkommt, so ist es doch m. Win keinem andern Fall stehender Beiname und in keinem andern Fall kledya- ständiges, wohl patronymisches Beiwort eines Personennamens Im Iranischen freilich ist Kowi- Usu(da)m (mp. Kay Us) einer in der Reihe der legendären Könige, die alle den Beinamen Kowi (Koy) tragen. Doch hat in dieser Beziehung Usan (Us) eine Sonderstellung unter der Kayaniden: er wird vielfach Koy Kösis klodzig genannt. CHRISTENSE (Les Koyanides, kgl. Donaker Videnskob. Selsk. XIX, 2, Kopenhagen 1932; p. 108, n. 1) sagt darüber: Kay us étant deven ut Käss on v a affisie enoore une fois le titre

<sup>1</sup> Vgl. KERN, Festgruss Both, 6 ff.

Nach Caland-Henry, L'Agaistomo 59; ich kann augenblicklich nicht feststellen, ob sich dies bei Äçvaläyana oder Çamkäyana findet.

on nom dynastique de Kay » und drückt damit wohl die allgemeine Auffassung aus. Ich halte es jedoch für sachlich und lautlich wahrscheinlicher, dass in Kaläs nicht das Grundwort kooi-, sondern die patronymische Ableitung köuya- enthalten ist. Mit dieser Annahme würde es auch verständlicher, dass bei Übertragung diese Annahme aus der legendären Geschichte auf historische Persönlichkeiten der Sassenidenzeit. wo der Name der Kayanidendynastie nicht in Betracht kam, die Form köss gebräuchlich wurde.

Wenn man nun eine Vergleichung zwischen dem Käyva Ucanas des Mahabharata und dem Kav Kāūs des Schachname anstellt, wie es Spiegel (Die arische Periode, 1887, S. 284 ff.) skizzenhaft getan hat 5, so scheint es zunächst allerdings, wie Spiegel selber sagt, dass « in diesen Erzählungen... nichts uns erlaubte den Kava Usa mit Käyva Ucanas zu vergleichen, » Es lässt sich nicht leugen, dass der Abstand der beiden Sagenhelden so gross, wie ihre Umwelt -Mahahharata und Schachname - verschieden ist. Dies schliesst iedoch einen ursprünglichen, in ältester Zeit etwa anzunehmenden Zusammenhang nicht unbedingt aus: beide Epen stehen chronologisch und entwicklungsgeschichtlich dem Ursprung der indoiranischen Sagenwelt sehr fern. Ausserdem ist zu bedenken, dass dem Wort kani, im Altindischen und Awestischen verschiedener Sinn anhaftet. Die Frage, wie beide Bedeutungen zusammenhängen, muss ich iedoch auf sich beruben lassen 6. Im Ai, ist kavi- ein Seher, der über die Zaubermacht des Wortes, damit überhaupt über magische Kräfte verfügt, ein brahmanischer Weiser. Im Awesta dagegen ist kavi- eine Bezeichnung von Fürsten, und zwar nicht nur von solchen der sogenannten Kavi- oder Kavanier-Dynastie.

Wenn es also eine ur-arische Sagengestalt gegeben haben mag, deren Namen und Wesen fest verwachsen war mit dem Wort und Begriff kavi-, so musste um deswillen die Sagenfigur selbst bei beiden Völkern eine stark auseinandergehende Entwicklung nehmen und hier als Brahmane, dort als König erscheinen.

Im Mahabharata (Cale. I 3185 ff., Bomb. 76, Poona, 1.71) ist beim Kampf der Götter und Asuras Kavya Uçanas der priesterliche Beisand der Daemonen f, wie der Priestergott Bphaspati ür Purohita der Götter ist. Uçanas aber ist dem Byhaspati überlegen, da er das Zauberwissen besitzt, Tote zum Leben zu erwecken. Indem er die im Kampf gegen die Götter gefallenen Aurusa immer wieder ins Leben zurückruft, sind alle Anstrengungen der Götter, die Daemonen zu besiegen, vergeblich, bis es ihnen gelingt dem Uçanas das geheime Zauberwissen zu enlisten.

Der iranische König Kav Kāvūs hält sich für mächtiger als alle früheren Könige und unternimmt in seiner Überhebung das Wagnis. Mazenderan, das Land der Devs (Daemonen), zu erobern. Trotz verhängnisvoller Fehlschläge gelingt dies, hauptsächlich durch die Heldentaten Rustems, und Kay Kaus ist dadurch auch Gebieter über die Daemonen geworden. Diese errichten für ihn wunderbare Zauberschlösser im Elburzgebirge, wo ewiger Frühling und ewige Jugend herrscht, und gealterte Menschen verjüngt werden. Aber die Daemonen verführen ihn zu dem törichten Plan, als Herrscher über das ganze Erdenrund, über Menschen und Daemonen, nun auch den Himmel erobern zu wollen. Er lässt sich von Adlern emportragen, stürzt aber kläglich zu Boden. Trotz seiner schweren Versündigung wird ihm, da er bereut, wieder die Gnade des Himmels zuteil und er regiert weiter. Willkür. Laune und Unbesonnenheit. kennzeichnen seine Regierung, dennoch ist die Macht des iranischen Königtums nie so gross, wie unter ihm, und in seine Regierungszeit fallen die berühmtesten Heldentaten des Rustem, sowie auch dessen tragischer Kampf mit seinem Sohn Sohrab. Dabei kommt zur Sprache, das Kay Kāūs einen Balsam besitzt, der die Todeswunde Sohrabs zu heilen vermöchte. Und das ist der hässlichste Zug im Bilde des Kav Kāŭs, dass er die Herausgabe dieses Wunderheilmittels verweigert, da Rustem und Sohrab, wenn beide am Leben wären, vereint ihm zu mächtig wären.

So viel unerfreuliches Firdusi von Kay Käüs zu berichten hat, so hat man doch gar nicht den Eindruck, dass ihm daran läge, ihn

<sup>2</sup> Zum Lautlichen vgl. etwa \*đvyaka-: xāya « Ei », wo das y als silbenanlautend erhalten ist.

<sup>4</sup> CUPTOTENSEN A A O 40

<sup>5</sup> Vorher schon Roth; ich kann nich finden, wof

<sup>6</sup> CHARPENTIER, a.a.O. 23, n. 3 erwähnt die Möglichkeit, dass das Aw. die unsprünglichere Bedoutung des Wortes bewahrt habe. Dass die iranischen Kavi's unsprünglich etwa Priester-Könige gewesen sein könnten, hab ich in meiner Yäät-Übersetung 172, n. 2 angedeutet,

<sup>7</sup> Dieser Umstand ist schon im ved. Altertum bezeugt, s. Gellones, Ved. Stud. IL 167.

213

sehwarz zu malen und schlecht zu machen; auch dass dieser Wunderbalsam, der bei den gewagten und oft missglückenden Kriegsunternehmungen recht gut zu brauchen gewesen wäre, sonst nicht
erwähnt wird, lässt schliesesn, dass dieser Zug nicht von Firdusi
erfunden, sondern überliefert ist. Aus wie alter Zeit und ob dies
mit der wiederbelebenden Zaubermacht des Kävya Uganss zusammenhängt, lässt sich freilich nicht bestimmt sagen. Aber statt alle
Zusammenhänge leichten Herzens abzuleugnen, sollte man dieses
Motiv doch wenigstens beachten.

In der älteren Überlieferung, über die uns Christensen in der erwähnten Schrift einen so vorzüglichen Überblick gewährt, findet sich doch noch ein weiterer Anhaltspunkt zu einer solchen Vergleichung, die freilich auch weiterhin nur unter dem hervorgehobenen Gesichtspunkt einer weitgehenden Fortentwicklung des Stoffes als ein Versuch gewagt werden muss. Im Schachname nämlich ist Kay Kāūs, so unvernünftig sein Kriegszug gegen Mazenderan auch ist. dabei doch zunächst ein Kämpfer der guten Sache und Besieger der schrecklichsten Daemonen. In der älteren Überlieferung (Christensen S. 73 f., 108 f.) erscheint er nicht als Bekämpfer, nur als Beherrscher der Daemonen, und während bei Firdusi seine Erhebung zum Himmel auf dem Adler-getragenen Thron ein zwar frevelhaftes, aber doch auch lächerliches und blamables Abenteuer ist, erscheint dort sein von daemonischen Streitkräften getragener Angriff auf den Himmel, trotz vollkommener Aussichtslosigkeit gegen den Einen Gott, doch ernster. Das könnte letzten Endes doch mit dem von Kāvya Uçanas geführten Kampf der Asuras gegen die Götter zusammenhängen 8. Die mittelpersische Überliefejung berichtet noch weitere schlimme Untaten von Kay Us (CHRISTENSEN 75 f.), und es scheint, dass Firdusi, da er nun doch einmal ein König der ruhmreichen Nationalgeschichte war, seinen Charakter etwas aufgehellt und seine Verbrechen zu Schwächen gemildert habe.

Leider bietet weder das Awesta noch die altindische Überlieferung bestimmtere Vergleichsmöglichkeiten. Dass Ucanas als Lehrer des Rechts, der Kriegs- und Regierungskunst gilt\*, und Misstrauen eeine hauptsächlichste politische Maxime ist (Hottmann, Mahabharuta IV, 151 f.), fördert uns hier so wenig wie die Aussagen des Rgweda (Gelones, Ved. Stud. II 166 ff.). Er leistet da dem Indra Beistand, indem er ihn nicht nur mit Soma stärtk, aondern ihn auch seine Waffe schmiedet und bei Krafttaten Indras mit ihn auf seinem Wagen fährt. (RV. 5. 29,9; 31,8). Er gilt zwar als Angehöriger des Bhrgugeschlechts, also als Brahmane, aber er hat dabei doch, besonders auch wenn Indra sich mit ihm gleichsetzt (Rv. 4. 25,1), die Rolle eines kriegerischen Helden

Die Unterlagen genügen also nicht, um eine Sagenvergleichung in überzeugender Weise durchzuführen Dennoch glaube ich, dass hier, wie so manchmal, die Frühzeit der arischen Philologie tiefer geblickt hat als die spätere, durch Kritik und Zweifel oft allzusehr gehemmte Forschung. Denn keine Tatsache zwingt oder berechtigt uns, die verwandten Namen zu sondern; vielmehr glaube ich einige Gesichtspunkte angeführt zu haben, unter denen eine Sagenverwandtschaft trotz starker Abweichung sich als wahrscheinlich darstellt

Es gilt auch hier, der uns gesetzten wissenschaftlichen Aufgabe, Erkenntnis der indo-iranischen Gemeinsamkeiten, nicht auszuweichen

## DER WELT-EI-MYTHOS IM RIG-VEDA.

In dem ggvedischen Gedicht an den unbekannten Gott (10.121) ist dieser eine, uranfängliche weltschaffende Gott der goldene Keim (Leibesfrucht, Embryo, Fötus) genannt, und das Gedicht hebt gewichtig mit dem Wort hiranyagarbha an. Manche Übersetzer <sup>10</sup>

<sup>8</sup> Dass die Geschichte von Kay Us est évidemment une imitation de l'histoire de Yim » (Christensen 79), überzeugt mich nicht.

<sup>9</sup> Der priesterliche Weise ist hier Staatmann; zwar, so wenig wie andre bramanische Lehrer der Staatskunst, nicht König; aber doch auch nicht blos Opferpriester. Ist das eine alte Nuance des Begriffes Kowif Vgl. Anm. 6.

DEUSSEN, allgem. Gesch. d. Phil. I, 1, 132; HILLEBRANDT, Lieder des Rigneda
 GELDNER, Zur Kosmogonie des RF. (Marburger Bektoratsprogramm 1908)
 8. – Ludwig behält das Wort Hiranyagarbha bei, Grassmann sagt: der Gold-enteprosene.

GELDNER jedoch fügt als Fussnote hinzu: «Später das goldene Ei, hier der goldne d. h. glänzende oder unverwüsliche Weltkeim.» Was man sich dabei unter « Keim » vorzustellen habe, bleibt hier wie in Geldners bald darauf folgender Behandlung in seinem Kommentar (Riqueda in Auswahl II, S. 203; 1909) unaufgeklärt; zwar sind Keime aus Pflanzensämlingen nicht eigentlich golden, erst recht sind Embryonen nicht golden, aber bei dem göttlichen Keim, aus dem die ganze Welt hervorgegangen ist, könnte man sich Goldglanz im einen Fall so gut wie im andern denken.

Ganz befremdlich ist aber Geldners in der ersten Arbeit angedeutete, im Kommentar näher ausgeführte Ansicht, dass aus dem « Weltkeim, den die Urwasser trugen », « die spätere Kosmogonie das Weltei gemacht » habe. Inwiefern denn «später » 1; und werden denn Urmythen der Menscheit «gemacht»!: werden sie gar aus einer literarischen Reminiszenz gemacht? Nein, sie sind unmittelbare Schauung, die je und je Gemeinbesitz eines Kreises der Menschheit ist, und von Schauenden jederzeit aufs neue erschaut werden können, nämlich von seherischen Menschen, von Dichtern 11: dagegen literarischen unursprünglichen Menschen, die für dichterisches, d.h. ursprüngliches und mythisches Schauen abgestorben sind, bleiben sie unsichtbar.

Und wie sollte der weit verbreitete, zum Urbesitz eines grossen Teils der Menschheit gehörige 12 Mythos vom Weltei gerade in Indien ein spätes Gemächte sein?

Die hiermit angedeuteten allgemein geistesgeschichtlichen Überzeugungen sind nicht Gegenstand philologischer Untersuchung, sondern bestehen vor Eintreten in dieselbe. Sache des philologischen Nachweises aber ist es, dass der Mythos vom Weltei in älteren Teilen des Rgveda bezeugt ist, und es muss aufs Neue Wunder nehmen, dass Geldner, der unvergleichliche Kenner des Reveda, hierbei nur auf Brahmana. Upanishad und Manu, nicht auf die Rgveda-Samhita verwiesen, und den Weltei-Mythos für spätere Erfindung gehalten hat.

Zunächst aber ist zu sagen, dass das Wort hiranvagarbha- selbst den Welteimythos enthält. In den Gedichten, welche die Überzeugung oder Ahnung von der Rinheit des Göttlichen aussprechen. wird das höchste Wesen oftmals mit Worten gepriesen, die eigentlich dem Wesen einzelner Götter des alten Polytheismus angemessen sind, ia es wird in deren Gestalt angesehen. In dem Gedicht an den unbekannten Gott ist das z.B. in Str. 5 der Fall: yo antarikse rajaso vimānah «der im Zwischenreich den Dunstkreis durchmisst», was den 7.87.6 auf Varuna bezüglichen Worten rajaso vimānah ganz ähnlich ist.

Sodann zeigt dieser Hymnus mancherlei Anlehnungen an das Indragedicht 2,12 (Oldenberg, Proleg. 315 f.; Deussen, a. a. O. 128 f.), so dass Huldigungen, die ehemals Indra dargebracht wurden, nun dem einen höchsten Gott erwiesen werden. Das ist besonders in Str 6 der Fall18

12 HILLEBRANDT mennt (Lieder des Ev., S. 132) dies Gedicht eine nicht sehr geschickte Nachahmung des Indraliedes II. 12. Aber die Anlehnungen sind niemals wörtlich, also nicht Zeichen der Unselbständigkeit, und die Kühnheit, mit welcher der versichernde Refrain sa janasa indrah durch die in die Tiefe forschende Frage kasmai denova havisā vidhema ersetzt ist, zeigt, dass der Dichter sich zugetraut hat, jenes frühere Gedicht zu überbieten. Eine engere Anlehnung besteht nur zwischen den auf die beiden Schlachtreihen bezüglichen Strophen (2.12,8 und 10,121,6). Die Strophe des Indraliedes leidet an Wiederholungen und Kleinlichkeiten, der Inhalt von Zeile a: 'zwei Schlachtreihen, die aneinandergeraten, rufen beiderseits den Gott an ', erfährt in b keinen Fortschritt: ' die hüben und die drüben, beiderseits, die Feinde ', und erleidet in c.d. eine Umbiegung, die einen stocken lässt; die eindrucksvolle Zweiheit der einander entgegenstehenden Heere wird ersetzt durch die Zweiheit der nebeneinander stehenden Kampfgenossen rathesthä Wagenkämpfer und särathi Wagenlenker, die nochmal jeder für sich den Gott anrufen.

Der jüngere Dichter dagegen bildet eine gehaltvollere Strophe: die Schlachtreihen sind aufgestellt und blicken um Hilfe auf zu Gott: der Dichter zeigt uns ihre Stimmung: es ist ihnen bang ums Herz, und er zeigt sie uns in der Morgenlandschaft: die aufgehende Sonne überstrahlt die gewappneten Heere. Rine besonders schöne Strophel Warum Hillebrandt den Preis Gottes dadurch. dass die zum Kampf anrückenden Heere ihn anrufen « unmotiviert » findet, ist mir unerfindlich. Es ist im RV, nicht selten in Bezug auf Indra und Varuna gesagt; sollte es etwa im Gedanken an den einen Gott unpassend sein! Gewise nicht!

<sup>11</sup> Rine solche neue scherische Schau eines alten Mythos durch einen neueren Dichter (G. Keller) habe ich in Leo Frobenius, Ein Lebenswerk (1933, S. 59) anforzeiot.

<sup>12</sup> Vgl. FROBENIUS, Vom Kulturreich des Festlandes (München 1923), S. 69 ff. - Erlebte Erdteile VII (Frankfurt a.M. 1929) S. 280 ff.

217

Und so wird denn im Eingang Gott in der Erscheinungsform der Sonne verehrt: deren goldene Kugel ist der Dotter des Welteis. Nur bei dieser Auffassung, die mit Übersetzungen wie «Keim» und « Embryo » ganz verwischt wird, ergibt sich eine anschauliche Vorstellung, also ein dichterisches Bild, und man braucht wirklich nicht ein Mensch des verlischen Altertums zu sein, um früh morgens. wenn einiger Dunst den Ball der soeben aufgegangenen Sonne zwar in vollem Rund sichtbar werden lässt, aber Blendung verhindert, sie wie einen dunkelgelben Eidotter zu sehen.

Das ist auch die Vorstellung der Kommentatoren, denn der garbha des Welteis, von dem sie sprechen, ist allerdings der Embryo, aber der Embryo eines Ei's ist eben der Dotter. Und KIRSTE hat W. Z. K. M. 9, 164 diese Auffassung als Vermutung ausgesprochen. aber Lanman, der diese treffliche, halbvergessene Deutung Kirstes bei AV, 4.2.7 anführt, scheint nicht bemerkt zu haben, dass nur so dieses Wort Gehalt und der Hymnus einen dichterisch wirksamen Einsatz gewinnt.

Dass dies die im Mythos vom Welt-Ei ursprünglich geltende Vorstellung ist, ergibt sich ganz einfach auch daraus, dass der goldgelbe, runde Dotter in einem gleichgültig wie gefärbten Ei eine natürliche Erscheinung ist; künstlich dagegen ist die Vorstellung eines Eies, dessen Schale entweder wie bei einem Osterei aussen golden ist (S'. Br. X. 1.6), oder dessen obere Schalenhälfte golden. die untere silbern ist (Chand. Up. 3. 19.1 und 2); und zwar muss man sich dabei wohl vorstellen, dass die Teile der Schale, nachdem das Ei aufgebrochen worden, sich innen golden und silbern zeigen.

Dass aber der Welt-Ei-Mythos, von dessen ursprünglicher Anschaulichkeit soeben die Rede war, ur-alt sein muss, folgt auch aus seinem Zusammenhang mit dem Mythos vom Sonnenvogel, dessen vedisches und noch früheres Alter unbezweifelt ist. Der Vogel kommt ja aus dem Ei. So hängen beide Mythen organisch zusammen. Ich

Die Umdeutung der Strophe in Parallelfassungen der jungeren Samhitas beruht darauf, dass das Wort krondosi nicht mehr verstanden, dass wegen der häufigen Verbindung von rodget mit stabh (s. Grassmann) und des Gebrauchs von rei in Bezug auf Himmel u. Erde für krandasi die Bedeutung rodasi erschlossen wurde (vgl. Oldenberg, Prolegomena 315 f., und Note zur Stelle). Nur indem man unter dem Einfluss der jüngeren Samhitas annimmt, krandasi stehe hier e bildlich für Himmel und Erde » (so auch NEISSER, Z.Wb. d. EV. II. 68) wird die Stelle zu einer enicht sehr geschickten Nachahmung s.

sage nicht, dass sie logisch zusammenhängen; vielmehr ist die Verbindung so irrational, wie der traumhafte Wechsel der mythischen Bilder auch sonst; mit Sonnenaufgang teilt sich das nachts geschlossene, im Innern finstere Weltei, die obere Hälfte der Schale wird als Himmel emporgehoben: das Platzen oder Aufbrechen des Eis ist aber das Ausschlupfen des darin zur Entwicklung gekommenen Vogels; dennoch ist die Sonne beim Aufgang als goldener Eidotter zu sehen, und wenn der Sonnenvogel sich in erhabenem Fluge emporhebt, so behält er für das natürliche Auge die runde Gestalt bei und bleiht immer zwischen den heiden Ei-Schalen Himmel und Erde.

Und es ist weiter eine weltanschauliche Einheit und geistig-kulturelle Ganzheit, dass die vedische Mythenwelt aus solchen in einander übergehenden Bildern besteht und dass die vedische Poesie in lyrischen Gedichten sich ergeht; der Mythos bietet keine Abfolge von Geschehnissen und lässt sich nicht episch erzählen, sondern in vollem Einklang mit dem losen und wechselnden Auftauchen veranschaulichender Bilder im lyrischen Gedicht sind seine Gehalte stets schaubar deutliche und einprägsame Bilder, aber ihre Aufeinanderfolge vollkommen frei und lose, ein Bilder-Reigen von tiefstem Sinngehalt.

Diese Einheit der mythischen Denkform und der Dichtungsart wird hier nicht im Sinne einer einheitlich gerichteten Kausalität gesagt; wie der Mythos in dieser Kunstform seinen Ausdruck gefunden hat, so ruht er zugleich in ihr: es sind zwei Sichten eines organischen Kulturganzen.

Daher genügt es dem Dichter an unserer Stelle ohne Darlegung des Mythos mit einem einzigen Wort das bekannte Bild wachzurufen, daher wird auch sonst der Welteimvthos nur andeutend erwähnt.

RV. 1.130.3: Der im Felsen (des Nachthimmels) verborgene und eingeschlossene Schatz, den Indra ausfindig macht und durch Zerschmettern des Felsens befreit, ist die Sonne. « Er (Indra) fand den im Verborgenen niedergelegten Schatz im endlosen Felsen eingeschlossen wie den garbha eines Vogels », d.h. wie der Dotter im Ei eingeschlossen ist, wie der Vogel nur durch Zerbrechen des Eies hervorkommen kann, so war die Sonne im Felsen eingeschlossen und musste der Fels aufgebrochen werden, damit sie hervorgehen könne, garbha bezeichnet die ungeborene Leibesfrucht und das neugeborene Junge («Kalb»), und so könnte man hier ebensowohl «Dotter» als «Kücken» übersetzen.

Die Gewinnung der Kühe, des Lichts, aus dem Felsverliess wird ganz ähnlich wie dem Indra auch dem Brhaspati zugeschrieben. So heisst es denn RV. 10.683.7 ändeva bhittvä çakunasya garbham ud uzriyāh parvatasya tmanājat « er führte die roten (Kühe) als Leibestrucht des Berges heraus, (den) er wie das Ei eines Vogels gesoalten hattes <sup>14</sup>.

Der Vergleich beruht sowohl auf der für uns nicht nachahmbaren Einheit des Wortes für Eidotter und Embryo als auch darauf, dass die Kühe im Berg, der Dotter oder künftige Vogel im Ei zwei gleichberechtigte mythische Bilder für die nächtliche Verborgenheit der Sonne sind.

Wenn mythische Vorstellungen so wie hier nur in Vergleichsform ausgesprochen werden, so ist das keine schwächer Bezeugung ihres Vorhandenseins. Sondern weil das Bild als Mythos im Bewusstsein lebendig ist, bringt es den dichterischen Vergleich hervor, der die daran haftenden Vorstellungen ebenso deutlich wach ruft, wie wenn nur ein einzelnes Wort, wie hirzungagarbha, ihm Ausdruck verleiht.

Die Sonne ist Feuer und Agni ist die Sonne und wird als Sonne im Weltall, aus dem Weltall geboren. So ist denn Agni 10.1.2 jato garbho... rodasuoh « das (neu-)geborene Junge der beiden Welthälften »: 10.45.6 vicvasya ketur bhuvanasya garbha(h) ā rodasī apŕnai jäyamänah « der Lichtschein des Alls, das Junge (Kind) der Welt hat, da er geboren ward, die beiden Welthälften ausgefüllt, » Der Weltei-Mythos ist da nicht ausgesprochen, aber da die beiden Rodasī Schalen (wie Eischalen) sind, ist diese Vorstellung hierin doch enthalten. Ja, wie nahe sie liegt, zeigt ein anderer Fall, wo man sie fast weniger erwarten möchte. Das als Brennbarkeit des Holzes in den Pflanzen enthaltene Feuer ist ja eine sehr andere Erscheinung als die im Weltei eingeschlossene goldene Kugel der Sonne, und bei Agni als Embryo der Gewächse (garbha osadhīnām) und Kind des Wassers (apām garbhah) denken wir zunächts gewiss nicht an Weltei und Sonnenvogel. Aber 3.1.13 apām garbham darcatam osadhīnām vanā jajāna subhagā virūpam «das schön anzuschauende Kind der Wasser (und) Pflanzen hat das heilvolle

14 Die Kühe als Leibesfrucht des Felsens auch 3.31,7 (Indralied); 5, 45,3.

Reibholz in anderer Gestalt geboren n wird 1. 164,52 abgewandelt zu: divyom supernom vöyasom bfhontam apäm garbham darcatam opadhinam... johavimi «den himmlischen Falken, den grossen Vogel, das sebön anzuschauende Kind def Wasser (und) Pflanzen... rufe ich an 2 m.

Als Vogel ist der Sonnen Agni eben der aus dem Welt-Ei geborene; und weil das Ei aufgebrochen werden muss, damit der Vogel daraus hervorkommen kann, heisst der Äditya (Sonne) «der aus dem zerbrochenen Ei hervorgekommen» martängå (10.72,8,9).

Es liegt an der leichten und verschwebenden Art, mit der diese Diehtkunst ihre Bilder hinhaucht, dass manche uralte Vorstellungen erst in der späteren Literatur mit greifbarer Deutlichkeit hervortreten, während sie in der alten Lyrik nur leise gestreift werden, sher — wie der Mythos vom Welt-ei — doch gezenwärtig sind.

Francfort.

H. LOMMEL.

15 Vgl. die Erörterung dieser Strophe bei BLOOMFIFLD, Bepetitions.

### IUGENDLICHE GOTTESERKENNTNIS

Aus einer Jpanischad

### VON HERMAN LOMMEL

Der Text, an den hier Erlänterungem geknüpft werden sollen, Chandogya-Upanischad, 4,4—4,9, sit mehrfach übersetzt, mielet mit vollendeter philologischer Meisterschalt von H. Lüders in den Berliner Sitzungsberichten, Phil.-Hist. Kl. 1922, S. 229 bis 24,4 wieder abgedruckt in Lüders, Philologica Indica (1940), 509ff. Als Grundlage der folgenden Auseinandersterungen lege ich hier nochmäs isen Übersetzung vor, bei der ich die über Deussens Übersetzung (Sechzig Upanischads des Veda, S. 121ff.) hinausführenden Auffährungen von Lüders dankbar benütze. —

Satyakāma, der Sohn der Jabālā, sprach zu seiner Mutter Jabala: "Ehrwürdige, ich will Brahmanenschüler werden: aus welcher Sippe bin ich denn?"

Sie sprach zu ihm: "Das weiß ich nicht, mein Lieber, aus welcher Sippe du bist. In meiner Jugend bin ich als Magd vielherumgekommen, da hab ich dich bekommen. Ich weiß das nicht, von welcher Sippe du bist. Ich heiße Jabala, du heißt Satyakama. So magst du dich Satyakama, Sohn der Jabala, nennen."

Da ging er zu dem Brahmanen Haridrumata, dem Gautama, und sprach: "Ehrwürdiger, ich will bei Euch Brahmanenschüler werden; ich will bei Euch in die Lehre treten."

Der sprach zu ihm: "Von welcher Sippe bist du denn, mein Guter?"

Er sprach: "Das weiß ich nicht, Herr, von welcher Sippe ich bin. Ich habe meine Mutter gefragt; sie hat mir geantwortet: "In meiner Jugend bin ich als Magd viel herungekommen, da hab ich dich bekommen; ich weiß nicht, von welcher Sippe du bist. Aber ich heiße Jabala, und du heiß Satyakama. 'Also bin ich Satyakama, der Sohn der Jabala, Erhwidiger."

Er sprach zu ihm: "Einer, der nicht Brahmane ist, kann das nicht sagen. Bring Brennholz, mein Guter, ich will dich in die Lehre aufnehmen; du bist von der Wahrheit nicht abgegangen."
Als er (der Brahmane Haridrumata) ihn (in den Schülerstand) eineeführt (dazu

geweiht) hatte, suchte er 400 magere und kraftlose Rinder aus und sprach: "Hüte sie, mein Guter."

Er trieb sie fort und sagte dabei: "Ehe es nicht tausend geworden sind, komm ich nicht wieder."

Er blieb eine Reihe von Jahren draußen.

Als es (die Rinder) tausend geworden waren, da sprach ein Stier ihn an: "Satwakama".

"Ehrwürdiger", antwortete er.

Peldroma z

"Wir haben das Tausend erreicht, mein Guter, bring uns zum Haus des Lehrers. Und ich will dir ein Viertel des Brahman sagen."

"Sagt es mir, Ehrwürdiger", antwortete er.

Er (der Stier) sprach zu ihm: "Die östliche Himmelsgegend ist ein Sechzehntel, die westliche Himmelsgegend ist ein Sechzehntel, die soldliche Himmelsgegend ist ein Sechzehntel. Das ist, mein Sechzehntel. Das ist, mein Guter, in vier Sechzehnteln ein Viertel des Brahman, das das Weiträumige heißt. Wer dies aus wire Sechzehnteln ein betehende Viertel des Brahman kennt und als das Weiträumige verehrt, der wird in dieser Welt weiträumig und weiträumige Welten gewinnt, wer dies weiß und dieses aus wire Sehnenheteln bestehende Viertel des Brahman als das Weiträumige verehrt. — Das Feuer wird dir ein (weiteres) Viertel saszen."

Åls es Morgen geworden war, trieb er die Rinder weiter. Wo die abends hinkamen, da machte er ein Feuer an, pferchte die Rinder ein, legte Holz nach und setzte sich westlich vom Feuer mit dem Blick nach Osten nieder.

Da sprach ihn das Feuer an: "Satyakama". ..Ehrwürdiger". antwortete er.

"Ich will dir ein Viertel des Brahman sagen, mein Guter."

"Sagt es mir, Ehrwürdiger", antwortete er.

Es sprach zu ihm: "Die Erde ist ein Sechzehntel, der Luftraum ist ein Sechzehntel, der Himmel ist ein Sechzehntel. Das Meer ist ein Sechzehntel Das Sechzehntel Das ist, mein Gustre, in vier Sechzehnteln ein Viertel des Brahman, das das Unendliche heißt. Wer dies aus wier Sechzehnteln bestehende Viertel des Brahman kennt und als das Unendliche verebart, der wird in dieser Welt unendlich, und unendliche Welten gewinnt ... usw. (wie vorhin). — Der Schwan wird dir ein (weiteree) Viertel sagen.

Als es Morgen geworden war, trieb er die Rinder weiter. Wo sie abends hinkamen, da machte er ein Feuer an, pferchte die Rinder ein, legte Holz nach und setzte sich westlich vom Feuer mit dem Blick nach Osten nieder. Da ließ sich ein Schwan bei ihm nieder und sprach ihn an: "Satyakama".

"Ehrwürdiger", antwortete er.

"Ich will dir ein Viertel des Brahman sagen, mein Guter."

"Sagt es mir, Ehrwürdiger", antwortete er.

Er sprach zu ihm: "Das Feuer ist ein Sechzehntel, die Sonoe ist ein Sechzehntel, der Mond ist ein Sechzehntel. Das ist, mein Guter, in vier Sechzehntel. Das ist, mein Guter, in vier Sechzehntelne ein Viertel des Brahman, das das Lichte heißt. Wer dieses aus vier Sechzehnteln bestehende Viertel des Brahman kennt und als das Lichte verehrt, der wird licht im dieser Welt, und lichte Welten gewinnt ... usw. — Der Tauchervogel wird die ein Viertel asgen."

Als es Morgen geworden war, trieb er die Rinder weiter. Wo sie abends hinkamen, da machte er ein Feuer an, pferchte die Rinder ein, legte Holz nach und setzte sich westlich vom Feuer mit dem Blick nach Osten nieder. Da ließ sich ein Tauchervogel zu ihm hernieder und sprach ihn an: ..Satvalmma".

"Ehrwürdiger", antwortete er.

"Ich will dir ein Viertel des Brahman sagen, mein Guter,"

TIT

"Sagt es mir, Ehrwürdiger", antwortete er.

Er sprach zu ihm: "Der Atem ist ein Sechrehntel, das Auge (= Gesicht, Seibraft) ist ein Sechrehntel, das Ohr (= Gehöf) ist ein Sechrehntel, das Denken ist ein Sechrehntel. Das ist, mein Guter, in vier Sechrehntel in Viertel des Brahman, welches das Stützpunkte-bietende helßt. Wer dieses aus vier Sechrehnteln bestehende Verreld des Brahman kennt um dals das Stützpunkte-bietende vererhrt, der findet Stützpunkte in dieser Welt, umd Welten mit Stützpunkten gewinnt, wer dies weiß und dieses aus vier Sechrehnteln bestehende Viertel des Brahman als das mit Stützpunkten servischen vererhrt.

Er kam zum Haus des Lehrers. Der sprach ihn an: "Satyakama".

"Ehrwürdiger", antwortete er,

"Du strahlst ja, mein Guter, wie einer, der das Brahman kennt. Wer hat es dich denn gelehrt?"

Der antwortete: "Andere als Menschen. Aber Ihr sollt es mir selbet sagen, Ehrwürdiger. Denn ich habe von Männern Euresgleichen sagen hören, das Wissen, das man von seinem Lehrer gelentt hat, führt am besten zum Ziel."

Der sagte ihm eben dasselbe und es unterschied sich in nichts davon. -

Zumächst gilt es, den für moderne europäische Leser, die mit der Geisteswell der Upanischaden nicht vertraut sind, höchst fremdartigen Text im allgemeinen näher zu bringen. Die lebendige Szene zu Eingang ist zwar mehr als viele andere Abschnitte aus Upanischaden geseignet, die Aufmerkannkeit auf sich zu zehen; wunderlich bleibt sie gleichwohl. Im Gegensatz zu ühr klingt die weitere Erzählung, daß Tierer das Hellige verkünden, unglaubhaft, und die dürre, nach Zahlen geordnete Anfzählung scheint weder der Phantastik, daß Tiere als Gotteskinder sprechen, noch dem Anspruch, Helliges und Tiefsäninges zu bieten, angemessen zu sein.

Doch sind zunächst einige mehr äußerliche Dinge zu erklären.

Ähnlich den Jürgüngsweihen oder Initiationsriten vieler, besonders primitiver Völker, was bei uns in der abgeschwächten Form der Konfirmation noch nachwirkt, muß in Indien in altet und neuer Zeit jeder Knabe oder Jüngüng eines der drei oberen Stände, der Brahmanen, Krieger und Bauern, in die Religion eingeführt werden. Diese derie Stände, die wir auch Lehrstand, Wehrstand und Nährstand nennen können, gelten als Arier, und nur sie haben Teil an der brahmanischen Rehg,om. Während Nicht-Arier in der Religion nicht unterwiesen werden dürfen, würde der arisch Geborene ohne die religiöse Jüngüngsweihe durch einen Brahmanen der Aufnahme in die Standesgemeinschaft, damt auch in die Völke. umd Religionsgemeinschaft, verlustig gehen. Daher ist die Sippenzugehörigkeit, die sich nach dem Vater richtet, bei der Aufnahme in die Priesterlehre von höchster Wichtlickeit.

 statt äußeren Zeugnisses als Erweis brahmanischer Abkunft gelten läßt. Der Knabe ist ein reiner Tor, und eben darin erkennt der Meister die tiefere Veranlagung,

Das heilige Band zwischen Lehrer und Schüler wird durch ein Opfer hergestellt, zu dem der Knabe das Brennholz für das heilige Feuer herbeibringen muß. Daher ist die Aufforderung, Brennholz zu bringen, gleichbedeutend mit der Zusage, ihn als Schüler anzunehmen.

Es fällt auf, daß keinerlei Unterweisung folgt. Das Schülerverhältnis ist zunächst nur Dienstharkeit, eine Art Noviziat. Unwandelbarer Gehorsam und unbedingte Ergebenheit ist ein unverbrüchlicher Teil der brahmanischen Knabenerziehung. Es ist anzunehmen, daß der Heranwachsende bei seinen häuslichen Verrichtungen die Bräuche und die zu den Zeremonien gehörigen Sprüche zu lernen pflegte, während nur bestimmte und geeignete Schüler aus dem Brahmanenstand in langem Studium heilige Texte und weiteres Wissen erlernten. Aber auch von solchen, und zwar gerade von einigen, die zu Hohem bestimmt waren, berichten uns brahmanische Erzählungen, daß sie jahrelang nur die harte Prüfung schwerer Dienstbarkeit durchzumachen hatten und weniger durch Unterweisung zu Weisen wurden, als durch Einsichten, die in ihrem Inneren aufstiegen und von dem Lehrer nur bestätigt wurden. Denn um der Autorität willen darf auch bei selbsterrungenem Wissen die Anerkennung seiner Gültigkeit durch den Meister nicht fehlen, wie denn auch in unserer Erzählung am Schluß der Lehrer das, was dem Tüngling offenbar geworden ist, ohne Abweichung wiederholt, oder - wie wir es uns zurecht legen können in menschliche Worte faßt.

Der Hauptteil berichtet, wie der zum Jüngling heranwechsende Knabe zur Erkenntnis des Brahman gelangt ist. Brahman ist das Wort für die höchste Idee, das unpersönlich gefaßte Göttliche. Die altindische Spekulation geht bald dazu fort, das Brahman in leerer Abstraktheit als das Absolute zu fassen. Alle Konkretheit scheint diesem Denken eine Verendichung zu bedeuten; daher wird dann dem Brahman alles irgendwie Sagbare abgesprochen, so daß das jeden Gehalts entleerte Endergebnis ist, über das Brahman nur zu sagen; "Nein, nein". Dagleichwohldamit die tiefste Inbrunst der Verehrung verbunden ist, so ist diese Aussage nahe vergleichbar dem Wort des deutschen Mystikers", "Jocti teit ein Juster Nichts" (Jangelts Silesius)

Aber das ist sehon eine weitere Stufe des Denkens. In unserem Upanischad-Stück ist das Denken über das Banhann noch nicht zu dieser Abstraktheit gelang; das Göttliche wird noch in der Weltwirklichkeit erfahren und erkannt, das Anschauen des matero und nikrokomischen Universums und seiner Bereiche bietet Teilerfahrungen des Göttlichen, und die in ehrfürchtigem Schauer durchlebten Welten sind Swubole des Unerfallichen.

Der Knabe hat eine Zeit lang, mehrere Jahre, mit seiner Herde mit der freien, wilden Natur in innigster Vertrautheit gelebt. Im Alter der größten Empfänglicheit ist ihm ahnend Unendliches aufgegangen. Jetzt, da er schon dem Jünglingsalter entgegenreift, auf der Rückwanderung, da er sich den Behausungen der Menschen und der Wohnstatt seines Ehreres wieder nähert, kommt das in unbewölftem Erleben Geahnte zum Durchbruch, und wird ihm zu einer immer noch kaum sagbaren Erkenntis.

113

Liebkosend hat er den Leitstier der Herde, sein Lieblingstier, zum Lagern veranlaßt, die Herde zur Sicherung gegen das Verlaufen gepfencht, und um sich und
die Herde vor wilden Tieren zu schützen ein Feuer entzindet. Auch sonst hat er
nachts die Herde bewacht, aber tags reichlich im Schutz der Herde und über wehhaften Sitere geschlafen. Jetzt ist er den ganzen Tag gewandert, ist mide, aber er
halt ist in am Feuer wach, an dem er mit der tituellen Wendung nach Ostens titz!.
Er starrt unverwandt nach Osten, dem heraufziehenden Dunkel entgegen, bis von
dort die Ahnung der erstem morgendlichen Helle heraufkommt. Sie nösts schweiftit
nach Osten hin in alle Fernen, über die Auen, den Dechungel, die Wälder und Berge
hin, mit allem was darai belt und webt. Die Fülle des in Jahren Erlebten drängt
sich in ihm zusammen und wird vor seinem Geist lebendig, es überkommt ilm die
Ahnung eines Unredülichen.

In der nächsten Nacht, obwohl wieder seinem Feuer zu nach Osten gewandt, beobachtet er im Westen die untergebende Sonne, das Hereinbrechen der Finisternis
nach dem Verschwinden des leuchtenden Balles, und wieder durchdringt er mit
allen Sinnen und Gedanken diese Richtung, die, obwohl nur ein Teilbezirk, sich ihm
ab Unendlichkeit auftut. Und ebenso wendet er seine Aufmerksamkeit und sein
ins Unbegrenzte tastendes Nachsinnen in den folgenden Nächten dem Süden und
Norden zu, und der Reichtum seiner üußeren Naturerfahrung steiger sich im inneren
Nacherleben zu einem Bewußtsein göttlicher Fülle des unerschöpflichen Daseins
und Lebens

Es ist nicht der abstrakte Gedanke der Unendlichkeit, sondern das gegenständliche Erleben des Unendlichen, das erfüllt ist mit all der prallen Wirklichkeit, die er je und je mit offenen Sinnen erfahren und in sich ausgenommen hat, die Fälle der bebodigen Natur, die in seiner frischen Einbildungskraft sich vermehrt und abwandelt ins Gernenlose.

In jeder Richtung ist es ein Teilerlebnis und doch für sich allein überwältigend als ein Unfaßbares, Unbegrenztes — zugleich aber besteht die Ahnung, daß dieses Vierfache Unendliche nicht das All ist, nicht Gott selbst, sondern als Teil des Alls ein Symbol des Göttlichen.

Wit können dieses vierfache Erlebnis auch in eine Nacht zusammendrängen, und der Text, den ich hiermit frei umschreibe, stellt es so dar. Aber da wir in alten Indien weilen, wo man Zeit hat, können wir auch dem innerlich berarreifenden Jüngling Zeit gewähren. Es geht ja auch seine Wanderschaft nicht schneller als eine grasende Rinderherde. So können wir ihm auch, eh ihm die nächste Offenbarung zuteil wird, Ruhe gönnen, daß er einen Tag oder mehrere inmitten seiner Herde verschäft und die Rinder erasen und ohne Wanderschaft rasten läßt.

Auf der weiteren Wanderung sinnt er in Nächten diesen Gedanken, die mehr Wahrsehmung und Gemütserlebnis als reiner Gedanke sind, weiter nach. Seine Vorstellungskraft weilt auf der Erde, wo er von ferne das Rauschen eines Flusses vernimmt, an dessen Ufern er in Jahren meilenweit seine Herde geweidet, und näher rauschen die Bäume des Waldes, aus dem zu ihm die Stimmen nächtlichen Getieres dringen. Alles, was er in Jahren durchwandert oder von Höhen aus überblickt hat, tritt vor sein geistiges Auge.

> "Horch, auf der Erde feuchtem Grund gelegen, Arbeitet schwer die Nacht der Dämmerung entgegen . . . . Im Erdenschoß, im Hain und auf der Flur, wie wihlt es jetzo rings in der Natur von nimmersatter Kräfte Gärune!

Aber anders als in Mörikes Gedicht vermag der in der Natur beheimatete Mensch der Schönheit Götterstille zu ertragen. Sein Herz schwankt nicht in peinlichem Widerspiel, von der Natur zu den Menschen als seinesgleichen zurückbegehrend: sie selbst und alles in ihr ist ihm seinesgleichen. Und dies geradie ist das Wichtigste, daß er das Göttliche als der Natur und eber so ihm seiber gleich erfährt und erfühlt, das jetzt überallher von der Erde auf ihn eindringt, indem dieses Nachterlebnis sich mit unzähligen Tageszerlebnissen verwebt.

Und er spirt den aufsteigenden Dunst, er wittert die Dütte der Nacht und lauscht dem Wehen des Windes und dem Rauschen der Flügel ziehender Vögel, er sieht die Wolken vor dem Mond vorbeiziehen, und sein Denken und Träumen durchfliegt die weiten Räume des Luftreichs, bis kühler Tau, der sich von oben senkt, ihn gegen Morgen das Feuer lebendiger schüren läßt. Die Unendlichkeit des von göttlichen Kräiten erfüllten Luftraums ist him zur Erdahrung geworden. Und in klarer Nacht durchfräitigt sein Blick die ahnungweckenden Fernen des gestirnten Himmels, in dessen reines Blau in Stunden und Tagen seine Augen zwischen dem Wipfeln schattender Bäume sich versenkt hatten. Dabei und wieder, wenn seine Phantasie entschwebt zum Weltmeer, das er nur vom Hörensagen kennt, wenn er sich die unendliche Flutt vorstellt, in deren Tiefen Götter wohnen und auf deren weiten Wogen die mächtige Scheibe der Erde schwimmt, erfährt er aufs neue zu einem Teil die Unendlichkeit und Wicklichkeit des Göttlichen als Himmel und als Meer.

Voll dieser Eindrücke und Gedanken starrt er in einer Nacht in das vor ihm flammende Feuer. Es ist unermüdliches wechselndes Leben, voll unstillharet Unruhe, die in jedem Flämmchen aufzucht, und es ist zehrender Tod, der so viel Holz auffrißt, daß er nur mit Mühe genug berbeischaffen konnte, um das Feuer die Nacht durch au erhalten. Wohltätig beschützt es ihn vor jeder Fährlichkeit, dem nicht einmal ein Tiger wagt sich heran; ja wenn irgendein Raubzeug von einer Seite sich an die Herde heranmacht, so kann er mit einem flackernden Feuerbrand in der Hand getrost dem gewaltigsten Ungeheure entgegentreten und es verscheuchen. Die Gottesmacht des Feuers einst ihn gegen jede Gefahr. Der lichte Schein zieht von überall Lebewesen herbei und bannt sie, daß sie zu unfehlbarem Tod sich in seine Glut stürzen. Es ist Leben und Tod in Einen. Es ist wahrlich Gott.

Und am anderen Abend schaut er mit geblendeten Augen dem Glutball der sinkenden Sonne nach und folgt ihr im Geist unter die Erde, und kann nicht enträtseln den Weg bis dahin, wo sie strahlend am Morgen auftaucht. Doch in der finsteren Kühle der Nacht wird ihm lebendig der lichte Schein und die belebende

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Vgl. Satapatha-Brahmana 3. r. 1,6: "Der Osten ist die Himmelsgegend der Götter, und aus dem Osten kommen sie westwärts zu den Menschen herbei; deshalb opfert man ihnen in der Stellung nach Osten".

Wärme der Tagessonne, aber auch die Qual ihrer sengenden Glut, unter der die lechzenden Lebewesen erstehen. In einer andern Nachtwach erithat sein Auge das milde Licht des kaltstrahligen Mondes, des beglückenden Freundes der indischen Natur, aus dessen lichtgefüllter Schale die Götter Unsterblüchkeit trinken und alles Leben unsterm Mond ständig sich erneuert. Feuer und Sonne sind, wärmend und brennend, Leben und Tod zugleich, der Mond, allmonatitel resterbend und zu neuen Leben erstehen ist Sterben un Neublebung zugleich. In einer Nacht aber sieht er von fern ein Nachtgewitter heraufziehen, das sich endlich in furchtbar zuckenden Biltien krachen entlädt, Flammenstrahlen, die unfehlbar vernichten, was sie treffen, die aber ebenso selbst im Nu ersterben. Und mit sich führen sie das erquickende Nacht von Licht und Glut, die darin bestehende Einheit von Leben und Tod ist ihm wiederum zu einer Teilerfahrung des Göttlichen geworden.

Von überall her, von außen her ist ihm das Göttliche offenbar geworden. Er seibst ist ein Teil des gotterfüllen Alls, und er ist es noch, wenne wiederum in einer Nachtwache auf seinen Atem lauscht. Er wird sich dabei des Wunders des Lebens an ihm selber bewußt, und erkennt gewiß auch — obwoll unser Text das nicht ausdrücklich ausspricht, — daß sein Atem dasselbe ist wie der Lebenshauch in aller Welt, in den Lebewsen sowohl als in dem Hauch, der bei Aufgang und Uttergang der Sonne sich bewegt, und bald von den Bergen herabsteich, bald zu ihnen zurückkehrt. Indem er ehrfürchtig seinen Attemzügen lauscht und nachsinnt, ist die eroße Wendunge geschehen von der Umwelt zu sich selbst.

Aber es ist noch nicht die Wendung zum Geist, der sich seiner selbst bewult ist. Dies wird nur schrittweis erreicht, indem er Macht und Wirksamkeit des Göttlichen in den Sinneskräften erkennt, die dem Geist dienen. Sein Auge durchdringt die schwach erhellte Finsternis und erinnert sich dabei der Fülle der Bilder, die tags bei friedem Umblick durchs Auge sein eigen werden und er hebt den Blick zu den Sternen, wo er in noch weitere Fernen dringt, als sie des Tags von freier Höhe mit dem Auge erreichbar sind.

Und gerade nachts ist das Ohr wach, wie kein anderer Sinn und vernimmt schärfer als am Tag. Canz gewiß, auch das sind göttliche Kräfte in ihm selbst und sie erschließen ihm Teile der göttlichen Allheit.

Erst jetzt ut er den letzten Schritt. Seine wiederholte Erfahrung des Göttlichen war anfangs ein nicht voll bewußtes Erleben in Staunen umd frommer Ehrfurcht gewesen, aber die Empfänglichkeit weckte die Aufmerksamkeit, und mit den wieder-holten Erfahrungen erwachte das Bewußtesin. Das Denken, das die inneren Erlebnisse begleitete und vertiefte, hat sich verselbständigt und war immer bewußter geübt worden. Damit ist der Jingling zum Selbstewußtesin des Geistes gelangt und darin offenbart sich ihm aufs neue ein Teil göttlicher Wunderkraft. Es ist nicht grüßberische Innenschau, sondern staunendes Glücksgefüll über die Wahrnehung ihm einwohnender Kräfte, und ist nicht durch Versenkung in asketische Meditation gewonnen. Zwar ist Askese den Jünglingen im Stand der Brahmanne-Schülerschaft auferlegt, in diesem Fall ist sie aber nicht in verkrampftem Widerstand gegen natürlicher Reunenen und nicht als ob ise Selbstrewek wire, verwirklicht. Sondern aus.

von selbst ergibt es sich aus der Lebenslage und praktischen Aufgabe, daß er ein entbehrungsreiches Leben führen muß, wobei es ihm aber an Milch, der Haupt-nahrung der alten Inder, nicht sehlen konnte. Daneben war er auf Früchte und Wurzeln der Wildnis angewiesen. Und er mußte ein tatkräftiges Leben sihren, in dem sogar die träumerischen Pausen von schärfster Aufmerksamkeit auf die umgebende Natur erfüllt sein mußten. Da beite kien Raum für grüblerische Selbstzerfasterung und sür eine Innenschau, bei der aus den Falten und Spalten des eigenen Herzens eine Wichtikekti ermacht wird.

Der kernfrische Jüngling gelangt also auf natürlichem und gesundem Weg zur eigenen Geistigkeit und zu der Erkenntnis, daß das Göttliche in allem um und in ihm gegenwärtig ist, daß es Einheit und Allheit, in aller Wirklichkeit unmittelbar faßbar, aber überall nur zu einem Teil faßbar ist.

Es handelt sich also keineswegs um eine Spekulation, die auf gedanklichem Weg zu abstrakten Engebnissen kommt, sondern um die schlichtere Denwiese, die aller wahrnehmbaren Welt ihre volle Wirklichkeit beläßt, aber durch ehrfürchtigen Sinn geleitet über die sinnliche Unmittelbarkeit vordringt zum Geistigen, indem die Erscheinungen als Teile der Allbeit und Einheit erkannt werden. Das bedeutet zugleich, daß die Teile, als einem einheitlichen Gannen angehörig, wenigstens geahnt werden als unter sich gleichartig. Und da die menschlichen Lebens, Wahrnehmungsund Geistekräfte solche Teile sind, ist die upanischadische Lehre von der Einheit des Menschengeistes und des All-Lebens hiermit wenistens anerebahnt.

Satyakama, der Sohn der Jabala, wird in Brahmanas und Upanischaden öfters als Autorität für gewisse kultische Verfahrungsweisen und für Lehren über Unsterblichkeit und das Brahman angeführt. Daß es einen brahmanischen Lehrer dieses Namens gegeben hat, ist nicht zu bezweifeln. Wir können ihm unter vielen Seinesgleichen keine zeitliche Seilung zuweisen, hin in keine Reichenfoge einordnen.

Wenn nun der Mann, von dessen Jugend diese Geschichte erzählt, eine Gestalt der historischen Wirklichkeit ist, wie steht es dann mit der Geschichtlichkeit unseres Berichts oder vielmehr, wie verhält er sich zur Wirklichkeit?

Die Einleitung trägt alle Züge eines Bildes aus dem Leben. Wie Satyakama bei allen Erwähnungen stetsa las der Sohn der Jabala bezeichnet wird, so ist an dem, was die Erzählung über seine Herkunft von unbekanntem Vater sagt, nicht zu zweifeln, und er selber kann den Hergang in späteren Jahren ungefähr so erzählt haben, wie es uns überliefert ist. Die Darstellung ist nach der ganzen Art dieser unsprünglich nur midndlichen Literatur im Schlüdern kanpa, haer gemäß der Gelassenheit brahmanischer Erzählungsweise und in Anpassung an die Notwendig-keit, alles auswendig zu lerenn bert in ihren Wiederhoulngen. Einzehe Züge kommen mit höchster Anschaulichkeit lebendig zur Geltung, und die direkte Rede belt diese Lebendigliekt zu unmittelbarer Gegenwart. Kein Beiwort deutet auf eine Charakterschilderung oder Beurteilung einer Person, und es ist, als ob kein Augenzwinkern des Erzählers verriete daß er etwas von dem nainen Humor, der fit um über der Geschichte liegt, verspüre. Es berrscht die rubigste Sachlichkeit, die zussammen mit dem emensesenn Ganz des Berichts auch dieser Szene voll dirassischer

Lebendigkeit ihre Würde verleiht. Das alles ist naive Technik, doch herrscht Naivität noch in einem tieferen Sinn: es passen darauf Schillers Worte: "Die trockne Wahrheit, womit der Gegenstand behandelt wird", ist die Art "einer naiven Tugendwelt".

Die Mutter in ihrer Sachlichkeit und klaren Offenheit ist in derber Holzschnittmaier hüngsetlit, der Knabe und der Brahmane stehen vor uns wie ein altidischer 
Simplicius bei dem Einsiedler. Man darf auch besonders die Ehrerbietung nicht 
ührerben, die dem Knaben eigen ist. Zwar, daß er zu seiner Mutter und seinem 
Lehrer, den beiden Menschen, denen die tiefste Pietät gilt, voll Ehrerbietung spricht, 
ist selbstverständlich. Es ist in All-Indien bindende Form. Aber bei ihm kommt es 
aus ehrürchtiger Natur. Auch daß er die Erkenntnis, die er errungen, zuletat von 
seinem Lehrer bestätigt erhalten will als von ihm empfangen, ist ganz dem Autoritätssinn indichen Lehrbertriebe entsprechend. Immerhin zeigt ums eine andere 
Upanischad-Erzählung einen Brahmanen-Jüngling, der nach Abschlüd seiner Lehrzeita aufgeblasen und hochmütig ist wegen des großen Wissens, das er erworber au 
haben glaubt. Satyakama dagegen spricht auch die Tiere, von denne re Belehrung 
empfängt, mit der gleichen Ehrfurcht an, wie sei einem Lehrer gegenüber angebracht 
ist. — Damit stellt sich sein ehrerbietiger Sinn als die ihm eingeborene Natur dar. 
Damit aber stehen wir im z. Teil der Geschichte, der inhaltlich der Hauptteil ist.

Damit aber stehen wir im 2. Teil der Geschichte, der inhaltlich der Hauptteil ist, und der uns märchenhaft anmutet, indem er Tiere mit menschlichen Worten von göttlichen Dingen reden läßt.

Oldenberg¹ hat erwogen, daß hier die Umformung eines Märchens vorliege, in dem die Tiere von ganz anderen Dingen zu dem Knaben gestprochen hätten. Zu welchem Knaben! Doch nicht zu Satyakama! Denn dieser ist ja keine Märchenfigur, sondern wie sowohl der Bericht selbst deutlich genug erkennen läßt, als auch die Geschichtlichkeit der Person des Satyakama, Sohnes der Jabala, erweist, eine Gestalt der Wirklichkeit. Oldenbergs Annahme ist also zwiespältig um müßte, um etwas Faßliches zu sagen, weitergeben: in einem ehemaligen Märchen hätten Tiere ganz anderen Enaben gaszen, deren Knaben gesprochen, einem Märchenhelden, der etwa wunderbarre Aufgaben zu bestehen gehabt hätte. Oldenbergs Annahme, richtig durchdacht, führt also von unseerer Geschichte auf ein eigentliches Märchen, und klärt darüber nicht auf, wie von einem solchen zu dem Jugenderlebnis des wirklichen Satyakamaz zu gelangen scheibnis des wirklichen Satyakamaz zu gelangen scheibnis des

Wenn dagegen Lüders! Öldenbergs Hypothese als über das Beweisbare oder auch nur Wahrscheinliche hinausgebend ablehnt, da kein Grund bestehe, dem Verfasser die Originalität der Erfindung abzusprechen, so sagt er andererseits doch auch!, daß die Upanischad-Dichtung hier Märchemnötve nicht verschmält. Dabei bleibt völlig unklar, wie er sich das Verhältnis von Wirklichkeit und Märchenhatigkeit in unserer Erzählung denkt; es scheint, als ober mit der Behauptung origineller Erfindung den Wirklichkeitschankter leugnen wolle, und unter Dichtung nicht Gestallures ondern fictio verstehe. Das Problem ist aber nicht, ob ein Märchen zugrunde liegt oder freie Erfindung anzunehmen ist, sondern wie und auf Grund welcher Geisteshaltung unverkennbar märchenhafte Züge sich mit der historischen Persönlichkeit und dem realen, z. T. realistischen Inhalt verknüufen.

Es mag nun scheinen, daß dieses Problem erst dadurch entstanden sei, daß ich in meiner erklätenden Umschreibung der vierfachen Verkündigung diese als ein im Kern wirkliches Erlebnis hingestellt habe, was andere Erklärer nicht anzunehmen scheinen. Und diese Auffassung läßt sich ja nicht historisch-philologisch als richtig erweisen. Vielmehr erweist sies sich selbst als richtig, indem sie den Sinn enthült und in Einklang steht mit dem Wirklichkeitscharakter alles Sonstigen. Das Probemliegtinder Sacheselbst und ist nicht durch meine Betrachtungsweise geschaffen.

Wie wir aber vorher die aus der Natur den Jüngling ansprechende Gottesekkenntnis für sich betrachtet und dabei der märchenhaften Hülle entkleidet haben, so ist es jetzt nötig, diese selbst ins Auge zu fassen.

Derartige Märchen nämlich, wo drei Tiere, meist Vierfüßler¹ als Erdentiere, Vögel als Luftlere und Wassertiere auftreten, ab. Helfelt ess Märchenhelden oder in sonstiger naher Beziehung zu ihm, sind sehr verbreitet und gewiß uralt. Als Besipiele nenne ich aus Grimm Nr. 33, Die drei Sprachen', wo der Knabe nach-einander Iernt, was die Hunde bellen, was die Vögel sprechen und was die Pröche quaken; Nr. 19, abs Meerhächen': Rabe, Erich und Fuchs als dankhart Tiere, die sich hilfreich erweisen. Die hilfreichen Tiere erscheinen besonders oft in der Dreibeit als Erfehn, Luft- und Wassertier, so Rabe, Lachs und Wolf im norwegischen Märchen Nr. 23, Pisch, Hirsch und Reiher in dem georgischen Märchen Nr. 1, vin dahlich vielmäs. In dem Grimmschen Märchen Ruften was "Die der Schweger des Helden (vgl. Nr. 20, Die Kristallungel"; drei Brüder in Adler, Walfisch und Bär oder Wolf verwandelt; die dritte Verwandlung bei Grimm nur als droben dansedeutet).

Dasselbe Motiv findet sich auch in der alt-arischen Überlieferung, nämlich im Aweita, Väscht Lt, 20ff., wod er Gott Vurthraghna eine so große Sehkraft hat wie der Fisch Kara, der einen haarfeinen Wirbel in der tausend-männer-starken, tiefen, weitufigen Ranha (Rohä, dem Weitstrom, vgl. alt-ind, rass) sehen kann, wie ein Hengst, der auch in finsterer, sternenloser, bewöhter Nacht erkennt, ob ein am Boden liegendes Pferdebaar ein Mähnenhaar oder ein Schwanzhaar ist, und wie der Geier mit goldenem Halsschnuck, der sogar über acht Länder hin (d. i., mit der mythisch-märchenhaften Zahl: im neunten Lande) ein nur faustgroßes Stück Fleisch bemerkt (ähnlich Väscht 16. – "-14".

- 183 -

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Die Lehre der Upanishaden und die Anfänge des Buddhismus (1915) S. 170.

Philologica Indica 515. Ebenda 365.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Bisweilen erscheinen als Erdentiere Ameisen, so bei Grimm Nr. 17 und Nr. 26; auch im Kabylischen Märchen "Die hilfreichen Tiere" bei Frobenius, Atlantis III, Nr. 24, S. 72f. Über Ameisen s. O. Gruppe, Griechische Mythologie und Religionsgeschichte S. 800.

<sup>&</sup>lt;sup>a</sup> Die Marchen der Weltliteratur, Nordische Volksmärchen, übersetzt von Kl. Strobe, II, S. 120.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> M. d. Welt-Lit., Kaukasische Märchen, übersetzt von A. Dirr, S. 1.

S. meine Übersetzung der Yätscht's des Awesta, Göttingen, Leipzig 1917.

IIQ

Ich habe den märchenhaften Charakter dieser Dreiheit von Tieren in der Zeitschrift für Indologie und Iraniski IV (1926) S. 203 phervorgehoben. Hier, in der preisenden Schilderung des Gottes können wir diesen Zug ebensowohl als mythisch bezeichnen. Und dies bestgat inchts anderes, als daß, wie wir sehon ausgegrorben haben, die drei Tiere kosmische Symbole sind für Himmel oder Luftraum, Erde und Meer hzw Wasser.

So ist es auch, nur mit einer Zweiheit von Tieren, in dem berühmten altindischen Garuda-Mythos. Da ist Kadrū, die Schlangenmutter, die Erde, ihre Gegnerin, die Adlermutter Vinatä, der Himmel, wie das die alten Texte ausdrücklich sagen<sup>1</sup>. Der Sohn der Adlerin, Garuda, ist der Blitz- und Sonnenvogel.

In unserer Upanischad nun kommen nebeneinander zwei Vögel vor, Schwan (oder Gans) und Tauchervogel. Lidders' hat die Tatasche, daß der Taucher als Wassertier gilt, mit weiteren Textbelegen aus der altindischen Literatur bekräftigt. Auch dies hat sein Gegensticht im Märchen: in dem Grimmschen Märchen, "Die Bienenkönigin" (Nr. 6a) erscheinen neben Ameisen als Erdtieren und Bienen als Luttieren auch untertauchende Enten als Wassertiere. — Beziglich des Schwans verweist Lüders auf die in der altindischen Geisteswelt bekannte Anschauung vom Schwan als dem hoch am Himmel fliegenden Sonnenvogel.

Wegen der in unserem Textstück alles beherrschenden Vierzahl, von der noch zu sprechen sein wird, ist nun die ursprüngliche mythische und märchenhafte Dreizahl tierischer Sprecher um eins erhöht und als weiteres Wesen, welches das Brahman lehrt tritt das Feuer hierzu

Eine andere Ansicht darüber vertritt Lüders: "Aus den vier Elementen . . . erscheint also (je) ein Wesen, um die Natur des Brahman zu verkünden". Damit wird dem Passus der märchenhafte Charakter genommen, denn die Elemente, als materielle Bestandteile der Welt, sind etwas ganz anderes als die mythisch-märchenhaften Räume des Kosmos, die sich übereinander aufbauen. Und "iene Tiere" sagt er ..sind nicht Repräsentanten der Elemente, sondern nur mit Bedacht auf die Elemente gewählt". Nun allerdings als Repräsentanten der Elemente wären diese Tiere eine neue Erfindung, als Symbole der Welträume sind sie von Urzeit bis heute üblich. Und die Bedachtsamkeit, mit der die Sprecher zum Inhalt ihrer Verkündigung in Beziehung gesetzt sind, ist eigentlich nicht zu erkennen, und zwar weder. wenn wir sie als Vertreter der Welträume, noch wenn wir sie im Hinblick auf die Elemente ansehen. Denn wenn Lüders es passend findet, daß das Tier der Erde (Stier) die Lehre von den Himmelsgegenden verkündet, so kann man dem nur insoweit zustimmen, als für jeden der andern Sprecher diese Lehre ebenso gut zu passen schiene. Dagegen fällt in umgekehrter Richtung auf, daß die Offenbarung der vier leuchtend-feurigen Erscheinungsformen des Brahman als Feuer, Sonne, Mond. Blitz nicht dem Feuer in den Mund gelegt wird, sondern dem Schwan, der als Sonnenvogel doch nur eine entfernte mythisch-symbolische Beziehung zu diesen Erscheinungen hat 3. Und "in dem Fall Agnis (des Feuers) andererseits ist es keines-

<sup>1</sup>MS, III 7,3; Kāth. XXIII 10; Sauparnam I 2.

<sup>2</sup>Luders stellt S, 515 eine gewisse Beziehung zwischen dem Schwan als Tier des Akascha und den Lichterscheinungen her unter Berufung darauf, daß diese an einer Stelle der Chönd.

wegs ohne weiteres verständlich, daß sich die von ihm verkündete Lehre auf seine eigenen Stätten bezieht, denn wenn sich auch wohl nachweisen ließe, daß Agni auf der Erde, im Luftraum, im Himmel und im Meere weitl, so sind bekanntlich für ihn charakteristisch nur der, inlicht ver Stätter"— so Löders (a. o. O. S. 133, Die Ansicht, daß die vier Sprecher in bewußtem Hinblick auf die Elemente gewählt seien, jäßt sich abo nicht recht durchführen.

Aber wie ist es denn nun mit den Elementen? Alt-europäisch ist füre Vierrahl: Erde, Wasser, Luff, Feuer (vom grösten, schwerten zum feinsten, leichtesten). In Indien dagegen gilt eine Fünferreihe, deren Bestand zwar nicht von Anfang an feststeht<sup>1</sup>, aber hire Fünfahl ist gewild uralt<sup>1</sup>. Wenngleich Lüders von "den (1) vier Elementen" spricht, so zieht er natürlich die indische Fünferreihe in Betracht; dann aber bleibt, wie er selber hervorhebt, unentschieden, ob der Schwan dem Akascha (Raum) oder dem Wind als Gliedern der klassischen indischen Elementenreihe zugeonden sein sollte. In der Zahl der Elemente geht also die Vierzahl der Schwen dem Sprecher nicht auf und es ist auch insofern nicht überzeugend, daß sie in Rücksicht auf die Elemente gewählt sind.

Bleiben wir also bei der anfangs geäußerten Ansicht, daß die Tiere mythischsymbolische Vertreter der drei Weltbereiche sind und ihre Zahl durch Hinzuziehung des Feuers um Eins vermehrt ist, weil die Vierzahl die Gliederung des Ganzen grundlegend beherscht.

Unsere Feststellung, daß die Sprecher in keiner bedeutungsvollen Beziehung zu den von ihnen übermittelten Teiloffenbarungen stehen, gilt nun freilich gleichermaßen, wenn wir die Tiere als Repräsentanten der kosmischen Räume betrachten. Es handelt sich ia eben nicht um einen wirklichen Mythos, wo dies alles in organischem Einklang miteinander stehen müßte, sondern um mythisch-märchenhafte Einkleidung eines andersartigen Erlebnisses. Und da ist es denn donnelt merkwürdig, daß diese Darstellungsform verknüpft ist mit dem nüchtern anmutenden rationalen Element, das in dem starren Zahlenschema liegt, welches über das Ganze gelagert ist. Organisch und zur Sache gehörig ist die Vierteilung nur bei dem ersten Punkt: die Himmelsgegenden sind nun einmal für die Inder wie für uns und viele andere Völker vier an der Zahl. Die in der zweiten Verkündigung enthaltene Gliederung der Welt in übereinander liegende Bereiche dagegen ist von Hause aus dreiteilig, und zwar scheint die Betrachtung der Welt in diesem senkrechten Aufriß bei den indogermanischen Völkern älter oder mehr einheimisch zu sein als die ebene Einteilung nach den vier Himmelsrichtungen. In ihrer mythisch-märchenhaften Vertretung durch drei Tiere haben wir diese Welteinteilung schon hinlänglich be-

Up. als im Akascha enthalten bezeichnet werden. Die betreffende Stelle ist aber nur eine Gelegenheitsaussage, und der Schwan kann, wenn man die Einordnung in die Elementenreihe annimmt, ebensowohl dem Wind zugeteilt werden wie dem Akascha. Siehe darüber im folgenden.

<sup>1</sup> Es werden sowohl verschiedene Glieder der Reihe genannt als auch weitere Bestandweile hinzugesetzt, s. H. Oldenberg, Die Weltanschauung der Brahmana-Texte (1919) S. 18f.

Vgl. die chinesische Fünferreihe: Holz, Metall, Feuer, Wasser, Erde; dieselbe Reihe, um eins (Tiere) vermehrt, liegt der altiranischen Welteinteilung zugrunde. (S. meine Reiseine Zarathustra's, 2016. S. 101ft.).

sprochen. Und zwar ist in ihr die Dreizahl fester zur Sache gehörig als die darunter benannten Bereiche. Es können, wie es bei uns zumeist ist, Luftraum und Himmelsfirmament in Eins zusammengeschaut werden, so daß sich ergibt: Himmel, Erde, Meer, oder es wird das Zwischenreich zwischen dem Himmelsgewölbe und der Erde als besonderer Bereich betrachtet; dann bleibt das Meer unerwähnt, sei es, daß es auf gleicher Ebene mit der Erde vorgestellt wird, oder daß es bei der ausgesprochen kontinentalen Vorstellungsweise der Arier ganz außer Betracht bleibt. Nur durch Verbindung dieser beiden Dreiteilungen kommt die hier vorliegende Vierzahl zustande. Dabei ist das Meer als letztgenanntes nach der von unten nach oben ansteigenden Aufzählung: Erde, Zwischenwelt, Himmel deutlichermaßen eine Zufügung, die gemacht ist, um die Vier- und Sechzehnteilung durchführen zu können. Und was das Feuer betrifft, so haben wir schon gehört, daß dafür drei, nicht vier Stätten charakteristisch sind. Es sind dieselben übereinander liegenden Weltbereiche, und so werden denn als feurige und Lichterscheinungen herkömmlicherweise das irdische Feuer, der Blitz als Feuer der Zwischenwelt und entweder Sonne oder Mond genannt. Wo diese beiden nebeneinander genannt werden, gilt der Mond als an einem weniger hohen Himmel befindlich denn die Sonne. Hier, mit Nennung des Blitzes nach Sonne und Mond, ist gleichfalls künstlich eine Vierheit hergestellt. Die Lebens- und Geisteskräfte aber, hier in der Vierzahl Odem, Auge, Ohr, Denken, werden auch in der Fünfzahl genannt unter Hinzunahme der Rede. (Diese betrachten wir zwar als Ausfluß und Erscheinungsform des Geistes, für die alten Inder aber war sie eine besondere Kraft.) Und zwar ist es höchst bemerkenswert, daß gerade von Satvakama, dem Sohn der Tabala, überliefert ist (Chand, Up. 5.1, 1-15 und 5.2, 3), daß er die im Menschen wohnenden Kräfte als das höchste lehrte, und zwar in dieser Fünfzahl, mit der Rede. Er ist also im Lauf seines Lebens über den geistigen Inhalt seiner Tugenderkenntnis insofern hinausgeschritten, als er das, was dort das letzte Viertel war, gesondert heraushob (und zur Fünfheit erhöhte, gemäß der Anschauung: "fünf ist das Ganze"). Er konnte aber auch - und dies ist vielleicht ein weiterer Schritt seines Nachdenkens - seine Lehre in den einen Satz zusammenfassen: ..das Brahman ist das Denken" (Brhad-Ar. Up. 4.1. 6), womit also. was einst das letzte Sechzehntel war, das Ganze bedeutet,

Jedenfalls also liegt auch bei den Geisteskräften die Vierzahl nicht notwendig in der Sache selbst.

Warum also die Vier- und Sechzehnteilung? Schon sehr früh, nämlich in einem Gedicht des Rijgvenda (das zum jüngsten Bestand dieser alten Gedichtstammlung gebört) wird der Weltgeist als vierteilig angesehen. Angeknüpft wird dabei an die vier Füße bzw. Extremitäten des tierisch-menschlichen Leibs, wie denn auch das Wort, "Fuß" zugleich, "ein Viert" bedeutet. Später, in der Brahmana-Literatur, gilt Praijspati, der oberste und Schöpfergott dieser Periode, als sechzehnteilig; dies ist eine weitere Ausgestaltung der Anschaung vom vierteiligen Weltgeist. Dabei ist die Sechzehnteilung des Jahres und des Mondes maßgebend, denn mit diesen beiden wird der Gott Prajäpati gleichegesetzt. Von da ist die sechzehnfache Einteil

lung der Gottheit auf das Brahman übertragen. Die Belege und Etappen dieser Anschauung gibt Lüders in der mehrfach genannten Abhandlung (S. 521ff.).

Mit dieser Zahl-bestimmten Darstellung des Brahman steht Satyakama also in einer ganz besitmmten Tradition. Bildungsstoff hat den Erlebnisshalt geforant. Eine Abwandlung des Ur-Erlebnisses unter dem Einfluß überlieferter Anschauungen ist verständlich genug; oder vielmehr: der Gehalt des Erlebnisses ist dadurch nicht versändert, es ist dadurch nur sagbar, in Wortefaßbar gemacht. Unddiesist nichtnur verständlich, es ist notwendig, denn das Erlebnis selbst sist Gefühl des Unendlichen. Das Unendliches selbst, obwohl es aus dem Gefühl in Bewultstein austiegt, ist an sich unsagbar. Das Gefühl, von dem solches Bewultsein getragen und durchdrugen ist, könnte nur lyrisch ausgesagt werden, und dies nur von einem ganz schöpferischen Dichter; zussammen mit dem ganzen Bewültseinsinhalt wäre es auch einem Dichter nur sagbar bei voller Reife des Zeitalters und der Persönlichkeit.

Die zahlenmäßig rationalisierte Form der Aussage, obwohl dem Urerlebnis fremd, ist also nichts, was uns zweifeln machen könnte an der Wirklichkeit von Satyakamas Jugenderfahrung.

Und so ist auch das mythisch-märchenhafte Element eine Hülle und Gestaltung, die jedoch dem Grunderlebnis viel näher steht und enger mit ihm verwachen ist als die Zahleneinteilung. Denn Mythos ist die Aussage des Erlebnisses der Welt, die unmittelbarste Art, den Sinn des eigenen Welterlebens auszusprechen. Und das Schauen und Sagen des Weltsmes im Symbol und mythischen Bild, die Denkform der Urzeit, wurzelt so tief, daß es dem Erleben selbst ganz nahe steht, ja man darf vielleicht sagen, daß es mehr noch als Denkform, daß es Erlebnisform ist.

Und auch dies scheint eine Bewußtseinsart unsprünglicher Menschen einer Frühzeit zu sein, das was als Requingen und Gedanken in ihrem Innern vorgelt und dann Macht über sie gewinnt, sich ihnen darstellt als ihnen gegenübertretend und von außen auf sie einwirkend, als Stimme, als Gestalt. Wie diese Denkform in genialer Vollkommenheit bei Griechen zu höchster religiöser und klünstlerischer Schöpferkraft entwickelt ist, hat W. F. Otto in seinen "Göttern Griechenland". S. 230 gezeigt. Diese Denk- und Erlebensform läßt sich auch bei Zurathustra erkennen, und ohne sie ist seine Religion, sein Weibblid nicht zu verstehen. Ich zweiße nicht, daß man bei "primitiven" Völkerm mannigfache Zeichen und Xußerungen dieser Vorstellungs- und Denkweise aufrziene konnte.

Kindern und Jugendlichen liegt diese Auffassungsweise vielfach auch in späteren Perioden noch nahe; der Knabe skryakama aber steht noch in der Zeit mythischen Denkens. Da wird erst begonnen, neben dieser Art der Weltschau und Weltdeatung andere Denkformen zu entwickeln, ja wir sehen, wie er selbst diesen Schritt tut, indem er das Denken als letzten und wichtigsten Teil des Brahman erkennt. Da ist es ganz natürlich, daß sein Erleben in ihm zu mythischer Gestalt sich bildet, und zwar nicht zu Bildungen freier Phantasseerfindungen, sondern zu Gestalten des weltweit verbreiteten, also urtümlichen Mythos. Nur in unserer, dem Mythos erstorbenen Denkweise kann es sich so darstellen, also de ins o berichtetes Geschehen nicht wirkliches Erleben wire, wirklicheitsframer als die mit einer uns unmittelbar wertrauten Reaktisk berichten Senen mit der Mutter und den Lehrz. Viel-

<sup>1</sup> Vgl.: "Gott ist Geist".

mehr mit je tieferer Erlebniskraft die äußere Wirklichkeit ins Gemüt dringt, mit je stärkerer innerer Beteiligung die Gedanken Gewalt gewinnen, um so notwendiger werden sie zum Mythos.

Und diese Innigkeit und Kraft des Erlebens ist einem solchen Knaben gegeben, der, wie der Meister sogleich erkannt hat, eine tiefe und gestigte Natur ist, und der als reiner Tor sich allein der Natur gegenüber gestellt findet, von keinem menschlichen Einfullug gestört; der sinnen und träumend nicht weich werden kann, sondern tätig und mutig die Wildnis bestehen muß. Sein ganzes Dasein ist ja seiner Herde gewidmet; deren Stötz und sein Stötz ist der Leitsiet, der ihm geradem seine Herde verkörpert. Zu seinen Tieren hat der Hüterbub die engste seelische Beziehung um Freundebacht, mit ihnen und besonders seinem Lieblingssier hilt er in der Einsamkeit in Gedanken und Worten Zwiesprache. Es ist natürlich, daß Einsichten, die ihm im Zusammenleben mit diesen Tieren aufsteigen mit solcher Kharbeit, als würden Worte zu ihm gesprochen, sich ihm zuwörderst darstellen als Worte seinen Stierex.

Und sein zweiter Freund ist das Feuer, das ihm jede Nacht Schutz gewährt vor widen Tieren, das hin in kalten Nachten erwärmt, dem er tags mit Sammeln von trockenem Holz so viel Mühe widmen muß; und in den Nächten, wenn die Herde schäft; ist est as einzig Lebendige, wenigsten såse einzig freundiche Lebendige um ihn. Auch die Zwiesprache mit dem Feuer ist für ihn die natürlichste Sache won der Wiel:

Und ebenso bespricht er sich mit Tieren, die frei in der Wildnis leben und die sich ihm zutraulich nahen. Seine unbefangene Vertrautheit mit der Tierwelt ist voll der Ehrfurcht, die seine Sinnesart ist, und das erleichtert allerlei Getier die Annäherung und ihm ermöglicht diese Gesinung, Lehren von ihnen zu empfangen und seine Einsichten als von diesen Wesen stammend anzusehen.

Es sind in Wahrheit ungezählte, einzeln kaum vernehmbare Stimmen der Natur, die in dem Zeitraum, da sein Geist erwacht, ihm zuraunen, wenn er den Tieren und der ganzen ihn ungebenden Natur vertraut und tief in die Augen blickt. Das Bewnßtwerden seiner Erkenntnisse aber verdichtet sich ihm zu einer bemessenen Gruuce von Einzelerlebnissen.

Er selbst kann anfangs vielleicht nur wirr und stammelnd aus der Fülle des Erlebten von seinen neuen Einsichten sprechen. Der Alte, so können wir uns denken, hilft ihm, diesen inneren Reichtum zu bewältigen und in Worte zu kleiden. Und wenn er ihm eben dasselbe sagt, so mag doch insbesondere das feste Zahlengefüge von ihm stammen, in dem sich das von dem begeisterten Jüngling ausstrahlende Licht der Erkenntnis wie in einem Prisma bricht. In der Sache aber unterscheidet sich das so in Worte Gefaßte nicht von dem wirklichen Erlebnis, und auch der märchenhaft gefärbte und streng gegliederte Verkündigungsabschnitt hat als Zeichen der in ihm enthaltenen Lebenswahrheit mit der sorgfältigen Erwähnung von Vieh treiben, Feuer machen, Einpferchen und Holz nachlegen die Züee des Realismus, der den Einleitunsteil auszeichnet.

# DIE LIEBE IN VEDISCHER DICHTUNG EIN VORTRAG VON HERMAN LOMMEL

Man wird vielleicht geneigt sein, anzunehmen, daß es immer und überall Liebespoeste gegeben habe; wir mögen glauben, daß die Liebe das Ur- und Grundthema der Lyrik überhaunt sei.

Und auf Grund solcher Voraussetzung wird man etwa weiter vermuten, daß die alten arichen Inder von litener Zeit an ein Liebesponeis bestem litten, ein Volk, das mit einem Schatz von Gelichten in die Geschichte einztrit, ein Volk, von dem wir wisten, wie leidenschaftlich ein der Liebe hüngegeben hat, in Similichten wir ein inniger Tereu und rührender Auftopfreung, und dessen klansiche Literatur eine so reiche und entwickelte Liebespoesie aufzuweisen hat.

Dennoch aber finden wir bei den alten Indern, wenn wir in die früheste Periode, in die vedische Literatur zurückgehen, die uns die Menge von rund und reichlich zweitausend Gedichten bietet, keine Liebespoesie.

Wenn man sich aber die Art und den Bereich dieser Dichtung vergegenwärtige, kann man doch auch über das Fehlen von Liebengedichten nicht entraunt sein. Denne ein treligies Dichtung, der Rigweda in der Haupswache sakrale Hymnik. Auch bei uns wird man ja im protestanstichen Krichengenagbuch, uberhaupt in der deristlichen Hymnendichung, nicht gerade nach Liebenliedern suchen. Aber wenn auch die Mehrzahl der Gedichte des Rigweds Opferfieder auf Geötter inde, ob aben doch auch ander Stocke ülterer Presie Anfrahen den Stocke ülterer Presie Anfrahen der Stocke ülterer Presie Anfrahen der Stocke ülterer Presie Anfrahen der Stocke ülterer Bestehn der Stocken der Stoc

Aber das wird nicht viel anders, wenn wir auch den Atharvaveda in Betracht ziehen, der mit seinen Geichten für häusliche Kulte viel volkstmilicher ist und dem gewöhnlichen Leben niher steht. Da kommt das ganze Menschenleben von der Wochen- und Kinderstube biz um Scheitenhafen, von der Bauerarabeit biz zur Mösigherkung zur Geltung. Und so denn allerdings auch die Liebe – jedoch in Außerungen, die man bei uns schwerlich als Leebegedichte bezichnen wird.

Aber auch im Rigveda mangelt es nicht völlig an Erwähnung von Liebesangelegenheiten. Wir wollen uns nun nicht auf Ratereien einlassen, ob es daneben etwa noch volkstümliche Liebeslieder gegeben habe, die keine Aufnahme in die Literatur gefunden haben, wollen überhaupt keine allgemeinen Erwägungen anstellen, sondern die spärlichen Außerungen von Liebe oder Bezugnahme daraufnähre betrachten.

Voran stelle ich eine legendarische Überlieferung, die im Anschluß an den Rigveda in jüngeren, dem Veda noch angehörigen oder darauf bezüglichen Werken sich finder. Sie bezieht sich auf einen rigvedischen Dichter und eine kleine Gruppe seiner Gedichte, und ich gebe sie frei wieder, indem ich sachdienliche Bemerkungen einfließen lasse.

Der König Rathavin Darbhya begab ich zu dem Brahmanischen Scher Arcananas und bas ihn, ein Opfer für hur zu erfehreren. Derauf kann Arcananas umz könig und zwar in Begleitung nimes verdaktundigen Sohnes Syrawava. Bei dieser Gelegenheit sah er die stohten Tocher des König, und seit erschnie ihm als eine geseingest und wünschensaverer Schwieger-tochtere. Und er warb um nie für seinem Sohn Syrawfas. Daß dieser zelbst es war, der den Herizstpalne recharb hatze und betrich, kann man sich denken, und die ganze Errählung läße es annehmen; es wird aber nicht ausgesproden. Der König war sehr geneigt, die Werbung anzunehmen. Barhamanen nämlich, als der erste Stand, sind dem Herranderrand der Adele

und der Könige zur Ehe ebenbürtig, und die Verbindung mit einem Brahmanen ist ehrenvoll: in diesem Fall besonders, weil Arcananas und Svavasva einem hochangesehenen und berühmten Bramahnengeschlecht angehörten. War der König also einverstanden, so mußte er doch, um seine Tochter zu vergeben, auch seine Gattin, die Königin fragen, und diese widersprach enrachieden. Unseren Vorurteilen gemäß mögen wir denken, daß sie mit Königsstolz auf diese wandernden Bettelpriester herabsah. Wie dem auch sei, so etwas hätte sie nicht äußern dürfen. Sie berief sich aber darauf, daß das königliche Geschlecht, dem sie entstammte. zugleich ein Geschlecht von Sehern sei, also von Dichtern von Götterhymnen. Was kann es Höheres geben als königlichen Herrscherrang vereint mit der heiligen Würde von Sehern? Es gezieme sich also nicht, daß ihre Tochter einem gegeben werde, der nicht Seher ist. Ein Dichter war nun zwar der junge Svavasva schon, aber nicht Seher eines Götterhymnus. Wir besitzen ein kurzes Gedicht von ihm, das kein Götterhymnus ist, und dem Überlieferungszusammenhang nach in der Tat dem Lebensabschnitt entstammen muß, ehe er Seher war, ein Jugendgedicht, vielleicht seine Erstlingsverse. Es ist ungewöhnlich und verrät dichterische Begabung. Und er hat dafür oder für sonstige Zeugnisse seiner Fähigkeit offenbar Anerkennung gefunden: Könige waren seine Gönner, ein königliches Britdernaar und die Gemahlin eines dieser Brüder zeichnete ihn mit reichen Geschenken aus, und er wiederum rühmte dafür diese königlichen Personen in bemerkenswerten Versen. Aber ein Seher war er mit all dem nicht, und so mußte er die Ablehnung als Freier hinnehmen. Betrübt darüber, daß ihm die Scherwijrde mangelte und er keine Aussicht hatte, die Königstochter zu gewinnen, ergab er sich der Askese und zog als wandernder Bettler durchs Land. Wie er so kummervoll und grübelnd durch den Wald wandert, da erscheint ihm auf einmal leibhaftig die Götterschar der Marut. Es sind die Sturmgötter, die als schmucke junge Krieger in wildem Übermut die Welt durchbrausen, Bangen erregend, weil sie an allem Festen rütteln und die Welt mit ihrem Sturmgebraus erschüttern; aber doch geliebt und ersehnt um ihrer munteren Pracht willen und weil sie regenbringende Segenspender sind. Die sichtbare Erscheinung der Götter in schimmernder Rüstung gibt ihm ein Gedicht ein, mit dem er diese Götter preist. Ich führe einige Strophen daraus an:

> Das ist die junge marutische Schar, Die stardijsch, auf strümischen Wagen, Die prunkvoll einherfährt, ungehemmt; Dund derem Parkat die Wehhälten beide, Himmel und Erde rings erstrahlen, Wenn sie auf himme Wagenerdniene, Weis der goldene Ziererhild am Himmel, Weis der goldene Ziererhild am Himmel, Wei der goldene Ziererhild am Himmel, Wei der mehalter weise der gelten. Die alles ernshätterenden Unbefleckten, Die immer zur restenn Zeit suftreen ... uww.

Es ind keine überdurchschnittlichen Verne — uns erscheinenseine vorangegangenen Dichterproben als bedeuranere. Aber eit ist damis zum Sche geworden. Und damis hat er Amprechauf die Königstochter gewonnen. Dies dem König Rathaviti zu melden, mußte nus sein
nächness und Hauppanliegen sein. Aher Rathavite Heral solt zur Zeit nicht an seinem Wohnitzt, sondern hatte sich, willicht um Atkese zu üben, in den Himalaya zurückgezogen. Dahin
schricht im Sayava'ba Botchaft, um ihm seinen Götterfynmau mitzuratien und die damit
gewonnene Scherwürde kundratun. Und zwar beauftragte er die Göttin Nacht, diese seine
Boschaft zu überheinigen und richtere an sie die Verne:

Diesen meinen Hymnus, o Nacht, Bringe, o Göttin, das Lied Als ob zu Wagen du führest, Hin zu dem Darbhasohn; Und dort sollst du zu Rathaviti, Dem frommen König, sprechen: Meine Liebe hört nicht auf. Es weilt aber Rathav ti, Der freigebige König, Am Flusse Gomati Und hat in den Bereen sich niedervelassen.

Dies Verse ind im Rijweda, im Anadhali an Syavalvas Hymnus an die Maru übelliefert. Die Legende, die so wiel behenvolle Löge bienet, geht hie wieder in phatatuisthe Unwirklich keit Über; so scheint en wenigenst uns, die wir diesem Glauben nicht hegen. Aber es ist eigentlich zer inder verscheinerlich, daß die junge Diekter portichte Form für seinen Benchaft gewähle zur nicht verwunderlich, daß der junge Diekter portiche Form für seinen Benchaft gewähle zu den der die der die

Der König Rathaviti Darbhya aber begab sich daraufhin zu dem Vater Arcananas, entschuldigte sich wegen der anfänglichen Abweisung, und übergab diesem Seher, der Sohn eines Sehers und jetzt auch Vater eines Sehers war, seine Tochter als Ehefrau des Sohnes.

Eine geniue philologische Interpretation und teraktritische Unternuduung der im Bertraht kommenden Rijverdageldische 1 han mich zur der Überzugung gebracht, daß diese Legende so glaubhaft ist als nur irgenderwas. Und wir können erkennen, daß Sywadwa, der durch die Gaude der Götter Murst, die him nichtiber erndinenen, zum Scher geworden wur und eine Gattin gewonnen hatte, weiterhin ein besonderer Verehrer der Marut geblieben ist. Wir haben noch neuen aucher Gedichte an die Marute von lichen. Aber unter den der indet aktrale harren Gedichten, von denen das an die Nacht ausgegenochnermraßen der Liebergschichte auskann mas is wohl micht so nonnen, um o weniger, als ist an den Schwierervater erichtet ist.

Ein anderen figwedische Beispielt ein jusger Brahmane will sich nachts unbemerkt zu seiner Gelichten schlichen. Wenn er das An Sichtzungsderiger des Frende Anwenen betritt, da könne ihm der genisst loci, der Gost einer Sütze, abwehrend entgegentenen. Der Gost des Ortes ist und destem Hützer und bewacht desen Bewöhner, wom sie fromm sein Wohlwellen sich wahren. Er könnte ihm in igend einer Form ein Hindernis bereiten, in ingrand einer Gestalt als Wächer han abhätze. Im gilt eit er zunückt zu vernöhnen und für sich zu erwinnen.

So spricht der verliebte Eindringling Gebet und Beschwörung:

O heilvoller Herr der Stätte, Der alle Gestalten du annimmst, Sei mir ein wohlgesinnter Freund.

Du Hund, weiß und braun, Wenn du die Zähne fletschst, Glänzen sie bei deinem Knurren In deinem Maul wie Speere — Lee dich und schlaf.

Den Dieb bell an, du Hund, Immer wieder loss'ahrend, oder den Räuber — Ein Lobsänger Indras ists, den du anbellst, Warum willst du mr Übles antun? Leg dich und schlaf.

<sup>1</sup> In einem noch ungedruckten Aufsatz.

Den wilden Eber mußt du beißen. Der wilde Eber soll dich reißen -Fin Lobsanger Indras iste, den du anhellst. Warum willst du mir Obles antun? Lee dich und schlaf.

Die Mutter soll schlafen, der Vater soll schlafen, Der Hund soll schlafen, der Hausherr soll schlafen. Alle Verwandten sollen schlafen.

Die Leute ringsum sollen schlafen. Wer sitzt und wer geht.

Die Leute, die mich sehen. Denen verschließe ich die Augen. Wie ich dies Haus zumache.

Er ist ietzt also eingetreten, und die Analogie des Türschließens und Augenschließens soll magische Wirkung ausüben. Weiter ruft er den Beistand des Mondes an:

> Der Stier mit tausend Hörnern, Der aus dem Meer emporgestiegen. Mit Hilfe dieses Mächtigen Mach ich die Leute schlafen. Die Weiber auf den Ruhebetten Auf Lagern und auf Schlafstätten. Die Feauen mit lieblichem Duft Die alle mach ich schlafen.

Es ist ganz klar, daß hier das Kammerfensterlin dichterische Gestalt gewonnen hat. Es ist wohl das illegre literarische Beispiel davon. Aber es ist charakteristisch für diese Geisteswelt. daß nur Gebet und zauberische Beschwörung gegen alles Störende ins Wort eingegangen sind. die Liebe, die den Sprecher antreibt, aber keinen Ausdruck finder. -

Der gegenständliche Inhalt ist sehr ähnlich in einem amerikamischen Liedchen, wo es heißt:

She has a Pana who loves me not, I am sorry to say, She has a Mamma who hates me worse from day to day. They have a dog who bites me when I so that way. how wow wow there's a row - -She loves me Hevo, heyo, she is the girl for me, Heyo, heyo, my heart is no longer free. And would you know the reason why:

Es kann bei so naher stofflicher Berührung nicht leicht etwas Verschiedeneres geben als das unerikanische und das vedische Gedicht. Bei unserer gegenwärtigen Betrachtung haben wir bei dem Vergleich darauf zu achten, daß in einem Fall die Situation, daß der Liebende die Eltern meiden will und vom Hund bedroht wird, dem Ausdruck der Liebe in dem Liedchen einen lebendig anschaulichen Hintergrund und lustigen Ton gibt. Im anderen Fall hat diese Situation vollen Ernst und das Gedicht ist allen Ernstes ein Mittel, diese Situation zu bestehen. Die

She loves me.

Liebe, um deretwillen der Sprecher sich in diese Lage begeben hat, kommt dagegen überhaupt nicht zur Erwähnung. Etwas beredter sind in dieser Hinsicht einige Gedichte des Atharvayeda, mit denen Liebes-

zauber ausgeübt wird.

Ich führe die Mehrzahl der Beispiele an, aber kürzend durch Weelassung von Strophen, die zur Sache nichts beitragen und langen, abseits führenden Kommentar erfordern würden.

Da wird z. B. ein Liebeszauber bewerkstelligt mit einem süßen Kraut (1. 34):

Honigentsprossen ist diese Pflanze. Mit Honigsüße grab ich dich aus: Vom süßen Honig stammst du ab. So mache du mich honiesiis.

Auf meiner Zungenspitze ist Honig. Auf meiner Zung wurzel Honiesüße-Du sollst in meiner Macht, in meinem Willen sein Und herheikommen nach meinem Sinn

Mein Eintreten sei honigsüß Und honigsüß mein Weggeben. Ich spreche honigsüßes Wort. Möge honiggleich ich werden.

Süßer bin ich als Honigseim Und reicher an Süße als Honigkraut. Nach mir allein sollst du begehren Wie nach einem süßen Blütenzweig.

Mit Zuckerrohr, das dich umschließt. Bin ich um dich herumgeschritten. Daß du in mich verlieht sein soller Daß du mir nicht davon gehst.

Fin anderes

Wie die Liane den Baum Rings umschlungen hält. So umarme du mich. -Daß du in mich verliebt seiest. Daß du mir nicht davon gehst-

Wie die Sonne an einem Tag Um Himmel und Erde herumgeht. So umschreite ich deinen Sinn, Daß du in mich verliebt seiest. Daß du mir nicht davon gehst.

Man kann in beiden Fällen entnehmen, daß der Liebende durch beschwörenden Rundgang um das Haus der Gelichten oder um diese selbst einen Zauberkreis um sie zog und sie dadurch magisch eingeschlossen hielt. - Desgleichen wurde der eindringlichen Wiederholung der gleichen Worte eine magische Wirkung zugeschrieben, und einige Verse nicht nur von dem einen in den anderen Zauberspruch übernommen, sondern auch eingefügt, wo sie nach Sinn and Sarahau night well am Platz waren

Das Bild von der Liane, die den Baum umschlingt, kommt schon im Rigveda einmal vor und ist dann in der klassischen Poesie öfters als dichterisches Bild der Liebe gebraucht worden In einem anderen Gedicht heißt es-

Begehre nach meinem Leib und Füßen,

Begehre nach meinen Augen, nach meinen Schenkeln; Auf den Mann sollst du begierig sein, Und deine Augen, deine Haare sollen Aus Liebessehnsucht nachmir verdorren.

Ich mache, daß mir am Arm du hängst, Daß du mir ans Herz dich hängst, Daß in meiner Macht, in meinem Willen du bist Und herbeikommst nach meinem Sinn.

Der Liebende wendet ein Zauberkraut an und spricht zu der Pflanze:

Du Wonnebereiterin für mich.

Du Wonnebereiterin für mich, Die du gemeinsames Verlangen weckst, Zwinge diese mit mir zusammen, Mach unste Herzen einig.

An das Mädchen aber richtet er die Worte:

Verdorren soll zu mir dein Herz Und verdorren soll dein Mund; Verdorre du aus Liebe zu mir

Wie einem, der kein Wasser getrunken, Der Mund trocken wird, So verdorre aus Liebe zu mir Und geh umher mit ausgedörrtem Mund.

In einemanderen Fall macht er ein Tonfigürchen der Geliebten und durchbohrt es mit einem künstlich hergerichteten Zuberpfell, den er mit einem Zuberbogen abschießt; in dem begleitenden Gedicht heißt es:

Der Aufstachler soll dich varstachen,
Daß dich't nicht hält auf deiner Lietestatt:

Des Liebesgottes schrecklicher Pfeil, Mit dem durchbohre ich dein Herz.

Der Pfeil mit den Federschwingen der Schnsucht, Mit Liebesgracheln mit Regier als Schaft

Mit Liebesstacheln, mit Begier als Schaft, Mit dem soll der Liebesgott gut zielen Und dir das Herz durchbohren.

Des Liebesgottes gutgezielter Pfeil, Der feurige, dörrt aus die Milz; Mit dem durchbohre ich dein Herz.

Von brennender Qual durchbohrt, Mit trockenem Mund schleiche her zu mir, Sanft und zahm, du ganz allein, Lieblich redend und gehorsam.

Pfeil und Bogen des Liebesgottes gehören gleichfalls zum üblichen Rüstzeug der späteren Liebespoesie, aber stark verlieblicht, nicht als eine so furchtbare, verderbliche und schmerzliche Woffe In Zaubersprüchen andrerseits, mit denen ein Weib die Liebe eines Mannes gewinnen kann, beißt es zum Beisniel:

Bis zum Kopf, bis zu den Füßen Unterwerf ich deine Sehnsucht mir; Ihr Götter, sendet Minne herab, Nach mir soll jener Mann entbrennen. Wenn du fortläufst drei Meilen weit, Eines Reiters Ritt fünf Meilen weit, Von dort sollst du zurückkommen, Sollst Vater unserer Kinder werden.

Oder

108

Das ist die Minne der Liebegewinnenden Nymphen; Ihr Götter, sendet Minne berab, Nach mir soll jener Mann entbrennen. So seis, er soll für mich Minne hegen, Ihr Götter sendet Minne herab.

Auf daß er für mich Minne hege, Ich aber keinesfalls für ihn. Sturmgötter, laßt ihn rasend werden, Laß du ihn, Luftraum, rasend werden, Feuer, laß du ihn rasend werden, Nach mir soll iner Mann enthrennen.

Es kann suu in mehr als einer Hinsicht lehrreich sein, die Arbarvaveda-Gelichter zu vergleichen mit griechten der dichten Gelichten Gelichten der die von Lieberausber handelt. Hier beißt es allerdings vorsichtig sein, denn eine frumme Regel gebiere, daß die linke Hand nicht wissen soll, was die rechte nu, und to 1888 der nichtologe im allegmeinen seine Figure von den Gegenständen der klassischen Philologen, und die Graccitten und Latinisten lassen ihre Bliche nicht auf das Feld die Indologen hindrechwafen.

So will auch ich nur bescheidentlich Gebrauch machen von der Freiheit, die ich mir nehme, und nur ein griechisches Gedicht berücksichtigen, und auch diesen sinkt eingehend besprechen. Ich meine das zweiter von Theokrits Gedichten, die Pharmakeutrais, die Zauberinnen. Es ist das wüchtigtes der in Betracht kommenden, es ist von Vergil nachgeahmt und hat auch auf andere lacinsiche Gedichte Einfluß auszeicht.

Ein verlassens Midden übt da nächtlicherweile Zuuber und Bechwörung aus, um hren untreum Gelichern zu sich zurückszwingen. Liebeszuber milisen auch bei den Grieche sehr üblich gewesen sein, es gibt da ein eigene Wort dafür, philtra, und es wurde dabelwin Zuuberrad oder Kreisi erwandt, an den man einen Vogel Wendehals abnab. Velleichte begnüger man sich mandmal mit irgend einem Ersatz für diesen Vogel, so daß. "Wendehalsbisweilne ein übertragener Ausdunkt für den Zaubertradie sim mag, iselenfalls int diese Verfahren von alter Zeit au, von Pindar bis in hellenistische Zeit mehrfach bezougt. Daß beim Zuuber ein Ordertung ansexandt wundet, verscht sich in Griebenland wir is Indien von suber.

Bei Thockrit wirkt die Dienerin der unglinklich Liebenden an dem Zauber mit. Neben den sehr kappen eigemlichen Bechwirungswortenspelen darum Anweiungen an die Dienerin ber und ausführlich Monologe der haupstächlichen Zauberin. So erfahren wir aus dem Gedicht enigne über die Zaubernanipalusionen, während in Indien ausder den kappen Andeutungen der Zaubersprüche selbst nur die sekundlire Überlieferung der Ritualbilder davon einier Kunde eilt.

Wie in den vedischen Zaubersprüchen mehrfach die Wiederholung gleicher oder ganz ähnlicher Verse, die manchmal von einem Gedicht in das andere übernommen werden, die magische Wirkung der beschwörenden Worte steigert, so macht auch Theokrit von solcher magischen Wiederholung Gebrauch. Dies ist bei ihm ein feines Kunstmittel, ein Refrain, der melodischen Rhythmus erzielt, Stimmung bildet und das Ganze kunstvoll gliedert: werdehals, ziehe den l'üneling ins Haus, den geliebten, mir wieder."

he in "noter gegentindlicher Verwandstaufst bestehen im Dhrigen völlige Verschiedenheiten. Die desbesichende Goddien sind felythe, das holls Bildden, und ogs über eh ier in Abhild soldene Zaubers, im Veda aber laben wir die redenden Bestandsrile wirklichen Zaubers. Das verhälts isch zu einander wie eine Mordats auf der Bühne zu wirklichen Meilen einen Fall wird uns der Lieberzauber mit all seinen Bewegstinden und Begleitunständen gezeigt, in heinlich-nobelmidert Nacht, wo der Hunde mit klöglichen Gebell zum Mond, zu Hekker, aufpaulen, im andem Fall ist der Zauber in aller Wirklichkeit da, ungeschöst und unstigliert, she nur die Zauberformden, nicht die Person, die ist geprächt, nichte die Manwendung für jeden belichigen Fall da, wie die Muster in einem Liebesbriefsteller zur geginneten Verwendung bei Bedarf.

Du theukritische Gedicht gibt Gelegenbeit, daß die Liebende Glück und Leid ihrer Liebe auspreicht und in Anschulft an die Zauberhandlung einzum Gestäderis hier Liebe von der ersten Begraung bis zur erständenden Verlassenbeit erzählt. Die nächtliche Zauberhandlung ist nur ein dichterücher Rahmen für die Liebesgendichte und eine neuartige und stimmusfers volle Einkleidung für das Aussprechen der zwischen Zärtlichkeit und Zorn sich bewegenden Liebesgefühle.

Dagegen in den veründen Zusbersprüchen ist zwar allerdings eine kräftige Liebelinderschaft erhalten, aber nigende ist es overas gezagt, weit ein liebe dich E. beitelt nicht in bernne, ich verubmuscher vor Liebe, sondern dich soll die Gles verzehren; nichts denne Liebelpülist, duer Kletz enherze, dein Untersee qulle innich, underen ist will den ir zer Gründerbeiten, nichts ab verzehren sichte denne Liebelpülist, duer Kletz enherze, denne Unterse qulle innich, underen ist will den ir zer Gründerbeiten, nichts ab erzehlegend ein den der Schaft gestellt der Schaft gestellt der Schaft gestellt gestellt der Schaft gestellt gestellt

Mit anderen Worten, der nach außen gerichtert heißte Drang des Liebebegütnens hat alle Much, hernsch allein, nur die Richtung auf das Objekt der Liebe is beweitund wird stagsber das eigene Innere, das mit Macht diese Aussigen hervorreibt, bliebt im Dunkel des Unbewußern und Unassprechtbaren. Es gibt keiner Relizion, oh. k. keinen auf das eigene Innere zurückgerandren Blick, man kann das eigene Innerelben nicht als Objekt aus sich herausstellen, und das ist erbennoviel, als er ausgerechen.

Und dies ist eine Stufe der psychologischen Entwiddung. Das ist kein Zufall der Überlieferung, daß erw vorhanden Liebegesfühte um nühr erhalten wiren, und es ist kum anzunelnung, daß es volktwimilide Liebeglieder gegeben habe, daß etwa Schmadhabipfänger auf den dirfaktive Volktwiesten eine psychologische Stude der Reflexion und Objektwierung verzetzen hätzen, die bei den Trägern der höchsten Geistigkeit dieser Kultur noch nicht er-

Diese Ansicht, zu der ich gelzuer, soll nun noch auf die Gegenprobe gestellt werden durch ein weiteres riepredisches Despipél, in dem der Lichende es unsprücht; Mich Herz bennen; Est die Bällade von der Liche und der vergängslichen Ele zwischen König Pururavas und der Nymphe Urväl. Diese ist ein hamiliärde Götin, avsz kiehr von sehr hohen Rang, ein Assentia er der Schwanzenignate, eine Nies. Sie lebte den menschlichen König Pururavas und wurde seine Gattin, aber nur unter einer gewinen Bedingung. Wenn er diese verletzen würde, sie sa auch zu unbewülf, so werde ist ein verlasem und in den Himmel zurücklehren. Ei ist also am Gedrüchte vom Typur der Habitanienage, verwande auch den machen Mirchen von Amer und Pyyde. Es ist das alleten Betipel dieses weit verbreiteten Mitchen

In diesen Märchen ist es so: wenn die Bedingung gebrochen wird, etwa daß der Gatte die Melusine in ihrer Nixengestalt mit dem Fischschwanz erblick, oder das Schwanenweib he Federgewand zurückgewinnt, so entschwindet sie in ein Fenes Land, in ein ungerzeibhares Jenesit. Oftmals aber gelangt der Märkenheld unter Möhen und Leiden, aber begünstigt von märdenhaften Helfern, dennoch dorthin und erlangt die entschwundene Geliebte wieder. Hier, in der alten Legende, findet er sie auch wieder, vermag sie aber nicht siss Menschendasein zurückzulocken. Sondern es geht darum, daß er vermöge des von der göttlichen Mutter eeborenen Sohne für ein könfliches Dasein den Zusenn zur Götterwelt zewinnt.

Nach werberieteer Auschaung vernrache der Anblick der Nymphen Wahnsinn. Griechisch symphologenos, von den Nymphen erfälk\* heldt wahnning. Hier, in der Liebesgeuchiete, tie et umgelchert. Da die Geliebes, nachdem die Bedingung werletzt ist, ihm entschwindet, wird er wahnsining. Er irrt vererwiefelt durch die Lande und stwelst [gazz von Sinnen in der Wilddis umber. Da in der Einsamkeit auf klaren Teich sieht er Enten schwimmer es sind die Nymphen, und Urvalg jub sich mit zu erkennen. Er zuber, wiederum mit der entgegregezetzen Wirkung, kommt bei ihrem Anblick zur Beinnung und in der Unterredung, de ich anknafte, vonder ein zu unterreden, zu ihm ist Menschendusten zusudfankelien. Se

"Was redest du vergeblich? Geh fort, nach Haus,

Nimmer wirst du Tor mich je bekommen."

Da ruft er verzweifelt aus: "Dein Liebling wird noch heute

Davonstürzen auf Nimmerwiederkehr, Um in die fernste Ferne zu gehen:

Dann mag er im Schoß des Verderbens liegen, Dann mögen die reißenden Wölfe ihn fressen.

Sie antwortet mit der Strophe:

"Pururavas, stirb nicht, stürz nicht davon, Nicht sollen dich die wilden Wölfe fressen.

Es gibt ja keine Freundschaft mit den Weibern, Sie haben Herzen wie Hyänen."

Damit entschwebt sie in die Höhe und ehe sie ganz in der Luft entschwinder, ruft er ihr nach:

"Die Urvasi, die den Luftraum erfüllt, Die den Dunstkreis durchmißt, Die lock ich berbei.

Die lock ich herbei. Kehre zurück, mein Herz hrennt."

Eine leidenschaftliche Liebe liegt der Ballade zugrund; sie spricht sich aus in des Pururavas Verzweiflungsworten vor der zweiten, nun endgültigen Trennung und verdichtet sich zuletzt in den schmerzlichen Worten: "Meiri Herz brennt", deren gleichen wir in den anderen Gedichten nicht sefunden haben.

Es ist der Dichter, der dem verlassenen Liebhaber diese Worte in den Mund legt. Er hat die Figuren aus sich herausgestellt. Poruravas ist eren in zweiter Linie ist Träger von Leid und Leidenschaft als Sprecher seiner Werte Subjekt; in enter Linie ist er Objekt der restellung, die des Sobopferakt der Docher in; bedarf en, um Innenfehen ausgenehen zu können. Daß der Träger der Leidenschaft selbst, beim Kammerfensterln oder beim Lieberzauber, seine Grüßtel ausgeschied, dazu bedürfer es einer Keffelzein, durch die er wie ein Spiegel sein eigenen Inneren beschauen könnes. Solders Aussich-beraus-versetzen kann ers vollzugen werden, nachson zeiteln blaum, wast ein Inneren der Musechen zu solen mißt.

În unserem Falle komrîtt in Betracht, daß das Gedicht über Pururavas und Urvasii einer verhâltnismäßig späten Schicht dieser uralten Literatur angehört. Chronologisch mögen die angeführten Zaubersprüche aus dem Atharvaveda dem gleichzeitig, allenfalls auch etwas jünger sein. Aber als Typus und in Ansehung der geistigen Entwicklungsstufe sind diese magischen Beschwößungen hocharchaisch; sie sind, wie dieses ganze Zauberwesen, auch wo es sich noch ein oder mehrere lahrtausende erhält, etwas Primitives.

So glaube ich denn, daß meine an den Anfang gestellte Aussage, daß es im Veda keine Liebesgedichte gibt, nichtein bloßer Schluß e silentio ist, oderdie äußerliche Feststellung des Umstandes, daß keine solchen überliefert sind, sondern daß die psychologische Begründung gefunden ist, daß es auf dieser Geistestufe das nicht geben känn.

Die angeführtes Gedückte, denen solche Innerschau mangelt, agen das, was ist zu sagen haben, in wahnfard dichterischer Weise und mit einer Kraft, die reflektierende Dieher seiten wieder erreichen. Die nach innen gerichtete Schergabe der Dichter zeigt auch uns immer neue Bereiche des eigemen Innerne. Und merhodisch werden die Tiefen ausgebete von Psychonaubyte und Tiefenspychologie, Auf historischen Weg sind wir zur Ausdausung einer psychologischer, Haltmage und Lang gelaung, die sind als das ennegrengetente Externe unserner Tiefens

## MITHRA UND DAS STIEROPFER

#### NACH EINEM VORTRAG VON HERMAN LOMMEL

In Erinnerung an eine Vorlesung über das Taurobolium

Mitra ist ein ur-arischer Gott, d. h. er wurde in alter Zeit von den Ariern Indiens und von den Traniern verehrt, und sein Kult stammt aus einer Zeit, da die Vorfahren der Inder und Iranier, der beiden arischen Brudervölker, noch in Sprache und Kultur eine Einheit mit geringen Stammes- und Dialektunterschieden bilderen

Die älteste annähernd datierte Erwähnung des Gottes stammt aus dem Anfang des 14. Jahrhunderts v. Chr. aus einem Vertrag des Hethiterkönigs mit dem Land Mitanni. Da werden Mitra, Varuna und andere, aus Indien bekannte arische Götter ab Zeuzen anserufen.

Arisbe Götermanen also in einem Land, das in hellere geschichtlicher Zeit nicht von Ariern bewohnt war. Es mil also dort eine einfulfseiche Gruppe von Ariern gegeben haben, und zwar — wie noch andere Anzeichen wahrscheinlich maden — Arieri Bhilbert Art wie die nach Indien gelangten und von uns Indo-Arier genannten Unklar bleibt einstweilen Freilich, auf welchen Wegen, durch welche Ereignisse verstätzen, sie dorchin erlante sein mitten.

Ed mag sein, daß der Rig-Veda, wenigstens mit seinen ältesten Bestandteilen, in benno frühe Zeit zurüdersicht. Und in Göttergedichten des Rig-Veda ist Mitra oft erwähnt, und zwar fast immer, wie in jenem herhitischen Vertrag, mit Gott Varuna zusammen. Sie sind die beiden größten in einer brüderlichen Gruppe vom Göttern. Varuna der größte und erhabendte von ihnen. Seine überragende Bedeutung hat den Mitra sehr in den Hintergrund gedrängt. En ist deutlich zu erkennen, daß dieser an urspfünglichter Größe und Bedeutung eingebüßt hat, so sehr, daß dessen eigense Wesen aus dem Rig-Veda nicht mehr feststellbar ist. Es wird von ihm fast nichts ausgesagt, was nicht auch von Varuna, oder von der ganzen Göttergruppe gilt, an deren Spitze sie stehen daß sie das Recht bliten, Unrecht bestrafen, die Ordnung in der Welt aufrecht erhalten, und ihren frommen Verbenre, wielfaben. Seen zuwenden.

Es ist ganz klar, daß hier ein Wandel vor sich gegangen ist, und wenn wir auch die ganze göttliche Fülle des Mitra aus dem Rig-Veda nicht erkennen können, so läßt sich doch soviel über ihn aussagen, daß er ursprünglich dem Varuna an Bedeutung ungefähr benbürzig gewesen sein muß. Ja, es ist möglich, daß er ursprünglich der größere von beiden gewesen ist. Wie er in jenem hethitischen Mitanni-Vertrag vor Varuna genannt ist, so steht auch im Veds sein Name häufiger vor als nach dem des Varuna.

Diese überwiegende Voranstellung scheint eine Bedeutung Mitra's auszusprechen, die nicht gerade eine Höherstellung an Macht und Würde gewesen sein muß, sondern

auch darauf beruhen kann, daß er der lichtere, freundlichere von beiden war. Wohl bestraft er das Unrecht, aber er ist doch kein gefürchteter Gott, während Varung eine unheimliche finstere Gestalt ist. Beide sind Könige, als lenkende Beherrscher des Kosmos und ordnende Lenker des Menschendaseins. Aber Varuna hat dabei Züge des orientalischen Despoten, dessen Gnade wohl seinem Günstling beglückend ist, der aber dem soehen noch bevorzugten unversehens seine Huld entzieht und ihn ins Elend stürzt. Als Rächer des Unrechts hat er gewiß erhabene heilige Züge, aber seine Gereditiekeit erstheint uns doch auch zuweilen zweifelhaft: es kommt von daß er den Menschen Fallen stellt, und wenn sie dann straucheln, grausame Rache nimmt. Solche Tijdke ist dem Mitra fremd Sein Name bedeutet: der Freund Da nun dem Mitra der Tag angehört, dem Varuna die Nacht, so hat man geschlossen, daß Varuna ein Mondgott, Mitra ein Sonnengott sei. Nun ist aber mit Schlagwörtern wie Sonnengott. Mondgott. Gewittergott u. dgl. so wenig etwas Bestimmtes gesagt, daß ich ein solches Wort nicht ohne nähere Erklärung auf Mitra anwenden möchte. Es gibt nämlich Götter, die wirklich das und nur das sind, was ein solcher Name besagt, Helios der Griechen ist "der Sonn" als Gott. Wenn dagegen W. F. Otto uns in einem tiefdringenden Vortrag gezeigt hat, daß in Apollo, wie man wohl immer geglaubt hat, aber nicht bestimmt genug fassen konnte, auch solare Züge enthalten sind, so wird niemand glauben, und Otto am wenigsten, daß mit dem Wort Sonnengott das reiche. tiefe und geistige Wesen Apollo's erfaßt und erkannt sei. So werden auch leere Namen wie Naturgott. Naturreligion vielfach gedankenlos gebraucht. Auch in der vedischen Religion gibt es einen Gott, der, wie Helios, schlechthin "Sonne" heißt und die Sonne (männlich) als Gott ist. Solche wirkliche Naturgötter sind aber in Religionen wie der griechischen und altindischen nehen den großen Göttergestalten Nehenfiguren, wanngleich in der altindischen Religion das Verhältnis zur Natur wieder ein anderes ist als in der griechischen.

Auch hat sich ein unklares Bewußtsein davon geltend gemacht, daß mit solchen Natur-"Erklärungen" nichts Zulängliches gesagt und das Richtige nicht getroffen ist. So kam die soziologische Auffassung von Göttern auf und wurde besonders bei Mitra vorherrschend bis zu völliger Leuenung einer Naturbeziehung. Mitra sollte fortan nur der personifizierte Vertrag sein, und seine Sonnenhaftigkeit wurde geleugnet, Aber solche Götter sind zu groß, zu umfassend, um in Formeln der einen oder der andern Art erfaßt zu werden Mitra und Varuna die Hüter des Rechts durchwalten den ganzen Kosmos und sind auch vielfältig in der Natur wirksam. Und sie stehen in einem polaren Verhältnis: wenn dem Mitra das Günstige angehört, so dem Varuna das Ungünstige, die Opfergaben für Mitra. Tiere oder Sonstiges, müssen hell, weiß sein, die für Varuna schwarz, dem Mitra gehört der Tag an, dem Varuna die Nacht. Daß Zeugnisse der letzteren Art in der ältesten Lyrik spärlich sind, verringert nicht ihr Gewicht, vielmehr bewahren gerade die rituellen Regeln älteste Züge: und allerdings ist das Helle. Lichte, der Tag nicht die Sonne selbst, aber sie bewirkt es, und Mitra ist ia auch keinesfalls die Sonne schlechthin, ist nicht "Naturgott". Überhaupt können wir den vollen Reichtum, die Vielseitigkeit seines Wesens nicht ganz erkennen, weil es schon auf der ältesten Stufe indischer Überlieferung sehr verschleiert ist und an ursprünglicher Bedeutung und selbständiger Individualität verloren hat.

Derselbe Gott heißt in Iran Mithra, t ist vor r zu th (ungefähr wie englisch th) geworden. Bei engster Verwandtschaft im Ursprünglichen ist in Iran doch alles ganz anders verlaufen.

Sein großer Bruder Varuna, der ihn in Indien so gewaltig überragt, ist uns in der iranischen Religion überhaupt nicht bezeugt, Mithra dagegen war fast zu allen Zeiten einer der größten Götter der Iranier. In Iran aber ist unsere Überlieferung aus einem andern Grund unzulänelich.

Zarabustra hat seinem Volk einen neuen Gott verkündet, eine Religion garan andere Art gebracht, und die akerzehte Religion der Iranter beiseitegsechoben und bekämpft und ihre Götter verurteilt. Die älteste Überlieferung aus Iran ist aber die zarathustrische, das Awesta. Jedoch, so gewaltig auch der Erfolg Zarathustras war, indem die von ihm begründete Religion in weitem Umfang und durch lange Zeiten herrschend wurde, so war die alte Religion inden sieht wurzelte so tief im Volk, daß Bestandteile von ihr in die zoorastrische Religion nachträglich wieder eindrangen. Es ist also eine jüngere Stufe des Zoroastrismus, aus der wir unsere hauptsächlichtet Kunde von vorzarathustrischen Götter haben. Aber es sind nicht mehr die alten Götter in ungebrochener Kraft, sondern sie sind dem Zoroastrismus angepaße, so gut oder schlecht es gehen wollte und dadurch in ihrem Weste geschwächt. Sie stehen vereinzelt da, ohne ihre Zusammengehörigkeit in dem organischen Ganzen einer Religion, und oft kann nur der Vergleich mit den entsprechenden Göttern der nahverwanden verdischen Religion uns die unvollkommenen Angaben des Awesta einiger-maßen verständeln wachen.

Trotz all dieser Beeinträchtigungen ist immer noch Mithra eine große Gestalt, nicht nur da, wo sich das alte Heidentum noch erhalten hat, sondern auch neben dem einen und in Wahrheit einziem Gott des Zararhustrismus. Ahura Mazda.

Auch in Iran ist noch erkennbar, daß sein Name Freund bedeutet. Er ist der Gott des Vertrags: die Freundschaft, die er darstellt, ist das Treubündnis, sei es zwischen Völkern und Volksstämmen, oder zwischen Einzelnen. Er wacht über Einhaltung des Vertrags und rächt furchtbar den Bruch des Vertrags. Wenn der Treubrüchige Mithrabetrüger heißt, so hat dabei der Name Mithra ganz deutlich zugleich die Bedeutung Vertrag, Dabei ist am ausführlichsten die Rede von dem Vertragsbruch unter Völkern und Mithra's verheerende Rache geschieht dann im Krieg am vertragsbrüchigen Volk und Heer. Er besiegt das Heer der treubrüchigen Feinde, zauberisch entkräftet er ihre Waffen: er richtet furchtbare Verwüstung an in den Schlachtreihen, zerschmettert sie. schlägt sie in die Flucht, und verheert das Land und die Wohnstätten der Vertragsbrecher. Obwohl "der Freund", der friedliches Wohnen gewährt und sehr gütig ist, wird er als Rächer zum furchtbaren Kriegsgott, der auf seinem Streitwagen ein ganzes Arsenal von Waffen mit sich führt. Dies kriegerische Wesen kommt mir als iranische Sonderentwicklung vor, nicht als völlige Neuerung: Mitra und Varuna beteiligen sich auch im Veda am Krieg, indem sie ihren Verehrern beistehen; aber die kriegerischen Züge sind nicht so stark entwickelt und scheinen nicht wesensbestimmend zu sein.

Darin, daß Mithra der Hüter des Vertrags, Rächer des Vertragsbruches ist, besteht die soziologische Seite seines Wesens, die man in neuerer Zeit vielfach allein gelten lassen will. Aber er wirkt und erscheint auch in der Natur. Und zwar als altgermanischen Gott Donar hat.

Sonnengott. Das wird betritten, aber meiner Ansicht nach mit unzureichenden Gründen. Nach dem was ich schon gesagt, meine ich nicht, daß er Sonnengott und einkt weiter sei; oder daß er identisch sei mit der Sonne schlechtlin, wie sie am Himmel geht. Aber awestichen Aussagen wir die, daß weiße Rosse seinen Wagen mit dem einem goldenen Rad ziehen, sind m. M. nach nicht wegzudeuteln. Und fermer wird er von griechischen Berüchterstattern als Heilos bezeichnet und da hilft et wiederum nichtz, zu sagen, daß das erst für hellenisische Zeit oder nur für westliche Gebier Irans gelte. Und man hat, um seine Sonnenhaftigkeit abzulehnen, gesagt, er sei sekundir mit dem baylonischen Sonnengott Samas gleichgestezt und nur dadurch zum Sonnengort geworden. Wie hätte, so muß man fragen, er denn mit Samas gleichgesetzt

Ferner ist der Name Mithra's im Neupersischen in der Form milnit zum Wort für Sonne geworden. Auch darüber hat man mit dem Leugnungseifer, der sich gerne für Schaftsinn ausgibt, gestagt, das sei erst spät und nur westriansich, beweise albo nicht für das Ursprüngliche, nicht für ganz Iran, auch für den Osten und Nordosten Irans. Nun ist est damit ähnlich, wie wonn bei uns der Donner seinen Namen won dem

So wenig wie man behaupten kann, mit diesem Wort dessen ganze Göttlichkeit zu erfassen, so wenig wir diemand glauben, daß dieser Wortsbedeutung zum Trott Doans ursprünglich ein Gott der Morgenröte oder des Regenbogens gewesn sei, oder daß, weil diese Gleichheit von Namen und Alltagswort im Deutsche besteht, sie für den gleichen skandinavischen Gott Thor nichts besage, und dieser gleichwohl ein Mondsort oder der Morgenstern gewesen sein könne.

Zugegeben, daß ein zwingender Beweis dafür, daß der altindische Mitra Sonnengott war, nicht geführt werden kann, so ist er doch unverkennhar Licht- und Tagesgott: und das führt sehr in die Nähe der Sonnenvorstellung, die in Iran ganz ausgeprägt ist. Beides schließt sich zusammen. Ich verstehe die Zweifler und Leugner nicht, die meinen, die zwar unbestreitbare, aber angeblich nur im Westen Irans und angeblich nur in jüngerer Zeit eingetretene "Entwicklung" Mithra's zum Sonnengott absondern zu müssen von seiner altindischen Lichtnatur, und dazwischen einen altiranischen, nordostiranischen, davor einen ur-arischen Mit(h)ra, Gott des nächtlichen Sternhimmels (wie behauptet worden ist) stellen zu können. Das sind Klügeleien. Mir hat man in dieser Angelegenheit vorgeworfen, daß ich im Handumdrehen die schwieriesten mythologischen Fragen zu lösen vermeine. Und man hat mehrfach geltend gemacht, daß an manchen Stellen Mithra von der Sonne unterschieden wird. Wer etwa zugiht, daß das eine goldene Rad von Mithra's Wagen ein mythisches Bild der Sonne sei, kann immer noch sagen: das Wagenrad ist nicht identisch mit dem Wagenfahrer. Oder wenn Mithra des Morgens vor der Sonne, die mit schnellen Rossen fährt. auf die goldgeschmückten Gipfel der hohen Berge gelangt, so will man in diesem -zuvor" nur die Unterscheidung von Mithra und Sonne erkennen. Anschaulich gedacht ist das nicht. Denn auch wir können es sehen, und uns so ausdrücken, daß die Sonne die höchsten Bergeipfel erreicht vor Sonnenaufgang, nämlich ehe die Sonne uns unten im Tal sichtbar wird. Und - um vorauszugreifen - in der hellenistisch-römischen Mithras-Religion ist es eine Episode, daß Mithras die Sonne, den Sonnenpott besiegt. Dennoch aber ist bekannt genug, daß in dieser Religion Mithras den Beinamen Sol invictus hat. Die von ihm besiegte Sonne ist eben nur Sonne schlechthin, der bloße Naturgott, Mithras der große Gott, der auch Sonne, aber als Sonne unbesiegbar ist.

Wenn der Thor den Seinhammer schmeißt, den wir als Blüzwaffe deuten, dann machte er den Blütz, und durch den Blütz macht er den Donner, aber zugleich itt er auch Donner. Mit einem Jhoßen einheitlichen Wort kann man eben einen Gott nicht erfassen. Und Mither air wohl einmal Sonne, dann lenkt er die Sonne, dann schauter mit der Sonne als seinem Auge. Der Gott ist größer und ist mehr als seine einzelne Offenbarume.

Bezüglich des iranischen Gottes habe ich mich im Bisherigen an den awestischen Text gehalten, in dem dieser Gott gefeirer wird. Auszüge aus den poetisch zehwungvollen Abschnitten dieses Textes würden mehr von der Erhabenheit Mithra's empfinden lassen als die bruchstüßschier Entranhen von Einzelzügen daraus. Doch bleich, auch wenn wir diesen Text ganz ausschöpfen, das Bild des Gottes unvollständig, da, jui m Zorostrimum Mithra, so hoch er gerühmt wird, doch nur ein Frendiköper ist, und nur, was an ihm moralisch ist, Aufnahme finden konnte. Volles Leben hat er da nicht mehr.

Wir mitsen sein Bild ergänzen durch Zuhllfenahme der hellenitsich-ömischen Mithrasmysterien. Das ist eine Religion auf iranischer Grundlage, aber erfüllt von dem Geist einer späteren Zeit, durchzogen mit Philosophemen und Mythologemen vorderstästischen und hellenistischen Ursprungs. Es dürfte wohl bekannt sein, daß diese Religion ihre golfe Zeit gehabt hat im römischen Kasterreich, in den ersten Jahrbunderten nach Christi Geburt, und da weit verbreitet war, mit vielen Kulswätten auch in Germanien und bis nach Britannien.

Diese Religion zu behandeln kann ich mir nicht zur Aufgabe machen. Sie ist trotzt westnellicher innicher Bestandeite kiene national-ranische Religion mehr, und ihre Erforschung und Darstellung ist Sache eines Kenners der europäischen Spätzanikte. In gegofastriger Weise hat das geleistet Cumont in seinem monumentalen Werk: Texaset et monuments figurés relatifs aux Mysteres de Mithras (Brüssel 1896—1899), ein Werk das auch in kurzer Zusammenfassung in deutscher Überstetzung in mehreren Auflagen erschienen ist. Es ist in Einzelheiten überholt und ergänzt, bleibt aber als umfassendes Meisterwerk grundlegend.

Die Texte, die von dieser Religion zeugen. sind sehr bruchstückhaft, und würden ohne die reiche Bildüberlieferung nur sehr mangelhaften Aufschluß geben. Die bildliche Oberlieferung ist mit Hilfe der unzureichenden Textangaben zu deuten, wobei denn wiederum manches nur Vermutung bleibt.

Ich beziehe mich nur auf eine Hauptzsen, die in den größten bildlichen Darstellungen im Mittelbunkt neht und dadurch in ihrer Wichtigkeit erkennbar ist. Eines der berühmtetsen ist das vor den Toren Frankfurts gefundene Relief von Heddernbeim, andre, in der Hauptzsach übereinstimmende Repliken sind den Frankfurters von der Saalburg (wo auch ein Mithrashelligtum rekonstruier: its) oder aus dem historischen Museum der Stadt-bekann. (Vel. Tafel VIII bei 5. 278.

Dargestellt ist Mithras (wenn ich von dem hellenistisch-römischen Gott spreche, nenne ich ihn in der Nominativform mit der Endung -s, während es in den arischen Sprachen, indisch und iranisch, nach Art der indischen Grammatik üblich ist, den Namen ohne Endung in der Stammform auszusprechen) - Mithras hat im Lauf einen Stier erreicht, mit noch vom Lauf fliegenden Mantel ist er ihm auf den Rücken gesprungen und kniet mit dem linken Knie auf dem Rücken des Tieres. Mit der linken Hand greift er ihm in die Nüstern und stößt ihm mit der rechten Hand das kurze Schwert in den Nacken. Da begibt sich das Wunder, daß aus dem Leib des im Tod zusammenbrechenden Stiers Segen hervortritt. Alle nährenden und heilsamen Pflanzen kommen aus ihm hervor. Das ist angedeutet durch die Getreideähren, die aus seinem Schwanzende hervorwachsen; das Wichtigste aber ist der zeugende Same, der aus dem Stier hervorquillt, und aus dem künftiges Leben hervorkommt. Teuflische Tiere, Schlange, Skorpion, Krehs, versuchen diesen Lebensquell zu rauben, aber der Same wird in einem Gefäß aufgefangen und auf den Mond verbracht. Im Licht des Mondes geläutert erzeugt dieser Same von dort aus ein Rinderpaar, und mit diesem Paar, von dem das irdische Rindergeschlecht abstammt, werden alle nützlichen Tiere hervorgebracht. So entsteht durch den Tod des Stiers alles pflanzliche und tierische Leben auf Frden.

Dieser Stier war das erste Lebewesen, das ersbaffen war, und die graussne und grausige Tat, zu der sich Mithras auf Geheiß des obersten Gotten unt wider Willen bereitfand, das Ur-Leben zu morden, bradtte alles Heil der Welt hervor, hat das Leben unendlich vermehrt, das vielfältige All-Leben der Natur geht hervor aus einem mythisken einbeitlichen Lebewesen, das datu zeitste werden mußte.

So ungefähr liest man es bei Cumont. Das ist richtig, aber es ist nicht alles. Es ist Sache des Vedaforschers, hier tiefer zu dringen.

Dieser Stier ist Haoma. Das ist nirgends überliefert, aber dennoch klar. Um es zu erklären, muß ich etwas weiter ausholen und näher auf vedische Dinge eingehen.

Ein ganz großer Gott altarischer Religion ist vedisch Soma, awestisch Haoma. Der urarische Name war Sauma, mit Vereinfachung des Diphthongs wurde dies zu altmidisch Soma, mit dem regelmäßigen iranischen Wandel von s zu h, und Erhaltung de Diphthongs iranisch haoma (die awestische Schreibung ao saxt au ist unwesnellich).

In Iran ist der alchiednische Gott Haoma, ebenso wie Mithra selbst, sekundär in den Zoraststrismus, wie er sich nach Zaratshustra umformte, aufgenommen worden, und wir erkennen von ihm noch so viel, daß wir sagen können, daß er nach Sinn und Gehalt derselbe war wie der vedische Soma, vielleicht nicht mit ganz ebenso reich ausgebildeter Sphooblick der Kultformen, etwa auch gewissen Verschiedenheiten in den Außerlichkeiten der Kultischen Manipulationen. Doch kommet se darauf jetzt nicht an, und ich werde westenlich semäß dem. was im Verda zu erkennen ist, berötken.

Vorauschisten muß ich, weil der Gegenstand fremd ist, daß die arischen Götzer nicht, wie die griechischen, Gestatt sind, jedenfalls wie dweiger, sondern sie ind Idee. Sie erscheinen in verschiedenen Gestalten, nicht lediglich vermöge zauberischer Verwandlungskunst der Götzer, sondern jede Erscheinungsform ist eine andre Seite der Wesens der Gottheit, und all die vielen, uns zumächt unwereinbar erscheinenden Gestalten erzeben, durch die Idee verknüber, die went stellen erzeben, durch die Idee verknüber, die under siese Sections.

Soma-Haoma ist eine Pflanze mit saftigen Schößlingen, aus denen im Kult der Saft gekeltert wird; daraus bereitet man einen Opfertrank, der eine Steigerung des Lebensund Kartgefühls bewirkt. Diesen Trank genießen die Priester, ursprünglich wohl alle Opferteilnehmer, und gewinnen dadurch Unsterblichkeit, als Menschen freilich nicht ohne Tod, aber Anwartschaft auf günstiges Fortleben nach dem Tod. Der Trank wird auch den Göttern geboten als Symbold des Unsterblichkeitstranks, durch den die Götter wöllige Unsterblichkeit haben.

Diese heilige Pflanze ist der Inbegriff oder Ausbund der Pflanzenwelt, oder die Upfflanze; sie befaßt in sid das Pflanzenreich überhaupt und lie Safs stellt alle Nähr- und Heilkräfte dar, die in der Pflanzenwelt enthalten sind. Er in Symbol von Nahrung und Heilkräfte dar, die in der Pflanzenwelt enthalten sind. Er in Symbol von Dröhnen man absidatiok verstärkt; es bedeutet den Donner; und der Safs wird durch ein Wolltuch durchgeseith; das Durchsicken durch die Wolle, das Herabsträufeln om ihr int der Regen. Denn Soma ist der Regen, das belebende Himmelsaß, ohne das es keinen Pflanzenwohns geben könner. Im Regen regenen die Pflanzen vom Himmel herrals, Soma, der Regen ist, verwandelt sich in Pflanzen, jetzt nicht mehr nur die heilige Opferefflanze, sondern der Pflanzenwohns überhaupt, insbesondere Nähr-pflanzen und Heilpflanzen — eben das, was das Soma-Haomakraut symbolisch in sich betzerift.

Im Regen befruchtet der Himmel die Erde; mythisch ist es der Himmelsstier, der seinen zeugenden Samen auf die Erde ergießt. Und Soma ist nährend, durch Nahrung Leben gebend, mythisch die Milch der Himmelskuh, die alle Wesen unterm Himmel nährt.

Soma-Haoma ist also das All-Leben, das vom Himmel kommend die ganze Natur durchpulst und in allen Lebewesen gestalthaft gegenwärtig ist.

Aber nur im Kreislauf ist das Leben unversieglich. Das einzelne irdische Leben geht zu Ende und kehr in den Himmel zurück. Phalich wie es als Regen voom Himmel kommt, so steigt es, von der Erde abscheidend, dunstsförnig zum Himmel empor und sammelt sich im Mond. Der Mond sit ein Becher, der sich allmonatich fillt mit dem von der Erde zurückkehrenden Leben. Bei Vollmond, wenn die Schale gefüllt ist mit dem lichten Lebenstrank, trinken die Götter drazus. Davon haben sie hier Unstreiblich keit, der Inhalt des Mondes ist der Unstreiblichkeitstrank, amra, ein Wort verwardt mit Ambroia. Wenn beim Opfer den Götterer ders Somaberhet argebrechst wird, ist

dies das symbolische Vorhild oder die Nachahmung davon, daß die Götter aus himmlischem Beher Unstrehlichkeit rinken. Soma-Haoma ist also der Mond und vom Mond trammt alles Leben. Denn nur einen Teil von dem im Mond beifindlichen Wasser des Lebens trünken die Götter, der Rett ergießt sich aus dem Mond als Regen wieder auf die Erde, da neues Leben erzeugend. Denn der Regen kommt aus dem Mond und daher stammt aller Pflanzenwuds. Die Anschauung, daß Regen und Pflanzenwuds vom Mond trammen, gilt in der Mythologie vieler Völker, und noch bei uns herrscht der Volksglaube, daß ei bei abnehmendem Mond regnen müsse. Weil aber bei zunehmendem Mond die Lebenskräfte in die Fibbe steigen, sind ausb bei uns noch Bauern und Gärnter überzeugt, daß man Pflanzen, bei denne es auf Blätter, Blüten und Früchte ankommt, bei Neumond sähen und setzem müsse, bei Vollmond daegens solche, deren Wurzeln Knollen bilden sollen, weil bei abnehmendem Mond die Lebenskräfte nach unten dringen.

Um sich zu vergegenwärtigen, daß der Mond ein Becher, eine Schale ist, muß man sich vor Augen halten, daß in südlicheren Breiten der Mond waagrechter steht als hei uns.

Und wie in der Mythologie vieler andrer Völker ist der Stier das Mond-tier, die cornua lunae sind Stierhörner, der Mond, Soma-Haoma, ist ein Stier. Dieser Gott ist also so umfassend, daß er allein uns als eine Religion vorkommen könnte, während er doch neben andern, und manchen nicht kleineren Göttern steht.

Der von Mithras getötere Stier, das erttigschaffene Weten, das bestand vor dem tritischen Rindergeshlecht, ist also Haoma. Deshläb geht aus ihm der nährende und heilstune Pflanzenwuchs hervor. Der Same des Stiers ist der lebenzugende Haoma, und der Becher, in dem diese Lebenskraft des sterbenden Stiers aufgefangen wird, ist selber der Mond, also weiederum Haoma, und wenn wir hören, daß der Same des Stiers auf dem Mond verbracht wird, so verstehen wir doch, daß er schon im Monde ist, wenn er in der Schale aufgefangen wird. Und ferner entspricht est der Haoma-Lehre, daß nun vom Mond atss neues Leben entsteht, und mit dem irdischen Rindergeshlecht das ganza Tierfelben hervogebracht wird.

Die Gottheit des Haoma ist in der hellenistisch-römischen Mithras-Religion nicht mehr bekannt. Die Stierrötung hat als lebenerneuernd noch ihren hauptsächlichen Gehalt bewahrt, ist aber doch beträchtlich abgeschwächt, da es nicht mehr die Tötung eines Gottes ist. der durch seinen Tod das Heil bringt.

Daß dieser Stier Haoma ist, findet sich bereits ausgesprochen in einer Arbeit von mir, die 1938 erschienen ist.

Streng methodisch wäre es nun vielleicht am angemessensten, im Bereich der iranischen Dereifereng zu verweilen. Doch wird die Darzellung übersichticher, wenn ich zuerst nochmal auf das Gebiet des Veda zurückkomme, das uns schon so viel bezchäftigt und Aufschluß gegeben hat. Die yajur-wedischen Texte berichten unzählige Male von Opfern, die die Götter vollzogen haben. Nach dem Urbild Ger Opfer oder der heiligen Handlungen der Götter muß das von den Menschen vollzogene Opfer geschehen. Die Götter wollten ein Soms-opfer austrichten. Natürlicht Denn die Bereitung des Soma-saftes ist ja nichts andres als Regenbereitung, das Keltern der Donner, das Durchseihen durch den Wollfließ der Wolken das Herabregnen. Der von den Göttern der Welt gespendete Regen stammt also aus einem Opfer, d. h. einer heiligen Handlung, sacrificium, der Götter.

Bei der Kelterung des Safres aus den Somastengeln wird mit Steinen auf sie losgeschlagen und die Schöfling zerquiwekt. Som wird also erstäligen; um das Opfer vollziehen zu können, missen die Götter ihren Mitgott Soma erschlagen, ermorden. Sie tusen et gemeintsam, kein einzelner der Götter wird dabei genann, außer gerade Mitra und der, weil er sich weigert. Mitra itt der Freund, amicus, und er sagt, daß an wenn er sich an diesem Mord betreiligen wirde, er a-mitra, inmicus, ein Feind würde. Aber et gelingt den Göttern dennoch, den Mitra zur Beteiligung an der heiligen Untast, dem sezenziehen Mord zu bewesen.

Es ist im Hinblick auf den iranischen Myrhos sehr bennerkenswert, daß gerade Mitra hier mit Namen genann wird. Außerlich scheint alles recht andern ab bei der Scier-törung in der hellenistisch-tömischen Mithras-Religion. Es ist ja nur vom Ausputschen der Planzenschößling die Rede. Aber das ist noch ein merkwürdiger Zugi in den yajur-vedischen Texten weigert sich Mitra zuerst, den Soma zu erschlagen, nicht nur weil er dadurch armiter würde, sondern auch, weil dann die Rinder sich nicht nur weil er dadurch armiter würde, sondern auch, weil dann die Rinder sich nicht nur weil ein der schoeligen der Schwieben Abhandlung beensowohl wie im lyrischen Kuglesang, was in der thoologischen Abhandlung beensowohl wie im lyrischen Kuglesang, was in seinen Bezichungen den Beteiligten deutlich war, uns aber verschlossen bliebt, wenn nicht die Verkanforune vom anacheteil Verzelchsunkten Außklützung beinze.

Wenn wir uns nun vergegenwärtigen, daß Soma zugleich Pflanze und Stier ist, eben wir Hamma zugleich Pflanze und ein Mann, intsbenodere aber wenn wir den iranischer Mythos vergleichen, wo der Stier geitste wird, so wird diese Wendung erst sinnvoll. Die Rinder würden sich von Mitra abwenden, weil zugleich mit der Soma-Pflanze der Soma-Stier erschlägert wird.

In der indischen Religionswissenschaft ist Soma der wenigst verstandene Gott. Dieser entscheidend wichtige Zug, daß Soma erschlagen werden muß, damit das Soma-Opfer vollzogen werden kann, wurde überhaupt nicht beachtet. Ich habe die wesenlichsten darauf bezüglichen Stellen zusammengestellt in Ad. Jensens Arbeit über "Das religiöse Welchild einer frühen Kultur" (Suttears 1948. S. 89 fft.).

Und damit nun tritt unser Mythos in einen weltweiten, tief bedeutenden Zusammenhang. Ich muß mich hier auf wenige kurze Andeutungen beschränken, und kann das tun, weil ich in diesem Kreis Bekanntschaft mit Jensens Arbeit vorausserzen darf.

Er weitr da au Ozeanien und Asien, Afrika, Amerika und den Mysterien von Eleusis Kulte und Mythen nach, in denen ein Wesen gestese wird, damit neues Leben entsteht. Mandmal handelt es sich dabei ausschließlich oder vorwiegend darun, die felhazungen freinfahrst und ertragetich zu machen, nanchmal auch un Vermehrung des Viehstands und Foropflanzung der Menschen. Mandmal sind es Opfernier, die erstitzt werden "nanchmal Memschen, und benonders in letzzeren Ell it est des seines erstitzt werden.

<sup>1</sup> Yasna 32. Wörter und Sachen. S. 250 ff.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Schon vorher in Paideuma III S. 1 ff.

öfteren deutlich, daß das Opfer das Ebenbild einer Gortheit ist, die in mythischer Utzeit den Tod ellitten hat, um dei Hitten hat, um den dieses Opferteit ist, dieser Gottmensch, die sonach keine gewöhnlichen Erdenwesen sind, stammen als Pflanziben et setze von einer Pflanze ab, ind uns pflanziben Gestalt verwandelt, wie sie denn als Pflanziben Gestalt verwandelt, wie sie denn als Pflanziben Gestalt verwandelt, wie sie denn einer Pflanzup ab, ind in shauderhafter Weise zestsickelt und die Treile verstreut in der Pflanzup an die Erstag beingen sollen, vergraben. Zestsückelung des getöteten Pflanzup an die Erstag beingen sollen, vergraben. Zestsückelung des getöteten Wiese zestsückelung des getöteten Wiese der Wiese de

Die kultische Tötung des Soma in Gestalt von Pflanzenschößlingen beim vedischen Opfer und der Mythos von der Tötung des Haoma-Stiers im Mithras-Mythos stehen also in einem weiten ethnologischen Zusammenhang und sind die arische Ausgestaltung eines urzeitlichen, prähistorischen Mythos und Kultus.

Nachdem wir so in weite räumliche und zeitliche Ferne umgeblickt haben, wenden wir uns vieder nach Iran selbst zurück. Das erfordert die Vollständigkeit. Und wenn ich auch hoffe, daß meine Darlegungen einleuchtend gewesen seien, so mag doch der Sprung von der hellenitsicht örmischen Spätzeit ins vedlichs Altertum und von da in äußerste ethnologische Fernen als gewagt und zu weit gespannt erzheinen. Es ist also noch zu zeigen, daß es auch schrittwisse gehr, und ferste Zwiderhepunkte vor-handen sind, wo man den Fuß aufsetzen kann, ohne solche Fernen der Zeiten und Räume zu üßerspringen.

Der iranische Myrhos von der Süerrötung ist nämlich nicht nur in der hellenistischrömischen Mithra-Religion gebrene, sondern auch in echtiranischen Quellen, im
Bundebesch, einer mittelpersischen zurahustrichen Schnift. Zeitlich ist diese allerdings noch später als die Mithrasynsterien, aber dieser Umstam dwirde das Zugnis
nicht entwerten, jedoch ist es zoroastricht. Zarathustra nämlich hat bei Bekämpfung
der alten heidnischen Religion mit unerbittlicher Schizfe nie liedensthaftlichem Elifer
gegen die Kinderschlachungen gekämpft. Da nun also dies als der größte Frevel gebrandmarkt war, aber doch Mithra, obwohl ursprünglich ein heidnischer Gott, in
den späteren Zoroastrimsun wieder zu Ehren gekommen war, so konnte ihm dieser
sündhafte Frevel nicht zugeschrieben werden. Und so wurde denn erzählt, Ahriman,
der Disse Geist, habe den Ur-Steite gröteit, bei sienem Angriff gegen die gue Schöpfung des Ohrmuzd. Dennoch aber wurde die Heilswirkung, die der Tod des Stiers
mit sich brachte, fromm und gutgläusb jerichtet, Frielich ebenfalls ohne die HomanNatur des Stiers zu erwähnen. Man war eben von der alten Religion, von dem
eigentlichen Sinn des Mythos skon weit untfernt.

So war denn die Erzählung von der Tötung des Stiets zu einem Widersinn geworden, eine Untat des Bösen Geistes, die doch nur Heil und Segen bewirkte. Denn von einer tiefsinnigen Wendung, daß Ahriman die Kraft sei, die sièts das Böse will und stets das Gute schafft, war man dabei weit entfernt, vielmehr wurde noch anderet Unsinn eingemengs, auf den ich jetzt nicht eingehe! Aber, wie entstellt die der alse Mythos auch its, er ist doch ein Zeugnis für deren Vorhandennen und dieser stämmt aus einem so volltg anderen Überückrungsurom als die Michras-Mysterien, auf allen and gemeinsame Quelle beider Fausungen in weiter Ferst neuthenen mußMit andern Worten: es geht daraus bervor, daßt dieser Mythos un einstellt in Wieden aus seinem ganzen Inhalt kir sit, dig der vorgrantshortschie ist.

Und von dem ur-iranischen Mythos ist zu der vellischen Fassung der Topung der Soms kein weiter Schritte eist ein Vergleich, wei all die Hunderten und Tausstedt von sprachwissenschaftliden Vergleichen, auf denen die ganze alstranische Philologie aufgebaut ist, und wie er ist ein ahertu bei jedem Worr anstellern unr daß man allerdings, um diesen Vergleich machen zu können, den verlischen Soma-Glauben komnen und verstehen much

Wenn nun Zarahustra immer wieder mit Leidenschaft und beiligem Zorn gegen die Rinderschlatungen eiler, so hat den nicht, wie man sogar auch gemeint hat, landwirschafrlich villkaritische Gründe, sondern weil diese als Kulthandlungen einen westentlichen Bestandteil der alten Religion blüdeten. Es ist nun beim Soma-Opfer der alten Inder, dem böstaten und feierlichsten Opfer, deutlich, daß dabei die Darbringung einer Gabe für die Götter nicht das Westentlichste war, sondern der Nadwollung des Uropfers der Götter. Wie die Göttere im Himmel den Soma-Regen zum Heil der Welt bereiten, so breitet man in der heiligen Handlung den Unsterblicheitstrank, der den Regen als Lebensquell bedeutet, um des Segens de göttlichen keitstrank, der den Regen als Lebensquell bedeutet, um des Segens de göttlichen Ur-Opfers teilhaftig zu werden und sich dessen zu versichen. Und bei all den Tierund Menschenschlachtungen, on denen uns Jeuens berichtet hat, ist er ebenso er-südtlich, daß sie gestehen als Wiederholung iener ersten Tötung, von der neues Leben ausgegangen ist. So ist es denn klar, daß die Rinderschlachtungen, die Zarathustra wieder und wieder verurteilt, Nachahmung und Wiederholung waren der zwar gra zigen, aber segensvollen Tötung des Urstriers.

Unter den wiederholten nachdrüdslichen Aussagen Zarathustras gegen die Rinderschlachtungen findet sich auch eine in einem Gedicht (y. 32), das als Ganzes eine gewaltige Verurteilung der alten Götter und ihrer Anhänger ist. Er nennt zwar nie einen der Götter mit Namen: es ist erkennbar, daß das Absödte und Grundarz ist.

Wenn er da sich gegen seine Gegner wender, die "Lügenhaften", die da sagen, "der Stier muß getöret werden", so halte ich dies für die deutlichtsee Anspielung auf die michrische Stiertörung, denn nach der Meinung der Mithra-Verehrer muß die gestehen zur Aufrechterhaltung des Lebens in der Allnatur. Und in engsem Zusammenhang damit wendet sich Zarathustra an derstelben Stelle gegen das Homan-Opfer, wobei er zwar ebenfalls den Namen Haoma nicht nennt, aber statt dessen ein altes, unmißverständliches Beiwort des Haoma.

Diese gleichzeitige Erwähnung des Haoma bestätigt mir die Auffassung, daß mit den Worten: der Stier muß getötet werden, auf das Stieropfer im Mithra-Kult und seine kosmische Bedeutung angespielt ist.

<sup>3</sup> Vol. meine Religion Zararhustra's (Tühingen 1930) S. 181 f.

Wenn diese Ansicht richtig ist, die ich 1938 zum erstenmal ausgesprochen habe, und ich bin jetzt nur noch fester davon überzeugt als damals, — dann haben wir damit ein Zeugnis für den vorher nur aus hellenistisch-römischer Zeit bekannten Mythos von der Schlachtung des Mithra. das um 1/6 oder % Iahrtausend älter ist.

Und während wir diesen Mythos durch Rüdschluß in Vergleich mit dem Veda in ur-arisbe Zeiz zufückverfolgt haben, dann durch Vergleiche in ethnologischer Breite seine Wurzel in prähistorischer Utzeit angenommen haben, ergab sich, ebenfalls in Rüdschluß, ur-iranisches Alter desselben, zuletzt aber ein geschärliches Zeugsis im iranischen Altertum aus dem Munde des Zuzathustra selber.



Mithras-Relief von Heddernheim

# BHRIGU IM JENSEITS

Eine Erzählung im Šaupatha-Bröhmans (11.6. 1) berichtet von rättellarften Erlebnissen, die Bhrigu auf einer Wanderung im suferster Fernen gehabt hat. Eine Parallelfassung dieser-Legende findet sich im Jaiminiya-Brähmans (1.42. J. A. O. S. 15. 233 1. E. sis tri die Zwecke der gegenwärtgen Studie nicht erforderlich, die viel beachtete Legende in wörtlicher Überstetung vorzuführen, hoi gebe als in abgekürter Forn, Jedoch dem inhalt nach vollständig, wieder und werde in Rücksicht auf die anfängliche Fremdertigkeit des Gegenstande erklärende Darleugungen in die Nacherzählung einschleben. Die Fassung des Jaiminiya-Brahmana muß berücksichtigt werden, wird aber unsere Aufmerksamkelt nicht im deleichen Maße beasonweite.

Bhrigu ist ein mythischer brahmanischer Scher und Heiliger, von dem öfters gesagt wird, daße ein Söhn des Gottes Varuns gewesen sei. Dieser, so berichtet unsere Geschichte, diinkte sich seinem Vater, dem Gott Varuns, an (brahmanischem) Wissen über legen. Varuns empfahl ihm darauthin nachrienneder nach Osten, Süden, Westen. Norden, zutett noch nach Nordosten zu geben und auf jeder dieser Wanderungen genau auf das zu achten, was es dort zu sehen gebe; dann solle er wiederkommen und ihm. dem Varuns, erzihlen, was er essehen.

In der breiten Ausführlichkeit des Brahmanastils wird nun das Folgende doppelt berichtet: erstmals, wie Bhrigu es sieht, sodann wie er es seinem Vater berichtet; etwas kürzer dann noch ein drittes Mal. wie Varuna dem Bhrigu erklärt, was das Gesehene bedeutet.

Erntlich nämlich, im Osten, ash Bhrigu Menschen, welche anderen Menschen die Glieder eins nach dem andern abhackten und die Stücke untereinunder verteillen und dazu sagten das gehört dir, das gehört mir. Als Bhrigu das sah, war er ganz entsetzt, und die Leute, die da die anderen in Stücke hackten, gaben ihm die Ecklärung, diese hälten es mit ihnen in der anderen Welt ebenso gemacht, und sie täten nun nichts weiter als mit ihnan entsprechend zu verhären. Bhrigu fragte num veiter: Gibt es dafür kin Gegenmitte? Jene antworteten: Gewiß gibt es eines. Bhrigu fragte: Welches denn? und sie antworteten: Dein Vater wells es.

Deraubin tritt Bhrigu die Wanderung nach Süden an und sieht dort Menschen, die andern Menschen die Glieder eins nach dem andern abschneiden und mit: "Das gehört dir, das gehört mit", unter sich verteilen, worsuf sich dasselbe Frage- und Antvortselle ergibt: die jetzt zenschnitten werden, haben es denen, die sie zerschneiden. in der andere Welt cheans gemacht, und Varuns weiß das Gegenmittel dafür. Im Westen darzuf sicht Bhrigu Leute, die schweigend andre Leute aufessen, wobei die Aufgefressenen sich obenfalls schweisende verhalten. So nimich haben es diese in der andern Welt mit ienen einensch-

und Varuna weiß das Gegenmittel. Im Norden aber sieht er Menschen, die laut schreiend andre Menschen aufessen, welche dabei auch laut schreien, so wie diese es jenen in der andern Welt angetan haben. Und Varuna weiß das Gegenmittel.

Nachdem Bhrigu alles das gesethen, nog er nach Nordwesten und sah da an einem Ort zwei Weiber, eine Schöne und eine deren Beiwort nicht klar ist. Man möchte den Gegensatz vermuten: eine Hälbliche, aber dies kann in dem überülerten Wort nicht enthalten sein. Zwischen diesen Weibern stand ein schwarzer, geblüugiger Mann mit einem Stock in der Hand. Alss er das sah, bekam er Angat und ging dewon; er kehrte beim.

Man versteht aus dem Zusammenhang, daß Bhrigu bei seiner Wanderung in die Fernen in das Jenseits gelangte, in die andere Welt, von der aus rückblickend die dort befindlichen Wesen unsere Welt als die andere bezeichnet.

Ausdrücklicher sagt dies das Jainniya-Brahmana. Während nämlich das Sätapatha-Brahmana nur gans hurz sagt, daß Bürgu sich senem Varei überlegen dinkte, und kennelle Unwillen des Varuna darüber verrät, sagt das Jainniya-Brahmana, daß Bhrigu über seinen Vater, über die Götter, über die andern Brahmanen sich überlegen dünkte; Varuna aber sagts sich, daß Bürgü überhaupg ar nichts verstehe, und beschlöß ihm au belehren. Er nahm ihm den Lebensodem. Bhrigu wurde ohnmächtig und gelangte in die andre Welt, und sah dort z. T. ähnliche, z. T. noch nadere Gesichen.

Von verschiedenen Richtungen, in die Bhrigu seine Wanderung lenken muß spricht das Jaiminiva-Brahmana nicht. Das aber ist eine sehr eigenartige Vorstellung des Satapatha-Brahmana, daß man in jeder Richtung in die andere Welt gelangen kann. Daß sie im äußersten Westen, wo die Sonne untergeht, sich befindet, ist eine uns geläufige Vorstellung; etwa auch im Norden, im Reich der Mitternacht. Hier aber liegt sie im Kreis. oder, da die Erde ja wohl viereckig zu denken ist, im Viereck um die Welt der Lebenden herum. Mir ist keine Parallele dazu bekannt. Das Jaiminiva-Brahmana ist hier insofern unklar, als es, ohne vorherige Erwähnung der Himmelsgegenden, nach der ersten Jenseitsscene sagt: ..er gelangte in die zweite", und so fort bis zur sechsten. In Anlehnung an das Satapatha-Brahmana könnte man dazu jedesmal das Femininum diá "Himmelsgegend" ergänzen, und denken, daß da nach den 4 Hauntrichtungen noch 2 Zwischengegenden gemeint seien. Dann wäre die Jenseitsvorstellung in örtlicher Hinsicht wie im Satapatha-Brahmana; doch das ist ungewiß. Unter Ahsehung von den Zwischengegenden zählt man mit Einbeziehung von oben (Zenith) und unten (Nadir) 6 Himmelsgegenden Wollten wir dies unter den 6 im Jaiminiva-Brahmana genannten Stellen verstehen, so ergäbe das eine noch eigenartigere Vorstellung von der Lage der andern Welt. Doch möchte ich dies aus der unbestimmten Ausdrucksweise nicht erschließen.

Wie Burigs beimgekehrt ist, fordert Varuns ihn auf, seine Vedalektion aufmassgen – das Verhältnis des Gottes zu dem gelehrten Beshamen ist gans oo dargstellt wie das eines brahmanischen Lehrers zum Brahmanenschüler. Bürigu aber segt: "Was soll ich denn rezitieren P. ag jich ja gar insthist". Das soll wohl helben: Ei sit alles nichtig, insbesondere das Vedawissen, angesichts der schrecklichen Dinge, die da zu sehen waren und die kein Vedavissen, versänlicht macht. De welte Varuns, daß Bhrigs diese Dinge gesehen hatte, und erkläter die Menschen im Osten, die den andern die Glieder abhackten, das waren die Bäume, und das Gegenmittel ist, daß man Holzscheite von Bäumen (rituell) ins Feuer legt, dadurch macht man sich die Bäume untertan. Die Menschen im Süden, die den andern Menschen die Glieder abschnitten, das weren Rinder, und das Gegenmittel ist, daß man das Gußopfer von Milch darbriont. Dedurch macht man sich das Vibre untertan.

Doch wird es besser sein, da diese Belehrungen Varunas uns Nicht-Brahmanen nicht ohne Weiteres verständlich sind, einige Erklärungen einzuschalten, ehe ich weiter berichte, was Varuna über die folsenden Jenseits-Gesichte sast.

Es bandett sich nämlich bei dem allen um das allmorgendliche und allabendliche, bei Bereitung des Essens darzubringende Feueropfer. Es wäre Sinde, wenn die Menschen um für sich selber sorgend Speise bereiteten und genösen, ohne auch die Götter zu bedenken und linnen zuvor ihren Anteil geboten zu abehen. So wird 19de Mahlabeit mun Verzehren dessen, was von der Speise der Götter überig geblieben ist (man darf nur Opfer-Reste essens). Zuerst wird die Gitt auf dem Hered durch Auflegen von Holte erflätumt. Dann in einem Topf Milch zum Auflöschen gebracht. Da dies aber in der Morgenund Abend-Dämmerung geschieht, würde man das Aufsteigen der Milch im Topf, in den das Herdfauer nicht hineinbauchtet, nicht sehen; sie könnte überkochen, was nicht sein das Herdfauer nicht hineinbauchtet, nicht sehen; sie könnte überkochen, was nicht sein darf. Man entsinder also am Herdfauer zwei. Strobhalme und keuthet damit in den Nilchtopf. Wenn dann die Milch kochend ansteigt, gleft man ein wenig Wasser dazu, damit sei sich setzt, nimmt den Topf vom Feuer und schöpt mit einem Erdfer underten Glesse davon auf die berennenden Scheiter. All das ist, viel genauer als hier beschrieben. rituell

Müch ist im Ritual unsählige Male Symbol für Kühe, für Vich, wie dem das Wort "Kuh" in der Sakraisprache auch die Bedeutung "Mich" hat Daher der Berichungsunsmmenhang von Milch und Rindern, vernöge dessen man mit der Milchapende abwendet, im Jenastis von den Rindern das zu erleiden, was man ihnen hier autw. zie schlachtend gliedweise zu zerschneiden. Das Verzehren der Pleischstücke ist in dem Jenastisbild nicht erwähnt; est ute den Rindern ja nicht mehr web. Schlachten und Essen von Rindern was in der vedischen Kultur Altindiens nicht verboten; es wird z. B. zur Bewitzung eines Gastae das Schlachten einer Kul vorgeschrieben (Hüllberandt, Rituallieratur S. 80).

Alles was lebt steht cinander so nahe, ist nahezu wesensgleich, so daß Bäume und Treer in der andern Welt Mensches nei können. Und wir werden gleich sehen, daß dies ebenso von Gras und Kräutern sowohl als von Gewässers gilt. Wenn Tiere, Pflanzen, is sogge Böhe, Filsus, Felche in der andern Welt als Menschen auftretten können, dann liegt es nahe anzunchmen, daß solche Wesen auch wiederum in dieser Welt, sei es als Menschen oder als Tiere und Pflanzen, auch etwa Gewässer, erzichenen können.

Das muß man sich nicht als regelmäßigen Wechsel vorstellen, als ob alle hier nichtmenschlichen Lebewesen dort zu Menschen würden; denn es ist ja auch die Rede von Wesen, die hier Menschen waren und dort es auch sind. Ist doch überhaupt das dortige Land nicht weiter geschildert; es versteht sich, und wir wissen es aus andern Schilderungen, The second of th

daß es dort auch Bäume, Wiesen, Flüsse und Seen gibt. Das wird in unserer Legende nicht erwähnt, weil jeder es sich so vorstellt und es sich in diesem Zusammenhang nur um Menschenschickels, bandelt

Diese Vorstellungen, die in unserem Text allerdings nicht berit dargelegt sind, sondern die der Verfasser bei seinen Schältern und Hörern voraussetzt als Grundlage seiner besonderen Lehre, sind nichts anderes als die Kehrseite der bekannten, den ganzen Hindusiamus (und Buddhismus) beherrschenden Lehre von der Wiedergeburt, nach der die Menschen, die nach dem Tod ins Jenseits gelangt sind, von dort in dieses Lehen wiederscherten in Gestalt von Menschen, Tæren oder Pllanzen. Die in unserer Legende gebotene Anschauung von der jenseitigen Wiedergeburt der Lebewsen in werschiederen Gestalten kann gar nicht isollert für sich bestehen ohne die Anschauung von ehrer Wiedergeburt den Diesestie; beköste gehört rein vorstellungsnäßig zusammen wie links um drechts.

Ausdrücklich, sogar ausführlich bezeugt, und zwar in ziemlich primitiver Gestalt ist die Lehre von der Wiedergehurt des Menschen in Menschen- Tier- oder Pflanzengestalt in Chandogya-Upanisad 5, 10 und Kausitaki-Upanisad 1, 2, In der Indologie gilt es als ausgemacht, daß die Wiedergehurtslehre in älterer Zeit nicht bestand. "Die Anschauung. deß der Mensch nach dem Tode unt Erden als Mensch oder Tier wiedergeboren wird, um nach Beendigung dieses Lebens wieder zu sterben und eventuell wieder in eine andere irdische Gestalt einzugehen, ist den Samhitas und Brahmanas fremd," So H. von Glasenapp in Entwicklungsstufen des indischen Denkens (Halle 1940) S. 303(31), der damit wohl die allgemeine Überzeugung ausspricht und aus Brahmanas Stellen anführt. die als Vorstufen, "gewissermaßen Einzelaspekte der späteren Wiedergeburtslehre" zu betrachten sind. Unser Textstück, das für diese Frage so wichtig ist, finde ich da nicht erwähnt, noch erinnere ich mich, es sonst in Erörterungen dieses Problems berücksichtigt gefunden zu haben. Ich kann also der Ansicht von dem späten Auftreten der Wiedergeburtslehre nicht ganz zustimmen. Zwar macht v. Glasenapp noch einen Zusatz: "Eine vollständige Neuorientierung erfuhren die indischen Vorstellungen von dem Leben nach dem Tode durch das Aufkommen der Lehre von der karmabedingten Wiedergeburt in irdische Daseinsformen" (Hervorhebung von mir), ibidem S. 302(30), und die in obigem Zitat zunächst übergangenen Worte sind "mit karmabedingter Gesetzmäßigkeit". Dies ist allerdings richtig: die Lehre, daß das Karman, die Summe der Taten in diesem Leben, die Daseinsform in einem neuen diesseitigen Leben bedingt, tritt, von Yajnavalkya verkündet, erst in Brihadaranyaka-Upanisad 3, 2, 13 auf. (Dazu kommt dann im Hinduismus noch die Lehre, daß das Karman, irgendwelches Handeln, nicht nur die Art der Wiedergeburt bestimmt, sondern diese an sich verursacht, so daß Unterlassen jeglichen Handelns, gleichviel ob gut oder böse, die fortlaufende Kette der Wiedergeburten abbricht (zur "Erlösung" führt). Doch scheint mir, daß von Glasenapp und andre die Wiedergeburtslehre auch ohne die Ergänzung durch die Karmanlehre der älteren Zeit absprechen, und die Versuche, aus dem Riggeda Aussagen beizuhringen, die für sie zeugen, sind in der Tat nicht gelungen. Ich bin dennoch der Ansicht, daß der Wiedergeburtsgedanke auch im Rigveda, freilich mit gewissen Verschiedenheiten gegenüber späteren Anschauungen.

worhanden ist. Aus einzelnen Sätzen läßt sich das freilleh nicht entnehmen; dazu bedart es einer Überschau über einem weiten Bereich rijverdischer Weltanschaung. Ich höffe, das künftig noch bieten zu können. Hier sei nur erwälmt, daß der Glaube an Wiedergeburt in Tier- und Pflanzengestalt sich auch in Weltanschauungen primitiver Völker findet und es angesichts dieser Tätsache ogger sehr betremdlich wire anzunehmen, diese Vorstellung hätten die Inder erst mit Erreichung einer beträchtlich höhen Kulturstufe bei fortgeschriftener Spekulation entwickelt. Freilich erhobt sich bei meiner hier angedeuteten Betrachtungsweise die Frage, inwieweit diese Anschauungen aus arischer Utzeit überkommen, niwieweit sie von den Urbevohnern dienlien sübernommen sind.

Diese Überlegungen, mit denen wir keinen Beweis unternehmen wollen, mögen doch ins Licht rücken, wie wichtig das in unserem Text gegebene Jenseitsbild, als eine von der andern Seite her gesehene Wiedergeburtslehre, für die indische Gelstesgeschlicht ist.

Hat uns diese Einschaltung über die unmittelbare Erklärung des bisher behandelten Textstücks hinausgeführt, so hat sie doch auch der Erklärung des Folgenden vorgearbeitet. Varung nämlich erklärt dem heimsekehrten Bhridu weiter: die Menschen im Westen.

varuna samien erzuar dem nemgecentren nongu weiter i de Pienschen im Westen, die schweigende Menschen aufstesen, das waren die Krüster; und inden man mit einem Grashalm die (au kochende) Milch beleuchtet, macht man sich die Krüster untertan. Die Menschen, die laut schweiende Menscheriende Menschen verzehten, das varen die Gewässer; indem man Wasser (in die kochende Milch des Morgen- und Abendopters) gießt, macht man sich die Gewässer untertan.

Diese vier Erlebnisse bilden eine erste Gruppe, die im Jaiminiya-Brahmana viel kürzer behandelt ist. Da;egen ist die zweite Gruppe von Jenseitsgeschichten, die im Satapatha-Brahmana nur stumme Gestalten an einerlei Ort bietet, im Jaiminiya-Brahmana mehr entfaltet.

Das Jaiminiva-Brahmana zeigt in der ersten Grunne nur drei Bilder, Bäume, die, wie ausdrücklich gesagt wird, im Jenseits Menschengestalt angenommen haben, und Menschen in Stiicke schneiden und sie dann aufessen. So geht es einem der hier Räume umgehauen aber das Agnihotra nicht dargebracht hat. Wenn man aber Brennholz ins Opferfeuer legt, entgeht man dieser Vergeltung. - Das Aufessen kommt aber den in Menschen verwandelten Bäumen gar nicht zu, wie ihnen in dieser Welt ein Gleiches is gar nicht widerfahren ist. Es ist also von den andern Vergeltungsscenen auf diese übertragen. Wo ein solches Stück Erzählung seinen geistigen Ursprung hat, da muß es anschaulich und wahr sein, nicht nur in einer symbolischen oder lehrhaften Beziehung sinnvoll, sondern auch in seinem hildhaften Wortsinn. So wenig als Holzscheite Menschenspeise sind, so wenig können die Bäume hier Menschenfresser sein. Solche Abirrungen ergeben sich beim wiederholten Nacherzählen, besonders wenn ein theologisches Interesse wie die Anwendung aufs Onferritual vorwaltet. — Das nächste Bild im Jaiminiva-Brahmana ist. daß Bhrigu einen Menschen sieht, der einen schreienden Menschen verzehrt; und er wird belehrt, daß dies das Vieh tut, das hier geschlachtet und gegessen worden ist und drüben menschliche Gestalt angenommen hat. Das Mittel dagegen ist, daß man (beim Agnihotra) die erste Spende mit Rede (Opferspruch) darbringt. Dann sieht er einen Mann,

Paddelina 4

der einen verzehrt, welcher nichts saut. Reis und Gerste haben menschliche Gestalt angenommen, und vergelten so, was sie erlitten haben. Davor sichert man sich dadurch, daß man die zweite Onfergabe mit Gedanken (schweigend) darbringt. — Die Schweigsamkeit beim Verzehrtwerden durch die Pflanzen, gleichwie die Pflanzen beim Ernten. Zuhereiten und Verzehrtwerden keinen Laut von sich geben, ist in beiden Brahmanas gleich In beiden ist eine verschiedene Beziehung zu einer Onferhandlung hergestellt, in beiden sinnvoll, im Satapatha-Brahmana mit Bezugnahme auf die Pflanzen (Halme zum Beleuchten der Milch), im Jaiminiva-Brahmana mit Bezugnahme auf einen schweigenden Akt. Weniger gut gelungen ist dem Jaiminiva-Autor die Herstellung einer Bezlehung zwischen dem Schreien, Brüllen des Viehs beim Schlachten und dem Vollzug einer Opferhandlung mit der Betätigung der Stimme beim Aussprechen einer Onferformel. Etwas künstlich, aber für den mit der Opfersymbolik und der Sakralsprache Vertrauten nicht zu weit hergeholt, ist dagegen die im Satanatha-Brahmana hier verwertete Gleichsetzung von Kühen und Milch. Im übrigen aber ist im Satapatha-Brahmana manches durcheinandergeraten. Beim Vieh ist neben dem Schlachten das Verzehren nicht erwähnt und das Schreien beim Verzehrtwerden in ganz unnatürlicher Weise auf das Wasser übertragen, während es im Jaiminiva-Brahmana mit Recht beim Vieh erwähnt ist (das allerdings, wenn es gegessen wird, nicht mehr hrüllt, sondern nur zu Beginn des Schlachtensaber man muß die Forderung ursprünglicher Natürlichkeit nicht pedantisch anwenden).

So sehen wir, daß gewisse zu Grund liegende Vorstellungen, von denen nachher unter eine besonderen Gesichtspunkt noch zu reden ist, in etwas verschiedener Weise, nicht immer mit gleichem Geschiek, in die theologische Belehrung eingebaut sind.

Einen anderen Charakter haben die weiteren Begegnungen, die Bhrijg im Henseits hat. Das schöne Weib ist die Zuversicht (senddhä), ein wichtiger religiöser Begriff. Man übersetzt das Wort gern als "Glaube", muß es aber damit nicht zu sehr diesem christlichen Begriff annähern; es ist nicht Glaube an die Götter, sondern eher Zuversicht in die Wirksamkeit des Opfers und Berteitvilligkeit zu Ehrengaben an die elebtierenden Priester! Die andere Frau ist die Unzuversicht. Diese belden macht man sich untertan durch den ersten und zweiten Opjerqud, die man beim Agnihorts ins Feuer gieße. Der häßliche Mann ist der Zorn, den man sich untertan macht durch den Löffel Wassers, den man zuletzt unf Feuer gieße. Der

Im Jaiminiya-Brahmana ist das vierte Erlebnis des Bhrigo, daß er zwel Frauen sieht, die einen Schatz bewechen. Diese sind "Glaube" und "Unglaube", Wer done Glauben das Agnibotre darbringt, der gelangt zum Unglauben (auch hier ist die Allegorie nicht recht gelungen; dem die Frau "Unglauben" ist zi gelech "Glauben" als Schatzhiterien hingestellt). Wenn man mit dem Finger einen Vorschmack von dem darzubringenden Opter nitmnt, werter man diese mögliche üble Folge ga.

Als finftes Gesicht aus Burlgu im Jainninya-Brahmana einen Blutstrom und einen Strom von Schmalz. Ein schwarzer nackter Mann mit einer Keule bewacht den Flüß von Blut. Aus dem Flüß von Schmalz aber achöpften goldene Männer mit goldenen Bechern alles was sie sich wünschten. Wenn man das Agnihotrs nicht darbringt und den Brahmenen das Blut ausprecht, so ist das dieser Blutstrom und der nackte schwarze. Mann mit der Keule ist der Zorn. Dies (offenbar der Blutstrom) ist dessen Nahrung. Des Mittel dagsgen ist, daß man mit dem Löflel vom Opfer urörkeiter. Und wenn man das Wasser, mit dem man den Opferlöffel gespillt hat, nach Norden weglicht, so ist das der Fetstrom.— Man sicht, daß die Bestehung weischen einzelnen Opferakten und diesen Jenseltsbildern gesucht und gektinsakt ist. Sie beschäftigen uns auch nicht weiter; die zu Grund Blestenden Jenseitsvorstellungen sind das um daran Internseierende.

Das sechate Bild sind fünf Ströme, in denen Hönig statt Wasser Bießt und blauer und weller Lotswickst. Da waren Scharen von Apparisen (Himmeisjungfrusen), die zu Flötenklung tanzten und sangen. Das ist die Welt des Gottss Varuns; diese gewinnt man durch filmfaniliges Spenden von Opferguß. Abgeschlossen wird mit der nochmaligen Versteherung, daß durch Vollaug des Agnihorts man dem entgeht, im Jenseits von Bäumen, Vieb oder Reit und Gerste sufgegessen zu werden.

Wie schon in einem vorherigen Abschnitt so werden uns auch des weiteren hauptsichlich diejenigen Sezene beschäftigen, in denen Lebewesen, die aus dem Diesseits stammen, dort in Menschengestalt handelnd auftreten.

Da ist zunächst eine Bemerkung vonnöten über die von Bhrigu wiederholt gestellte Frage (im Satapatha-Brahmana) "gibt es eine prävascitti und welche ist diese". Wenn man dieses Wort, wie es vielfach treffend ist, mit Sühne, expiation, atonement übersetzt, kann von unserem Sühnehegriff aus leicht eine nicht ganz zutreffende Auffassung sich einstellen. Verfehlungen nämlich können gut gemacht, ihre nachteiligen Folgen abgewendet werden durch Verrichtung eines besonderen Opfers oder durch Darbringung einer besonderen Spende während eines Opfers oder durch Flüstern eines oder mehrerer Sprüche. Dabei handelt es sich im allgemeinen nicht um Verfehlungen moralischer Art, sondern um rituelle Verstöße oder Unregelmäßigkeiten beim Opfer. Wenn das Opferfeuer erlischt, wenn die Milch überkocht oder etwas davon verschüttet wird, wenn das Onfermus, der Opferbrei anbrennt, wenn die Kuh, die fürs Opfer gemolken wird, oder ein zu schlachtendes Onfertier zur Unzeit brüllt, wenn der Name einer anzurufenden Gottheit vergessen oder ein falscher Gottesname genannt wird, wenn einer die für die Dauer eines Opfers gebotene Keuschheit verletzt, wenn sich eine Krähe auf den Opferpfosten setzt - derart sind die Verfehlungen, gegen die ein prävascitta (ntr.), eine prävascitti (fem.) anzuwenden ist. Treffend ist also die von Caland angewandte Übersetzung "Gutmachung". Im Jaiminiva-Brahmana ist dafür an den entsprechenden Stellen das Wort niskrti gebraucht, das im gleichen Sinne Sühne bedeutet, ganz wörtlich Wegschaffung, z. B. Heilung einer Krankheit, die vertrieben, Herstellung eines Schadens, der wieder gutgemacht wird. Im Zusammenhang unserer Erzählung habe ich dafür "Gegenmittel" als das mir am passendsten Erscheinende gewählt. Denn Bhrigu fragt nicht, ob er durch

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> S. jetzt H.-W. Köhler, Srad-dhä in der vedischen und altbuddhistischen Literatur (Göttinger Dissertation 1948), besonders S. 66 ("Hingabe. Opferfreudigkeit, Spend-freudigkeit"). — Die Worte "Glaube" und "Unglaube" sied oben nur konventionell verwendet. IK. N.1

eine Buße jenen Menschen, die vor seinen Augen so Schreckliches erdulden, helfen könne. sondern wie er dem vorbeugen könne, daß es ihm nach seinem Tod ebenso ergehe. Denn natürlich hat er als Brahmanenschüler oft genug selber Holz gehackt für häusliche und Opferzwecke, und später für sich hacken lassen, hat selber Vieh geschlachtet und davon gegessen, hat Pflanzenkost gegessen, Wasser getrunken, zum Kochen, Waschen. Spillen verwendet. So hat er Grund genug zu befürchten, daß ihm ein Gleiches wider-

Die Worte: "dadurch gewinnt er die Bäume (das Vich, die Pflanzen, die Gewässer), dadurch erobert er die Welt der Bäume (des Viehs etc.)", wie die betreffenden Stellen wörtlich lauten, sind eine so oder ähnlich häufige Redensart in den Brahmanas, die den Erfolg eines Opferaktes ausdrückt. Sie besagt hier, daß, indem man Herr über diese Lebensbereiche wird, sie einem in dieser Welt zu Gebote stehen und in iener Welt nichts anhaben können.

A. Weber hat in Indische Streifen 1, 93 f. gesagt, dieser Text zeige uns "wie man sich damals die Vergeltung für das Böse dachte". Diese Auffassung hat Eggeling in seiner Übersetzung des Satapatha-Brahmana (Bd. 5, S. 108) übernommen. Auch Keith. The Religion and Philosophy of the Veda and the Upanishads S. 410, 413 (Cambridge, Mass. 1925. Harward Oriental Series) teilt diese Meinung. Aber es handelt sich nicht eigentlich um "Sünder" und "Übeltäter", und schon Weber hebt (S. 129) hervor, daß es nicht Diener der Gerechtigkeit sind, welche diese Strafen vollziehen, sondern jeder seinen eigenen Feind bestraft. Sie fällen kein Urteil, und wenn es Verbrechen wären, die sie rächen, so würden sie is dadurch dieselben Verbrechen begehen. Aber davon ist mit keinem Wort die Rede; und es besteht kein Verbot. Holz zur Feuerung zu bereiten. Fleisch- und Pflanzenkost zu essen, Wasser als Getränk, zur Speisebereitung und Reinigung zu verwenden. Vielmehr sind das alles nicht nur Lebensnotwendiekeiten, sondern auch kultisch erforderliche Handlungen.

Wenn so die von A. Weber stammende Auffassung nicht befriedigt, so hat er dagegen vollkommen recht mit seinen Darlegungen darüber, daß in dieser Legende volkstümliche Vorstellungen für priesterliche Zwecke verwandt worden sind. Nicht ein Verhot Holz zu fällen usw. will der Text einschärfen, sondern die Notwendigkeit, das Agnihotra (Morgen- und Abendopfer) darzubringen. Das Theologische daran ist also die Lehre, daß durch die einzelnen Akte des Opfers die jenseitigen Folgen unvermeidlicher und unverwehrter Handlungen in diesem Leben abgewendet werden. Ein Unrecht besteht nur nach theologischer, nicht nach volkstümlicher Anschauung, und es besteht nur in Unterlassung gewisser Kulthandlungen. Setzen wir diese priesterliche Anwendung und theologische Zurechtmachung beiseite, so bleibt nur die volkstümliche Vorstellung, daß es eben in der andern Welt so zugeht: was man hier getan, erleidet man dort, von Seiten derienigen, denen man es angetan. Das ist nun einmal die Ordnung iener Welt, der man durch den naturgegebenen Verlauf des Lebens und das unausweichliche Abscheiden daraus verfallen ist. Freilich wünscht man sich, diesen Regeln des andern Daseins zu entgehen, und da ist es denn gut, daß die Brahmanen ein von Shrigu, und weiterhin von

Varuna selbst gelehrtes Verfahren kennen, solchen Folgen sich zu entziehen, aber dieses Verfahren ist nicht moralischer Natur und zielt nicht darauf ab, die Handlungen, die solche Folgen nach sich ziehen, zu unterlassen; es enthält also keine Verurteilung derselben. und die, welche sie begehen, sind um deswillen keine Sünder und Verbrecher und die Folgen keine Strafen. Sondern das "Gegenmittel" ist eben eine Präyascitti, eine Abwendung.

Die Bedeutsamkeit dieser Legende liegt vielmehr darin, daß sie deutlicher als, meines Wissens, irgend eine andere Stelle der vedischen Literatur zeigt, daß in der andern Welt, bei den Toten, alles umgekehrt ist als in unserer Welt.

Das kommt in anderer Weise darin zum Ausdruck, daß im Umgang mit den Toten im alten Indien Rechts und Links vertauscht sind. Das ist zwar etwas, das nicht von der Totenwelt selber ausgesagt wird, aber im Totenkult verhält man sich gemäß den für die Toten geltenden Regeln. Da wird das Kleid (später die heilige Schnur) umgekehrt getragen als im Götterkult (und in der Welt der Lebenden überhaupt). Im Götterkult trägt man das Kleid auf der linken Schulter und unter der rechten Achsel, so daß der rechte Arm frei und zur Tätigkeit ungehindert ist. Umgekehrt im Totenkult über der rechten Schulter und unter der linken Achsel: da müssen der linke Arm und die linke Hand vorzugweise die rituellen Handlungen verrichten (Ap. Sr. S. 1, 7, 7; 8, 13, 5 mit Calands Bemerkungen und der dort angegebenen Literatur). Desgleichen beugt man das rechte Knie, wenn gemäß dem Götterkult der rechte Arm freigelassen ist: men beugt das linke Knie, wenn man rechts mit dem Kleid behängt und der linke Arm frei gelassen ist (ebenda 1, 8, 3; 1, 9, 1; 8, 13, 15; weiteres Hierhergehörige bei Hillebrand, Rituallitteratur § 63, S. 114 f). Das rituelle Umschreiten, das im Götterkult (und bei Verehrung hochgestellter Personen, also in der Welt der Lebenden) von links nach rechts (gemäß dem Lauf der Sonne; - im Sinn der Uhr) unter Zuwendung der rechten Seite erfolgt. findet im Totenkult in der umgekehrten Richtung statt 1a: was sonst in der Richtung nach Norden geschieht, geschieht den Abgeschiedenen gegenüber nach Süden; denn der Süden ist den Manen heilig. Von weiteren Einzelheiten die sich bei Caland. Die altindischen Toten- und Bestattungsgebräuche (Verhandlungen der Kgl. Akad, von Wetenschapen te Amsterdam 1896) finden, erwähne ich, daß bei einem Wasserouß aus hohlen Händen, den die Angehörigen des Verstorbenen darbringen, die linke sich über der rechten Hand befindet, während sonst die rechte über die linke geleut wird (S. 77: 78 Note 289); das Geradzahlige ist den Göttern, das Ungeradzahlige den Vätern (= Manen) geweiht, und anderes dergleichen mehr (S. 173 f.). Was für die Götter "Ja" ist, das ist für die Väter "Nein", (P. Oltramare, La théosophie brahmanique S. 47). Wenn auch in diesen Fällen zumeist von Gegensatz zwischen Götterkult, Götterwelt und Manenkult, Väterwelt die Rede ist, so zeugen sie doch zugleich von dem Gegensatz zwischen der Welt der lebenden Menschen und der Toten

Das ist weiterhin der Fall, wenn in Manu's Gesetzbuch I 65, 66 gesagt ist, daß die Sonne für Götter und Menschen die Einteilung in Tag und Nacht bewirkt, wobei die

<sup>14</sup> Vgl. auch v. Negelein ZJJ 6, 37 ff.

Nacht zum Schlafen, der Tag für Tätigkeit bestimmt ist, dagegen für die Väter ein Monat das, was für die Menschen Tag und Nacht sind, und zwar ist die dunkte denbehmende Monathäffte ihr Tag für sätiges Sich-Rühren, die helle aber thre Nacht für den Schlaf. Dies sit ein doppeler Unterschied: die Götter und Menschen leben in der Sonnerweit, die Väter in der Mondweit, und außerdem haben Licht und Dunkel für sie umgekehrter Rechestung.

Das Mahbhärsta (1. 13, 11 Poons = 1. 1029 Calcutta, inhnich 1. 41, 3 P = 1. 1816
C = 1. 45, 4 Bomboy yerstäht, daß die Vorfahren des Sartstärn, da er keisen Nachkommer
erzeugt hatte, in Gefahr waren, der völligen Vernichtung anheim zu fallen. Er sicht sie mit
dem Kopf nach unten au einem Grabbischel zu Mand einer Grube hängen, in idderster Gefahr, in die Hölle zu stürzen. Diese Stellung mit dem Kopf nach unten gilt spätenhin
als Höllenstreck (Abegg. Der Preckalage des Grander)-Purian (Berlin und Leipzig 1921)
Ill., 53), doch scheint sich aus Abeggs Verweisen auf Vispu-, Väys- und Brahme-Pursan
zu ergeben, daß dmit zunichst die Bewohner der Urserweit überhaupt als Gegenfüller
der Götter (und Menachen) gekennzeichnet werden. Und daß es sich so verhält, werden
im Folgenden ausferfundische Parallelen zeigen.

Dies sind verstreute Einzelzüge, die zusammen das Bild ergeben, daß die Totenwelt die "verkehrte Welt" ist, in der alles genau entgegengesetzt ist zu den Verhältnissen in unserer Welt.

Und dies gilt nicht nur von den räumlichen und zuständlichen Verhältnissen wie rechts und links, ohen und unten, hell und dunkel usw. sondern auch von Tun und Leiden. wie das unser Text mit so grausiger Anschaulichkeit zeigt. Doch steht er mit dieser Aussage nicht vereinzelt. Weber a. a. O. S. 23 führt aus dem Satapatha-Brahmana außerdem 12, 9, 1, an: "denn welche Speise der Mensch in dieser Welt ißt, die ißt ihn in iener Welt wieder", und dort ist es ein anderes Opfer, welches einen vor diesen Folgen bewahrt. Dasselbe gilt auch in klassischer Zeit, wie aus einer Stelle in Manu's Gesetzbuch (5, 55) hervorgeht. Da wird, neben ausdrücklicher Betonung, daß Fleischessen keine Sünde ist (56: na māmsa-bhaksana doso), doch für Enthaltsamkeit von Fleischgenuß besonderer Lohn verheißen (56). In diesem Zusammenhang wird eine merkwürdige Etymologie des Wortes für Fleisch (mamsa-) gegeben (55): mam "mich" wird sa "er" dort (im Jenseits) verzehren, dessen Fleisch ich hier gegessen habe; das erklären die Weisen für die Fleischheit (mām-sa-tva-) des Fleisches" d. h. darin besteht die Fleisch-Natur des Fleisches. das ist der wahre Sinn des Wortes Fleisch. Als Etymologie in unserem Sinn ist so etwas natiirlich ganz unmöglich; es ist aber doch sehr geistreich, und bezeugt nachdrücklich, wie eingewurzelt diese Vorstellung war. Auch zeigt der Zusammenhang insbesondere die Betonung, daß Fleischgenuß ohne Sünde gestattet ist, daß hier diese jenseitige Umkehrung von Tun und Leiden noch nicht moralisch gewertet, das Erleiden dessen, was man hier getan, nicht als Strafe aufgefaßt wird. Doch aber liegt in der Verheißung besonderen Lohns für Fleischenthaltung schon ein Übergang zu einer solchen Bewertung, die dann in moralisierender Betrachtung vollzogen ist, wo das "Kopf nach unten" als Höllenstrafe hingestellt wird. Und endlich lebt diese Anschauung auch in neuer Zeit

fort, wie aus einer Stelle hervorgeht, die Weber (a. n. o. S. 26 Anm.) aus einem modernen Sanstrit-Werk milltrit, der Veign-tischen Ürfulkvämungs-Samhild (nach Auftrechts Cattalogus 30); b). wo es in Polemik gegen das Tieropfer 1, 10 heißt; "wer einem Bock (die solnent Bolois lötet, den toite derneibe (im Benesits), indem er zu einem Schwert träger wint. So heißt es ja, daß die Titere in der andern Welt den Surahla getötet habem." (die Onferttere sänd daher vom Mehl zu sundern.) Einklärender Zusatz von Weber.)

Es dürfte nach dem Dargelegten wohl klar sein, daß das Aufgefressenwerden im Jenseits ursprünglich keine Strafe und ganz gewiß nicht eine solche in unserem moralischen Sinn darstellt, so wenig wie die Vertauschung von Rechts und Links.

Diese Art, sich das Jenseits vorzustellen, wird nun noch deutlicher werden, wenn wir beachten, daß ganz entsprechende Anschauungen in andern Kulturbereichen bestehen. Als Beleg dafür lege ich zunächst die einschlägige Stelle vor aus Uno Harva, Die relikiösen Vorstellungen der altaischen Völker, Helsinki-Leipzig 1938, S. 347 Hr.

Diese Welt der Schatten nennen die allsiechen Völker im allgemeinen nicht unterirdische Welt", sondern "andere Welt" oder "anderes Land". Als Eigentimlichkeit der
Totenreches wird erwähnt, daß alles, obwohl sich das Leben in der gleichen Weits zie
auf Erden forstetzt, anders zu sein sehen. Besondern alteressant ist in dieser Hinsicht
die Beschreibung, die Schrenk vom Totenreich der Oltschen gibt, voo ganz wie auf
Erden verschiedene Völker und zwar Jeder Stanan und jode Familie zusammen wohnen.
Dort scheinen auch Sonne Mond und Sterne. Dort fließt der Annustrom, und dört gibt
es Berge wie in der Heimat der Oltschen. Außerdem sind Tiere und Pflanzen die gleichen
wie auf Erden. Der Unterschied lögt nur darin, daß dort alles entgegengestet wie auf
Erden ist. Ist auf Erden Tag, so ist dort Nacht und die Geister schläden. Ist auf Erden
Sommer, so ist dort Winter, und ungekehrt. Wenn nam dort viel Brien und Fische
bekommt, so bekommt man auf Erden wenig. Schrenk bennetkt zugleich, daß dieses
Totonreich nach der Vorstellung der Oltschen nicht im Erdinnen ließ dieses

Betspiele dafür,daß man sich in der jenseitigen Weit alles im umgekehren Verhälmis zur hiesigen denkt, treffen wir auch bei viden anderen allaischen Völkern. So erklären die Beltiren, die bei der Begribnisfeier eine Schnapsflasche und im Falle von Pferdeopfern auch das Zaumzeug in die linke Hand des Verstorbenen legen, daß sie deswegen 
so verfahren, weil "die linke Hand in der anderen Weit die rechte ist". Gleichartige 
Beispiele zeigen auch die alten Griberfunde. Aspelin erwähnt in sener Beschreibung 
eines in NO-Rulland auf der Begribnisstitte von Annaijno geöffneten Heldergarbes, wie der Tote, der eine spitze Mütze auf dem Kopf und einen metallgeschmückten weiten 
Ring um den Hals trug, den Dolch and ner rechten Seite batte. Gudladox, der den gleichen 
Begrätnisplats untersucht hat, erzählt von dem Fund eines in Stein gehauenen Münnerbildnisses. Dei dem sich ebenfalls der Dolch auf der rechten Seite befand, obwohl inset.

<sup>&#</sup>x27; Meine eigenen Notizen derüber sind versichtet und nur wenigen konnte ich seither selber sammeln. Die Darstellung von Hierva verdankt ich freundlicher Mittellung von Kollege Ad-Friedrich, einiges Weitere Fräulein M. Weyersprag; übrigens ist hier keine vollständige ethnologische Behandlung des Gegenstands beschichtigt.

bei allen Völkern Sitte gewesen ist, die Waffe auf der linken Seite zu tragen". Ch. bemerkt zugleich, daß die Tschuwassen jenen einstigen Brauch bis auf unsere Tage bewahrt haben, indem sie die Toten anders bekleiden als die Lebenden. "Der Anzug des Verstorbenen wird auf der linken, nicht auf der rechten Seite wie bei Lebenden zugeknöpft, das Messer auf der rechten Seite am Gürtel des Verstorbenen aneerbacht usw."

Besonders allgemein ist der Glaube, daß im Totenzich umer Tag der Nacht und umser Nacht dem Tage entsprechen. Deshalb glaubt man, daß die Toten nachts umgehren, und so begeht man auch die Gedenkfeiern für die Toten nachts. Nach Lehtisalo geht bei den Samojeden die Sonne im Totunreich im W auf und im Ouster. Überhaupt gilt als Himmelsichtung der Toten der W und als die der Lebenden der O. Ea göbt auch die Vorstellung, daß die Flüsse des Jenneits, die die irdischen Flüsse widerspiegeln, in einer dem Luvi dieser Flüsse entgegengesetzet nach keinburg flüsse.

Katanov bemerkt, die Beltiren glauben, daß alles, was auf Erden verkehrt zu sein scheint im Totenreich richtig ist Darauf ist wohl zurückzuführen daß die dem Versturbenen vorbehaltenen Boote. Werkzeuge, Gefäße u. a. m. gewöhnlich in verkehrter Stellung auf das Grab gelegt werden. (Kasakkirgisen legen dem Pferd des Toten den Sattel verkehrt auf). Allgemein scheint das, was im Lande der Lebenden oben ist, im Totenreich unten zu sein. Nach Lehtisalo gehen bei den Juraken auch die Menschen der unterirdischen Welt, die der oberirdischen vollständig entspricht, mit den Fußsohlen gegen die unsere. Auch die Baumwinfel und Zeltdächer scheinen dort für unsere Augen nach unten zu zeigen. Dieselbe Vorstellung habe ich bei den Jenisseiern angetroffen. Und so haben sich auch die Lappen die Unterwelt vorgestellt. Berichtet doch Lundius in seiner Beschreibung "Descriptio Lapponiae" (S. 6), daß ein Lappenschamane bei seinem Aufwachen aus der Betäubung erzählt habe, "unter der Erde gebe es ein Volk, welches sich mit den Füßen gegen unsere fortbewege". Wenn man ferner glaubt, daß die unterirdische Landschaft mit ihren Wäldern, Bergen, Flüssen und Seen Punkt für Punkt die oberirdische widerspiegelt, so ist klar, daß die andere Welt dabei ein Spiegelbild der irdischen ist. Die genannten Eigentümlichkeiten der Unterwelt scheinen sich ursprünglich auf die Erfahrungen mit dem Spiegelbild im Wasser zu gründen. Wahrscheinlich beruht darauf auch die Vorstellung daß das Totenreich "unten" und hinter dem Wasser liege,

Einem solchem Spiegebild entspricht femer die Auffassung der Tataren, daß die über der Erde liegenden Schichten des Himmosls the Cegenntütick in der untertrücksben Weit hätten. Redloff augt in seiner Schilderung des Weitbildes der Altaier freilich: Siebsehn obere Schichten bilden den Himmel, das Reich der Lichter, und sieben oder nom Schichten bilden die Unterweit, das Reich der Finsternis; wir haben jedoch Grund zu vermucht, daß von diesem Schichten ursprünglich die gleiche Anzahl oberhalb und unterhalb der Erde gewesen ist und daß die Anzahlehr unterErde liegenden Schichten lätterer Herkunft ist".

Die angeführte Angabe von Lundius aus seiner Descriptio Lapponiae bestätigt die vorber gegebene Auffassung, daß die Stellung mit dem Kopf nach unten in den diesbezüglichen indischen Aussagen ursprünglich keine Höllenstrafe gewesen sei, sondern nur die Umkehrung des Diessetits.

Mancherlei über das Totenreich als verkehrte Welt berichtet A. C. Kruit. Rechts en links bij den Bewoners van Midden-Celebes (Bijdragen tot den Taal-, Land- en Volkenkunde von Nederlandsch-Indie, Deel 100, Haag 1941). Da ist gehandelt von der Vertauschung von Rechts und Links, ferner berichtet, daß, während im Leben der Wemale (Molukken) die ungeraden Zahlen, insbesondere 3, 5, 7 und 9 von betonter Wichtigkeit sind, die Zahl der Leichenträger immer gerade sein muß (vgl. oben die umgekehrte Verteilung gerader und ungerader Zahlen in Indien). Die Grabhölzer, mit denen das Grah abgesteckt wird, müssen mit der Spitze nach ohen aus der Erde herausragen. Das gleiche gilt von den Pfählen, die im Wald den Platz bezeichnen, wo sich die Seele eines Verstorbenen in der Zeit zwischen Tod und Ankunft auf dem Totenberg aufhält. Die Betelnüsse, die den Verstorbenen gehören, werden bei den Wemale auf die Seeseite des Hauses ("dem Meere zu") gelegt, während bei den Lebensfesten das Gestell an der entgegengesetzten Seite des Hauses ("dem Lande zu") bevorzugt wird. Sodann gilt auf Ceram, daß die Toten den Tijdako (Lendenschurz aus Rindenstoff) verkelrt herum tragen, den hinteren Teil des Kleidungstückes vorn und den vorderen hinten. Auch dazu gibt es unter den angeführten altindischen Vorstellungen Entsprechendes; dem Toten wird das Gewand so angelegt, daß die Fransen des Kleides, die sonst oben getragen werden, am Fußende sind (Caland, a. a. O. S. 16, S. 173 f.).

Die entsprechende Vorstellung drückt sich bei den Wemale auch darin aus, daß die Eingeweither des Gebeinbundes bei ihrer Rückteber ins normale Leben sich verkeht zu benehmen haben. Sie galten als verstorben und sind jetzt Neugeborene, die sich ins Leben erst wieder hineinfinden müssen und zunächst noch das Gehaben der Toten nicht aufgeben können. Demgemäß gehen sie rückwärt sistt verwärts, können kiene Türe öfflenen. halten den Schlüssel verkeiret und dgl. mehr (Jensen. Die drei Ströme, Leipzig 1948, Register "Verkehter Welt").

Weiter sei noch ein Beispiel aus Amerika gegeben Bei den Bilchuta oder Bilqula (Nordamerika, pentifishe Küstel) tat das Lend der Gelster in der Erde unter uns. De ist es Wnter, wenn auf der Erde Sommer ist, und wenn wir Nacht haben, ist für die Geiter Tags lies gehen nicht aufrecht auf ihren Füllen, sondern auf den Köpfen. Sie haben eine eigene Sprache, die von jeder Irdüschen verschieden ist, und wenn die Toten dorthin gedangen, so erhalten sie neue Namme!

Alle diese Dinge muten ums so fremdartig als nalv an. Wer von ums, der sich ein persönlichen, sa gasthaltniefes Fordreitenhen verstorhen Pittimenschen, lieber Anghöriger, noch so lebladt vorstellt, möchte ihnen solche teils lächerliche, teils schreckliche Umstände andichten? Und doch gibt ein höchsten Bereich umserer Religion, freillich inchte als Außerlichkeit, etwas Entsprechendes. Von Jesus ist mebrands (Mark. 19. 30, 20. 16; Mark. 10. 31); Lus, 13, 30) bezeugt, daß er sagte; "Die Erssten werden die Letzten sein

S. noch W. C. Benett and R. M. Zingg: The Tarahunara (Mexiko) S. 112; 251 über "the curiously reversed world of the dead". — Weitere Beispiele, mit Literaturengaben, im Hand-wörterbuch des deutschen Aberglaubens 8. 1322 unter: Umkehrung (Weinkorth).

und die Letzten werden die Ersten sein". Das ist nichts anderes als die Umkehrung in iener Welt von dem, was in dieser Welt gilt4.

Aber auch Vorstellungen iener naiven Art sind im neueren Europa vertreten, nämlich in Märchen und verwandten Bereichen. Da ist dann unter christlichem Einfluß vielfach eine Moralisierung eingetreten, ähnlich wie wir das in snäteren indischen Quellen beobachtet haben. Und zwar dürfte das die Regel sein, wo diese Bilder noch in die Totenwelt verlegt sind. Oftmals aber ist da diese andere Welt nicht mehr als das Totenreich gekennzeichnet, sondern ist einfach die Wunderwelt des Märchens (die ia auch in anderer Hinsicht Züge aus der Totenwelt bewahrt hat). In diesen Fällen ist dann oftmals die Moralisierung nicht eingetreten. Man findet gelegentlich das gleiche Bild in dem einen und dem andern Zusammenhang, altertümlich in die Totenwelt verlegt, aber dann durch moralische Bewertung modernisiert, oder mit Aufgabe der Jenseitsvorstellung aber altertümlich in der moral-freien Auffassung.

Auch hierfür gebe ich aus dem angegebenen Grund nur verstreute Beispiele, was aber für den gegenwärtigen Zweck genügt.

Ich beginne mit einigen mittelalterlichen Erzählungen aus: Joseph Klapper, Erzählungen des Mittelalters in deutscher Übersetzung und lateinischem Urtext (Wort und Brauch. Volkskundliche Arbeiten etc. Breslau 1914). Nr. 187, S. 193 und 387; Jäger sehen zwei feiste Hirsche auf dürrer Weide, die so lustig berumspringen, daß sie weder Hunde noch Jäger beschten. Darauf erblicken sie auf üppiger Wiese zwei Hirsche in fetter Weide. die ganz dürr sind und einen traurigen Anblick bieten. Ein frommer Einsiedler erklärt ihnen, die feisten Hirsche, die niemand fürchteten, bedeuten alle guten Menschen, die im Dienst Gottes beharren. Die mageren Hirsche auf fetter Weide bedeuten die habsüchtigen Menschen, die, obwohl sie in Reichtum leben, niemals froh werden können. Abnlich in Nr. 11. S. 29 und S. 239: Ein fahrender Ritter sieht außer andern höchst wunderbaren Erscheinungen magere Hirsche auf fruchtbarem Feld und wohlsenährte auf ödem Feld, und ein heiliger Einsiedler erklärt ihm die Bedeutung dieses Gesichts in entsprechender Weise. Das fruchtbare Feld mit den mageren Hirschen ist die Welt mit denen, die ihr dienen, die wohlgenährten Hirsche auf unfruchtharem Land aber die, welche die Welt verschtend arm an irdischen Gütern, aber reich an geistlichen Schätzen sind. Diese Bilder der verkehrten Welt sind anschaufieh, durch die Deutung werden sie ieder Sichtbarkeit entrückt und stehen in gar keiner, nicht in dieser, nicht in der andern Welt: sie sind zu Allegorien verblasst, aus dem Mythos in die Predigt übernommen.

Ahnlich in einem plattdeutschen Märchen<sup>5</sup>: Ein Totengräber geht mit einem dem Grab entstiegenen Toten vom Kirchhof aus immer weiter; sie gelangen, wie sich aus dem Zusammenhang ergibt, ins Jenseits und sehen da auf einer Wiese eine Herde Schafe, die,

bis zum Leib im Gras stehend, so mager sind als ob sie nichts zu fressen hätten. Das ist die Strafe der Reichen, die den Armen nichts abgeben. Dann sehen sie eine größere Schafherde auf einer Weide, wo gar kein Gras wächst; da sind die Schafe so fett als wären sie gemästet. Es sind die ganz Armen, die nichts haben. Das ist noch ziemlich ursprünglich, indem die widersprüchlichen Szenen in die Totenwelt gesetzt sind; auch ist der moralische Firnis recht dünn: Das Gedeihen der Schafe auf karger Weide entspricht is keinen Verdiensten und Guttaten der Armen. In einem französischen Märchen<sup>6</sup> aus der Bretagne, wo. gewiß sehr altertümlich. Sonne der Tod ist, und der Mensch als ein Gast in seinem Reich magere Rinder auf fetter Weide und fette Rinder auf magerer Weide erblickt, die auch hier die in aller Uppigkeit unglücklichen Reichen, und die mit ihrem Wenigen zufriedenen Armen sind.

Der Gegensatz von Totenwelt oder Unterwelt und unserer Welt tritt auch, und zwar ohne Moralisierung, in Erscheinung, wenn Kehrdreck aus der Hölle auf der Oberwelt zu nurem Gold wird (Grimm, KHM, 100)7, oder Hobelsnäne als Geschenk der Unterirdischen auf der Oberwelt sich in Goldstücke verwandeln (Plattdeutsche Märchen II. 199; Deutsche Märchen seit Grimm S. 272 f.); wie in manchen Sagen Gold, das einer gierig aus unterirdischen Bereichen heraufbringt, sich oben als wertloser Abfall erweist.

In dem kaukasischen Märchen ...von Balai und Boti<sup>48</sup> gelangte der Held nach langem Ritt "in ein Land, das ganz anders war als das unsere, ein Land, in dem es Schmutz gab, wenn die Sonne schien, und Staub, wenn es regnete". Es ware zu untersuchen, ob noch andere Züge dieses Märchens aus der Totenwelt stammen; in dem Märchen selbst ist davon nicht die Rede. So ist es auch in dem Kabylen-Märchen<sup>9</sup>, wo den Ochsen Fleisch zum Fressen vorgelegt ist, den Hunden aber Strob. Da muß der Held, um zum Ziel zu kommen, das Futter der Tiere vertauschen.

In diesen Zusammenhang gehört es auch, wenn der Held mit dem Schwert in der Rechten der Hexe nichts anhaben kann, sie ihm aber dienstwillig wird, sohald er das Schwert in die Linke nimmt10, und wenn das lahme, magere, unscheinbare Pferd sich als Wunderroß erweist und die prächtigsten Renner übertrifft11, und wenn die letzte und schwächste der vorbeifliegenden Gänse den Verfolgten auf ihre Flügel nimmt und rettet 12. Ich erwähne schließlich noch aus einem russischen Märchen (Nr. 41, S. 244) die Jungfrau als Zar, die zur Mittagszeit schläft.

Ausführlicher ist mit unserer Brahmana-Legende ein serhokroatisches Märchen 13 zu vergleichen. Der Herroott kommt in Bettlergestalt auf armseligem Karm in ein Dorf: zwei Reiche verweigern ihm die Aufnahme; den Armen, der ihn aufnimmt, lädt er ein.

Dies allerdings berührt sich mit der Umkehrung, die nicht in der Weit der Verstorbeuen, sondern im Reich des Geistes herzeicht nech welcher einer, der sieht und Augen hat, doch hold ist, wenn er umkerständig, und der Söhn, der weies ist, als Vetter zu gelten hat, nicht aber sehn unwissender Vater: Taittriya-Ansaykat 1:11.5; und Ähnliches ögl. öfters.
"W. Wisser: Tättlegische Volksmitchen 1. So.

Französische Märchen II, Nr. 32, S, 144 ff. "Die Gattin des Todes". Weitere Märchenbeispiele von verkehrter Welt bei Bolte-Polivka IV. 119.

Dirr. Kaukasische Marchen Nr. 13. S. 71 ff.

Frobenius, Atlantis II. 14.
Deutsche Märchen seit Grimm S. 335.

<sup>&</sup>quot; Grimm, KHM. Nr. 136; Belkanmärchen Nr. 42. S. 186; Zigeunermärchen Nr. 16. S. 71; russisches Märchen Nr. 13; abgeschwächt; kaukasisches Märchen Nr. 11, S. 35. " Russisches Märchen Nr. 7. S. 42.

<sup>&</sup>quot; Leskien, Balkanmarchen Nr. 67, S. 311.

ihn einmal zu besuchen; die Spur seines Karrens werde nie zuwachsen. Der Arme, von Arbeit und häuslichen Mühen abgehalten, findet aber bis in sein hohes Alter keine Zeit dazu: während dessen aber fahren die heiden Reichen nach einander der verlockenden silbernen Spur nach, die der Karrn des göttlichen Bettelmanns hinterlassen hat. Sie sehen unterwegs grausige Szenen und gelangen über eine kunstvolle Holzbrücke, eine schöne Steinbrücke, eine meisterlich gebaute Eisenbrücke und eine herrliche kupferne Brücke schließlich an eine wunderbare Brücke aus Silber. Der erste, der ausgezogen, nimmt von der einige silberne Bohlen und kehrt damit um. Zuhause sind die silbernen Balken nichts als morsches Holz, und er sagt niemandem etwas davon. Daher fährt nach ihm der andre Reiche denselben Weg, sieht dieselben schrecklichen Szenen und fährt über die silberne Brücke hinaus bis zu einer goldenen. Da kehrt er um und nimmt von ihr goldene Bohlen mit nachhaus; ihm ergeht es nicht besser; sie erweisen sich am nächsten Morgen als morsches Holz. Endlich fuhr auch der arme Mann denselben Weg nachdem er seine Kinder großgezogen hatte, und sah dieselben Dinge, nämlich in den Gebieten zwischen den Brücken zuerst zwei häßliche Säue, die sich vor gefüllten Trögen um Futter streiten, auf einander einhauen und sich blutig reißen. Es sind, wie ihm nachber Gott erklärt. zweiSchwägerinnen, die in wohlversorgtem Hauseinander haßten und miteinander stritten. Ferner sah er an einem Heuschoher zwei Ochsen einander wittend bekämpfen:-auf Erden zwei sich streit ende Nachbarn. Zwei sich blutig bekämpfende Ziegenböcke : - ebenfalls zwei feindliche Nachbarn, die einander nach dem Leben trachteten. Zwei Hündinnen, die sich streitend um Fleisch, das vor ihnen greifbar aufgehängt war, einander das Fleisch vom Leib rissen; - zwei leibliche Schwestern, die um das Erbe der Eltern stritten. Ein Mensch, der mit den Armen um sich schlagend vergebens eine Schar von Raben abwehrt. die ihm die Augen aushacken wollen: - ein Sohn, der Vater und Mutter mißhandelt hatte. Ein weißhaariger weißhärtiger Mann, dem ein Joch Ochsen die Haare ausraufen. so daß ihm das Blut von Kopf und Kinn fließt: - er hatte seine Ochsen auf fremden Ackern und Wiesen weiden tassen. Ein hungriger Mann, der Apfel von einem fruchttragenden Baum pflücken wollte, aber jedesmal, wenn er einen erfaßt hatte, zerstäubte er in seiner Hand wie ein Bovist. Bei der Häufung dieser grausigen Bilder wird gegen Schluß die Erklärung dieser Szene vergessen. Endlich sah er einen Mann, der aus einem Brunnen seinen Durst löschen wollte, aber der Brunnen mit Eimer lief vor ihm davon und er konnte ihn nicht einholen: - dieser Mann war ein Säufer. Dies alles erklärte ihm Gott, bei dem der arme Mann endlich in einem paradiesischen Garten angekommen und freundlich aufgenommen ist.

Die Jenseitzerscheinungen sind da nicht alle von gleicher Art die meisten unter ihnen aber enthalten Verwandlungen von Munachen in Tiere; dies dürfte etwas Alt-überkommenssen, wie es denn auch in zahlreichen andern Jenseitzersählungen vorkommt, wovon wir Beispiele gegeben haten, und wie es der in primitiver Weltanschauung bestehnden, in Mirchen fortlebenden Wesensevernadtschaft von Mensch und Tier entspricht, und wie wir es erschlossen haben als eine Möglichkeit, die implicite gegeben ist mit der in unserer Benhaman-Erzählung sich filmehomen. Jenseitsverwandung von Tieren und andern Lebe-

wesen in Menschen. Dies ist eine Art Unkehrung des Daseins, während das Leben sich dortinsofen gleicheritg forsteat, allei hier Streitenden auschdort sich streiten. In diesen Fällen ist also die Strafe keine andre, als die sie einander sehon in diesem Lebes antun, und wo dies hier und dort paarweise gegenseitig geschieht, ist keine Gelegenheit, wie in der Brahnams-Ernählung, eine Untekt von Tun und Erleiden auszuhrigen. Aber trott dieser wesentlichen Verschiedenheiten wird nam die innere Verwandtschaft dieses Mischenst in der Brahnams-Ernählung nicht verkennen.

Eine größere Ähnlichkeit besteht mit der Jaiminiya-Erzählung, insofern diese gleichfalls außer den Umkehrungen mehrere Erscheinungen zeigt, die zwar wunderbar, aber keine Verkehrungen des Diesseits sind, und insbesondere darin, daß sie den Jenseitswanderer zuletzt in die Herrlichkeit der Gotteswelt gelangen läßt, die auf demselben Wes aber eine Station wirter liest alsdig verschiedenen Szenne der Toderwelt-

Zwischenglieder kann ich nicht anführen; das soheint auch kaum nütig zu sein, da, wie gezeigt wurde, detartige Anschauungen über das Jenseits verbreitet und tief verwurzeltsind. Zum Schald gebe ich noch eine Abblidung aus dem Münchene Bilderboger Nr. 89 (bei Braun und Schneider München, um 1850) gezeichnet von Stauber(woauschlast Schwein dem Metzers enhabette u. d.d. mehr). Es ist wolld er ichter Vertretze zu der Richte dem Metzers enhabette u. den Anne zu der Richte dem Staute enhabet und den Richter Schwein der Interverbertzer zu der Richte der Schwein den Richter schwein der Richter Vertretzer und der Richte den Richter und der Richte Vertretzer und der Richte den Richter und der Richter Vertretzer vertretzen der Richter Vertretzer und der Richter Vertretzen der Richter Vertretzer und der Richter Vertretzen der Richter Vertretze vertretzen der Richter vertretzen der Richt



Bilderhogendarstellungen dieses Gegenatunds von dem Camilius Wendeler in der Zeitschrift des Vereins für Vollakundu 51 (1905)S. 158 ff. und übnanze Boles, ebenda 17 (1907) S. 425 ff. susführlich handeln Sognidalich in den angeführten Arbeiten der Gegenstand behandelt ist, so wurden den Stehen und der Segenstand behandelt ist, so wurden bei der Seitschaft und vollakunde in der Seitschaft und vollakunde in den der Seitschaft und vollakunde in den der Seitschaft und vollakunde in den der Seitschaft und der Seitschaft und vollakunde in der Seitschaft und vollakunde von der Seitschaft und vollakunde in der Seitschaft und vollakunde in der Seitschaft und vollakunde von der Seitschaft und vollakunde in der Seitschaft und vollakunde von der Vollakunde von der Seitschaft und vollakunde von der Seitschaft und vollakunde von der Vo

Holzmacherwird durch Weidenstrunk zersägt.

\*\* Löwis of Menar zitiert in Anm. zu diesem Märchen zum Eingang Aarne Nr. 750. zuden Jenseitsstrafen Reinh, Köhlerkl, Schr. 1, 52, 2, 239, W. Herz, Deutsche Sage im Elsaß S. 115 ff. 263 ff. 277.

#### Vedische Einzelstudien

Über Taittiriya-Upanişad III, Schluß. (Bhṛguvallī 7—10) Von Hebmann Lommel, Frankfurt(Main)-Eschersheim

HILLEBRANDT (Aus Brahmanas und Upanişaden, Jena 1921, S. 102) betrachtet den Schluß dieser Upanişad als Anhang. Ich stimme ihm darin zu, möchte sogar noch entschiedener sagen, daß es ein selbständiger Sonderabechnitt ist.

Daggen weiche ich von Hillerenandt ab hinsichtlich der Stelle, wo der Einschnitz zwischen der eigentlichen Bhgruvalli und dem Zusstzteil zu machen ist. Der Paseus: "Wer so weiß ... wird mit Speise verschen ein Speisegenießer ... groß an Ruhm" (Anuräka 6) ist nach HILLEBRANDT Beginn des Anhangs, während ich ihn als Abschluß der eigentlichen Bhgruvalli betrachte. Ist es doch von den Brahmanse an bis ins Epos durchgehender Brauch, daß eine Lehre abgeschlossen wird mit der Verheißung des Vortells oder Segens für den, der dieses weiß, der diesen Text lernt oder anhört.

In der Taittiriya-Upanişad selbst ist das der Fall 1, 3, wo nahezu disselbe Verheißung, z. T. mit den gleichen Worten (prajayā pasubhi brahmavarcasena) ausgesprochen wird; ähnlich auch 1, 5, 1, 8; 2, 9.

Ein solcher Ausblick auf den Vorteil, der sich aus Entgegennahme der vorgetragenen Lahre ergeben soll, schließt sich gerne an die Nennung des Urhebers oder Verkündigers dieser Lehre an. So ist es z. B. Chänd. Up. 1, 9 und 3. 16, 7. Ein besonders eindrückliches Beispiel solchen Abschlusses durch eine laudatio auctoris mit folgender Verheißung ist Käth. Up. 1, 3, 16, 17: da ist wohl allgemein zugestanden, daß der Text ursprünglich damit beendet war.

Entsprechend ist es hier: die Lehre, daß Brahman Nahrung, Atem, Denken, Erkenntnis, Wonne sei, wird als die bhrguische, varumische bezeichnet und daran die Verheißung geknüpft.

Zu diesen inneren Gründen kommt die äußere Tatsache hinzu, daß auch die anzwäka-Einteilung dieser Gliederung entspricht. Aus den Bearbeitungen von HILLEBRANDF und DEUSSEN ersehe ich, daß man der überlieferten Anuväka-Einteilung keine besondere Autorität zubliligt: mag sie etwa nicht vom Verfasser, sondern von einem Anordner stammen, so sit es doch nimmerhin ein Stück Überlieferung, das die Auffassung eines Lehrens bezeugt. Für Abweichung von ihr müßten Gründe sprechen; aber alle Gründe sorrechen für Beibehaltung dieser Einteilung.

Vielleicht nun war HILLEBRANDT beeinflußt von DEUSSENS Meinung, daß diese Verheißung des Nahrungsreichtums der Höhe der vorher erreichten Stufe, daß Brahman Erkenntnis und Wonne sei, nicht entspreche Ich halte das für ein subjektives Meinen. In anderen Bereichen
hält man es nicht für unpassend, wenn etwa an eine hohe ethische
Forderung die Verheißung geknipft wird: auf daß es dir wohl ergebe
und du lange lebest, oder wenn an ganz unirdische religiöse Gedanken
sich die Bitte ums tägliche Brot anschließt. In der vedischen Religion,
die stetst das Irdische vom Göttlichen durchdrungen, das Göttliche im
Irdischen verkörpert oder symbolisiert sieht, ist erst recht kein Anlaß
zu solchen Bedenken. Alle fromm gegessene Menschenspies ist ein
Opferrest (Bhagavadgitä 3, 13; 4, 31; Manu 3, 118), und deshalb kann
sie als Inbegriff aller überrichischen Mächte und höheren Wesenheiten
gefeiert werden (A. V. 11, 7; vgl. auch A.V. 4, 35); und da es scheint,
daß im Kreis der Taittirijakas die Meditation über die Nahrung besonders gepflegt wurde (H. Zmaxs. Ewiges Indien 1571,) so dürfte
dieser Hinweis auf den Nahrunssesen hier vollkommen am Platz sein.

Mit dem Gesagten weiche ich stärker als von HILZBRANDT, von DEUSSERS in der Einleitung zu seiner Übersetzung dieser Upanişad ausgesprochenen Ansichten ab. Obwohl er sagt, daß wir mit diesem Schlubteil in ein ganz anderes Fahrwasser geraten, ist er doch bemüht, ihn aufs engete an den vorausgehenden Huptteil anzuschließen.

Er behauptet nämlich, der Satz zu Beginn von Anuväka 7: annan, ma nindyät, tad vratam gehöre zum Vorhergehenden, nicht zum Folgenden; entsprechend bei den damit parallelen Satzen zu Anfang von Anuväka 8,9 und 10, und die Anuväka-Einteilung an diesen Stellen sei "ganz verkeht".

Während ich diese Sätze als allgemeine Gebote verstehe und übersetze: "Man soll die Speise nicht tadeln; das ist Gebot", "man soll die
Speise nicht zurückweisen; das ist Gebot" usw., bezieht sie DRUSSEN
auf den Wissenden, dem die Verheißung gilt, nahrungsreich, ein Esser
von Speise usw. zu werden. Das führt zu der Übersetzung: "Seine
(nämlich des Wissenden bzw. fest gegründeten, nahrungsreichen) Maxime ist, die Nahrung nicht zu tadeln, nicht zu versehmähen." Das
wäre gegenüber der ersten Stufe der Erksuntnis, daß das Brahman
Nahrung ist (Annuv. 2) ein nahezu identischer Satz; es wäre gegenüber
tieferen Einsichten, die er ebenfalls sehon gewonnen hat, gehaltlos;
und was sollte bei einem, dem als Frucht seines Wissens Nahrungsreichtum zuteil geworden ist, die Maxime, Nahrung nicht zu tadeln,
nicht zu verschmähen, bedeuten!

DEUSENS vom Herkömmlichen abweichende (Biederung des Textes ist aber auch deshalb nicht einleuchtend, weil die jeweils auf einen dieser vier Grundsätze: die Nahrung nicht zu tadeln, nicht zurückzuweisen uuw, folgenden Sätze offenbar als Begründungen dieser Vorschriften gemeint sind. Diese Begründungen sind nicht rational, dacher für uns nicht unmittelbar einleuchtend, aber losgerissen von den vorausgehenden "Maximen" gewinnen sie nichts ann Durchsichtigkeit. Und es sind vier solcher Grundsätze. Von den auf sie folgenden Absätzen, die ich soeben

46

als eine Art von Begründungen bezeichnet habe, numeriert Dutussus, die drei erstem mit a. b., en zu verdeutlichen, wie er die feie Glieder mukhatels, medshyatels, entatels in Amurika 10 darand zurückbezieht. Wiederum aber muß gesagt werden, daß dieses mukka, medshya. entate tels dadurch dem Verständnis nicht näher gebracht wird, daß also das anfechtbare Verfahren, drei von vier Gliedern solchergestalt herauszuheben, sich nicht bewährt. Wir missen also auf andere Weise ein Verständnis zu gewinnen suchen missen also auf andere Weise ein Verständnis zu gewinnen suchen missen also auf andere Weise ein Verständnis zu gewinnen suchen missen also auf andere Weise ein Verständnis zu gewinnen suchen missen also auf andere Weise ein Verständnis zu gewinnen suchen missen also auf andere Weise ein Verständnis zu gewinnen suchen missen also auf andere Weise ein Verständnis zu gewinnen suchen missen also auf andere Weise ein Verständnis zu gewinnen suchen missen also auf andere Weise ein Verständnis zu gewinnen suchen missen also auf andere Weise ein Verständnis zu gewinnen suchen missen also auf andere Weise ein Verständnis zu gewinnen suchen missen also auf andere Weise ein Verständnis zu gewinnen suchen missen also auf andere Weise ein Verständnis zu gewinnen suchen missen also auf andere Weise ein Verständnis zu gewinnen such missen also auf andere Weise ein Verständnis zu den der der den verschaften der den verschaften der den verschen der den versche den versche der den versche versche den versche den

Dabei werden wir noch verschiedentlich von Deussen abweichen müssen, doch sei es vorerst genug mit den negativen Bemerkungen.

Mit dem annam na mindyāt (7, Anfang) vergleiche man Manu 2, 54pidyayad aksama mityam adyāt caitud akuksayam ,er möge stets seine Speise ehren und essen ohne sie zu tadeln." Das ist bei Manu eine Vorschrift für den Brahmacfiri, es gilt also zumächst für erbettette Speise, die nur hirreichend sein soll zur Errährung (yöend annam, ibid. 51yel, auch 6, 27: yatrikam bahsisam: zum Untenhat erforderliche Bettelspeise und 6, 57: yrānyajāriksamātrah sysā!). Aber die Vorschrift, die Nahrung nicht zu tadeln, gilt, wied ie Einschränkung auf eine gemigende, nicht übermäßige Menge (na caizāyasānam kuryāt Manu 2, 56: nātyasāna Bhagavadgītā 6, fb) aligemeni. "Denn — so heißt es bei Manu 2, 55— Nahrung, die man ehrt, verleith Kraft und Stärke, wenn man sie aber fits, ohne sie zu chren, so richtet sie beides zugrunde." Dem entspricht unserer Upanisad die folgende Begründung: "die Nahrung nämlich ist Lebersbahach".

Was sich daran anschließt, würde in geradliniger Aussage etwa lauten: der Leib bedarf der Nahrung und das Leben ist an den Leib Erhaltung und Wohlbefinden des Leibes) gebunden, wie umgekehrt der Leib nur bei Erhaltung des Lebens bestehen kann; also hängen Leib und Leben von der Nahrung ab. Das ist alles vernünftig und einfach, nur die Ausdrucksweise ist versehränkt. Das Verursachte ist zweimal durch die Ursache benannt, für Leib und für Leben ist Nahrung gesagt, und die zwiefache Bedingtheit von Leib und Leben durch Nahrung sowie die gegensettige Abhängigkeit beider in der kreisfürmigen Aussage gegeben: Nahrung beruht auf Nahrung.

Weiter heißt es in Anuväka 8: ansam sa paricakpita "Speise möge man nicht verwerfen, zurückweisen". Dies läßt gleichfälls an Bettelspeise denken, von der es Manu 2, 54 heißt; pratsunadet man möge sie gerne annehmen. War im vorigen Abschnitt bei somst klarem Inhalt nur der von mir als kreisförmig bezeichnete Aufbau der Rode einer Erklärung bedurftig, so eright sich hier aus der genau parallen Konstruktion eine größere Dankelheit, da die Bezishung der einzelnen Glieder auf die Nahrung nicht bebens deutlich ist. "Die Nahrung ist Wasser"; gewiß, sie besteht zu einem großen Teil aus Flüssigkeit und das Wasser sährt die Pflanzen und damit alle Wesen Damit geht der Begriff Nahrung über die Menschenspeise jetzt im Kosmische hinaus, So wie vorher der Leib nicht ohne Leben das Leben nicht ohne Leib bestehen konnte, so hier der Blitz nicht ohne (Wolken-)Gewäßer, das Wasser (Regen) nicht ohne Blitz. Aber während vorher mit dem Leib als Speiseesser etwas unmittelbar Einleuchtendes und deutlich auf die menschliche Ernährung Bezügliches gesagt war, ist das hier mit dem Blitz als Speisesser nicht der Fall. Auch bei kosmischer Betrachtungswise ist es für uns nicht verständlich, daß der Blitz Verzeher des Wassers sein soll. Ich vermag diesen Punkt nicht weiter attgalkieren.

Die Anweisung: annam bahu kurvita (Anuv. 9) "man möge sich viel geieb ereiten" wendet sich nicht mohr an den Empfänger von Speies, sondern an den Hauwater, der die Leute seines Hauustandes und (Anuka 10) Gäste und Bettler mit Speier versehen soll. Wenne et dann weiter heißt, daß die Nahrung die Erde sei, so ist es damit ähnlich wie voher mit dem Wasser als Nahrung. Denn einerweits ist es ganz verständlich, daß die Erde, auf der alle Nahrung für Mensch und Tier gedeliht, die All-Ernährerin ist —, und das schließt sich da gut an, wo von viel Nahrung die Mensch und Ten gedeliht, die Ankrung die Mensch und Ten gedeliht, die Sogleich ins Kosmische weiter. Aber der Raum bzw. Äther (aktäst) als Nahrungsessen und ein gegenseitig Gegründesien von Erde und Raum aufeinander ist für unsere Voestellungsweise noch fremdartiger als das Vorauseeranen.

Dem vierten Grundsatz: na kamcana vasatau pratyācaksita "man möge niemanden von seiner Behausung abweisen" wird sogleich die Anweisung begefügt, wie seine Durchführung zu ermöglichen ist: tasmād vathā kavāca vidhavā bahv annam prāpņuvāt "deshalb möge man sich auf irgendeine Weise viel Nahrung verschaffen1)". Das ist inhaltlich dasselbe wie der vorherige Grundsatz und zeigt deutlich, wie eng diese beiden Absätze zusammengehören. Es bestätigt, daß schon im Vorherigen eine Vorschrift für den grhastha als Versorger mit Nahrung gegeben war, nicht mehr wie in den beiden ersten Vorschriften eine solche für den Speiseempfänger, "'Geraten ist ihm die Nahrung', so sagt man", nämlich über einen solchen, der sich einen beträchtlichen Vorrat davon verschafft hat und Heischende daran teilnehmen läßt. Mit dem arādhi kann gemeint sein, daß die Leute davon sprechen, wie wohlhabend er ist, etwa auch die Bettler einander aufmerksam machen, daß dort keiner abgewiesen wird. Solche Rede, die über ihn geht, wäre also auch etwas von dem ihm verheißenen Ruhm. Doch ist solcher Wohlstand Voraussetzung der Freigebigkeit, wir erwarten aber, daß eine segensreiche Folge dafür ausgesprochen werde, gleichwie den drei vorangegangenen Geboten die Verheißung folgt, mit Nahrung versehen, ein Nahrungesser usw. und Ruhm-reich zu sein. Diese dreimal wiederholte Verheißung ist geknünft an ein Wissen von kosmischen Zusammenhängen, die uns zum Teil etwas unklar sind und willkürlich aufgestellt

1) Die beiden inheitlich und in der optativischen Form einander so ähnlichen Sätze: annam bahu kurvita und bahe annam prämugat übersetzt Drussen ganz verschieden. Das ist eine Folge der von ihm vorgenommenen abweichenden Gliederung des Textes. In beidem kann ich ihm nicht beipflichten.

48

Beweisen kann ich die hier vorgetragene Auffassung nicht. Sie hat sich mir beim Lesen aufgedrängt, bei reiflichem Überdenken gefestigt. Den Kommentaren kann ich nichts Brauchbares entnehmen und DEUS-SENS Übersetzung erscheint mir als nichtig.

Es ist ein alt-vedisches Denkverfahren, in verschiedenartigen Erscheinungen Abwandlungen eine reinheitlichen Grundtatsehe zu erscheinungen Abwandlungen einer einheitlichen Grundtatsehe zu erkennen. Das Gemeinsame, das einer Mehrheit von Dingen und Erscheinungen zugrunde gelegt wird, etwa Soma oder Agni, wird selbst als gegensfändlich erfaßt, ist aber dennoch eine Idee, die in ihren Erscheinungen dinglich vorhanden ist.

Ähnlich ist es hier mit der Nahrung, jedoch gemäß dem seit ältester vodischer Zeit fortgeschrittenen Denken mit einem zwiefachen Unterschied: es besteht das Bewüßzein, daß die allem zugrunde gelegte Nahrung damit zu einer lidee geworden ist: Brahman, und daß die verschiedenartigen Erscheinungsformen nicht in dinglichen Gegenständen, sondern in Aktion gesehen werden. So wird die Nahrung wiedererkannt in der mit den Handen verrichteten Arbeit, im Geben der Füle, in der Entleerung durch den After. In dem gegenständlichen Denken der alleg zit wird Sons, und auch Agni, wiedererkannt im männlichen zeugenden Samen, Soma in der Muttermilch, im Regen, im Pflanzensaft; hier, woder Gedanke auf Handlung gerichtet ist, findet man die Kraft der Nahrung wieder in der Sättigung durch den Regen, in der Fortpflanzung, lokalisiert im Zeugungsglich.

Auf Grund dieser Überlegung ist uns manches im folgenden Abschnitt ohne weiteres verständlich, anderes bleibt uns undeutlich. "Wohlstand, so (als solchen erkennt man die Nahrung) in der Rede"— inwiefern

1) Über diesen Gebrauch der Formen auf -tah siehe Delbrück, Altind. Syntax S. 198. Speijer. Sanskrit-Syntax § 103.

gerade in der Rede ?; "Wohlstand und Erwerb, so in Einhauch und Aushauch" — zwei Doppelbegriffe sind zusammengeordnet, aber unklar bleibt die Beziehung beider Paare; "Werk, so in den Händen, Gehen, so in den Füßen, Entleerung, so im After".

Die letztgenannte Umwandlung und Erscheinungsform der Nahrung higt in sich ein Bestätigung der hier vorgetragenen Auffassung des vorangegangenen Abschnitts über die Bekömmlichkeit der Nahrung, "So die Wiederrekennungen am Menschen. Nun (folgen) die (Wiederrekennungen) in Göttern. Sattigung, so im Regen, Kraft, so im Blitz"—Kraft können wir sehr wohl als Umwandlungsform der Nahrung gelten lassen; warum aber gerade im Blitz 1; Herrlichkeit, so in Vieh, Licht, so in den Gestirnen", daß Licht aus den Gestirnen stammt, ist einleuchtend, dennoch sind beide Begriffspaare als Wiedererkennungen der Nahrung unverständlich 1); "Fortpflanzung, Unsterblichkeit, Wonne, so im Zeugungseide. Alles (das All) im Raum".

Hier hat DEUSSEN ein zwiefaches Bedenken geäußert. Der Gebrauch von ananda (Wonne) sei nach allem, was in der Anandavalli und Bhrguvalli dariiber vorgekommen, in dem hier zu verstehenden Sinn ein wahres Argernia. Damit verweilt DEUSSEN dabei, daß in der Anandavalli das Wesen des Atman als Wonne bestimmt wird offenbar um der Wonne willen, welche der Atman in der Brahmawelt erfährt. Das gilt auch in der Bhrguvalli, wenn es (Anuv. 6) heißt, daß das Brahman Wonne ist und dazu gesagt wird, daß die Wesen, dahinscheidend, in die Wonne eingehen. Vorher aber steht: anandad dhy eva khalv imani bhūtāni jāyante "denn Wonne ist es ja doch, woraus diese Wesen entstehen!"Da ist ganz deutlich die Wonne der Zeugung gemeint, und schon darum wäre kein Grund, an unserer Stelle Anstoß zu nehmen. Aber das ist hier um so weniger berechtigt, als hier, wenn auch der Gedanke an das Brahman unausgesprochen dahinterstehen mag, unmittelbar von der Nahrung die Rede ist als von etwas, das die Welt erfüllt und erhält, und es hat nicht das geringste Bedenken, daß auch die Lebenserneuerung und die mit der Zeugung verbundene Wollust auf die Nahrung zurückgeführt wird.

Außerdem meint DENSSEN, daß dieses Satzglied aus der psychischen (er meint die menschliche) Reihe, zu der es gebre, sich in die kosmische verirrt habe. Auch das kann ich nicht für richtig halten. Die Verteilung der Begriffe auf eine menschliche und eine gutliche Reihe richtet sich nicht nach den im Lokativ genannten Wesenheiten, in denen das gleiche Grundwesen, die Nahrung, erkannt wird. Gewim und Erwerh, Händewerk, Gang sind dem Menschen eigene Verrichtungen und auch die Enterung wird als solche betrachtet. Fortpflanzung und die damit verbundene Wonne der Zeugung sind allen Lebewesen gemein, Unsterbliche tist die Erhaltung des Allebens durch die Fortpflanzung in aller

 Erst nachträglich scheich, daß H. ZIMMER, a. a. O., Teile des hier behandelten Textes übersetzt hat und dabei "Licht ist Essens-Esser" erklärt mit "Sonnenlicht trinkt das Wasser auf". Natur, also so wenig etwas dem Menschen allein Eigenes wie die aus Regen folgende Sättigung, die zunächst den Pflanzen und erst durch diese den Tieren und Menschen zuteil wird. So ist denn Fortpflanzung und was damit zusammenhängt so gut etwas Kosmisches, wie das Liebe der Gestrine und die anderen in der kosmischen, der gottlichen Reihe stehenden Begriffe. Dieses von Dzuszust beanstandete Satzglied steht hier also mit Recht und am rechten Ort.

Mit der Kraft der Idee wird die Einheit des Urgrundes in der Vielheit der Escheinungen erkannt. So wird die Nahrung zur Idee erhoben. Der tiefere Urgrund ist das Brahman; dies ist erkannt und ausgesprochen in der eigentlichen Bhgywall. Der angefügte Sonderteil steht auf einer dam nur vorbereitenden Stufe; die hohere Idee scheint gaahnt, aber nicht mit aussprechbarer Deutlichkeit erfaßt. Und wie indische Denkweise sich oft in allzu schnellem Außedwung zur Idee mit einer Ahnung begnügt, und auf klares Erfassen verzichtet, so auch hier. Dieses verbindet sich mit der anfanglichen Ungeütbeit in begrifflichem Denken dahin, daß der Gedanke in Veranschaulichung, in Bildern, verdeutlicht wird. Dies macht den Reiz, die Kraft dieser Texte aus. Darin aber macht sich auch geltend, was stets der indischen Denkweise eigentümlich bleibt die Durchdrügung auch der böchsten und noch der arsteten Idealität mit einem kräftigen Naturalismus. Diesen hat hier Durssax nicht erkannt, und wo er ihn nicht verkennen konnte, aussuscheiden versucht.

## Vedische Einzelstudien

Von HERMAN LOMMEL, Prien a. Ch.

### Śyāvāśva¹)

Das Gedicht Rigyeda 5.61 ist in der altindischen Überlieferung mit einer Legende verknüpft, die sich um die Person des Verfassers dieses Gedichts, Śvāvāśva, rankt, Auf diese Legende grundet E. Sieg. Die Sagenstoffe des Rgveda (Stuttgart 1902) S. 50ff. seine Übersetzung dieses Gedichts, dessen Interpretation er ganz auf diese altindische Sagenüberlieferung stützt. In schroffstem Gegensatz dazu erklärt H. OLDENBERG, Noten zum Raveda I (Berlin 1909) S. 353, er könne diese Erzählung nicht als Schlüssel zum Verständnis dieses Gedichts ansehen. Auch er findet weitgehende Übereinstimmung zwischen Einzelheiten des Gedichts und der späteren Legende, aber er zieht daraus nur den gegenteiligen Schluß, daß nämlich diese Erzählung aus Andeutungen des Gedichts herausgesponnen, alle wesentlichen Züge der Legende dem Gedicht entnommen seien. Danach würde die Legende nicht einer neben der Gedichtsammlung herlaufenden Überlieferung angehören, sondern sei erfunden, nicht gewachsenes Erzählungsgut: sei literarischen, gelehrten Ursprungs, eine Klitterung, erdacht, um rückwirkend aus der Erzählung eine Erklärung des Gedichts zu gewinnen, die clann allerdings nur eine Scheinerklärung sein könnte. Diese Theorie vertritt OLDEN-BERG gegenüber einer ganzen Reihe von Geschichten, die in der exegetischen Literatur zum Rigveda geboten werden und der Erklärung einzelner Gedichte dienen sollen.

Im allgemeinen wird man ja bei Sagen und Legenden, wenn wesentliche Züge ihres Inhalts mit Angaben alterer Originalquellen übereinstimmen, dann ien Anzeichen finden, daß sie trotz legendärer Aussehmückung Glaubhaftes enthalten und, wo nicht ein Bild, doch ein Spiegelbild wirklicher Geschennisse geben. Aber das ist das Bösartige an Oldenbergen Stener, daß ihr schwer beizukommen ist, weil sie ihr Gift stets aus sich selbst erneuert. Denn aus jeder Übereinstimmung der späteren Erzählung mit dem alten Dokument, die anderswo ein Glaubwürdigkeitszunzis bedeuten würde, wird hier dem Erzählung mit dem alten Dokument, die anderswo ein Glaubwürdigkeits-

i) Infolge von Vernichtung des größten Teils meiner Bücher, Zerstürung am öffentlichen Bibliothsen doer Urzuganganichteit des noch Vorhandenen konnte ich manches von einschlägiger Literatur nicht benutzen. Einzelheiten, die deshalb nicht berücksichtigt werden konnten, dürften nicht allzu schwerwiegend sein. Manches mußte aus dem Wissen um die Sache ohne Anführung von Autoritäten formulieit werden. Bedauerlich ist, daß die nach Amerika gegebene Rigweds-Übersetzung von GELDNER uns noch nicht zugänglich ist.

oder der Verdacht entgegengehalten, er habe das Übereinstimmende vielleicht in willkürlicher Auffassung oder Mißverständnis — der alten Quelle entnommen, um sich als Hüter ähnlich alter Schätze auszugeben.

Ich habe einen ähnlichen Fall, der ein anderes Rigveda-Gedicht betrifft, In meinem Aufsatz über den Menschenfresser, der bei Gelegenheit irgendwo erscheinen soll, behandelt. Die dort gegen OLDENBERG angeführten allgemeinen Erwägungen mögen auch hier Geltung haber; entscheiden können sie hier so wenig wie dort; das kann nur die Prüfung der jeweiligen Verhältnisse. Die sind nun hier und in jenem andern, von mir früher behandelten Fall durchaus verschieden. Dort ein eriche Sagenüberlieferung durch große Zeiträume und ganz verschiedene Literaturbereiche hin, die das Eigenleben und Wachstum des Erzählungsstoffes vor Augen stellt. Hier dagegen ist die neben dem Gedicht berichtete Erzählung fast nur in der exegetischen Literatur zum Rigveda bezeugt<sup>1</sup>).

Die Beargwöhnung der Erzählung durch Oldenbergs ist also insofern ier nicht so gewagt wie in jenem andern Fall. Stark subjektiv gefarbt ist ein anderer Einwand Oldenbergs, daß nämlich diese Legende "ein recht dürftiges Machwerk" eis, das, "in einer selbst für indische Maßetäbe plumpen Weise in Einzelheiten auseinanderfällt, von denen die einen mit den andern kaum zusammenbängen?"; er spricht ferner von "indischer Erzählweise". Der Lesser möge sich im Folgenden über diese Beurteilung seine eigene Meinung bilden.

Die Ērāhlung findet sich in der Brhaddevatā 5,49—78 und im Anschluß an die Sarvāņukramaņi zu RV 5.61 fast genau so, großenteils wörtlich übereinstimmend bei Şadgurusişya. Wir geben die Ērzāhlung in verkürzter Form und verweisen wegen genauer Übersetzung und Vergleich der Abweichungen beider Texte auf die Arbeit von Sigo.

Der König Rathavīti Dārbhya (Dālbhya, Sohn des Darbha, Dalbha) ließ sich als leitenden Priester bei einem Opfer, das er veranstatten wollte, den Seher Arcanānas, Sohn des berühmten Weisen Atri, kommen. Arcanānas begab sich in Begleitung seines Sohnes Syāvāšva<sup>3</sup>), der von

seinem Vater in allen Veden unterrichtet war, zum König. Beim Opfer sahen sie die schöne Tochter des Königs, und Arcananas faßte den Plan, diese als Gattin für seinen Sohn zu gewinnen. Der König wäre auch bereit gewesen, seine Tochter mit dem Brahmanenjüngling zu verheitsten. aber die Königin verweigerte ihre Zustimmung. Sie stamme aus einem Geschlecht königlicher Seher1) und werde ihre Tochter keinem geben. der nicht selber Seher sei. Mit dieser Begründung wies also König Rathaviti die Werbung des Arcananas ab, der darauf mit seinem Sohn wieder heim in die Einsiedelei des Atri zog. Aber Śyāvāśva, der abgewiesene Freier, hatte seinen Sinn auf die Königstochter gerichtet und ließ nicht von seiner Liebe. Die beiden Brahmanen, Vater und Sohn, trafen auf ihrem Heimweg mit zwei anderen Königen, Taranta und Purumilha. beides Söhne des Königs Vidada sva, und der Gemahlin des Taranta. namens Śaśīyasī, zusammen. Arcanānas stellte diesen seinen Sohn Syāvāsva vor, und die Königin Sasīyasī schenkte diesem mit Einwilligung ihres Gatten Taranta reiches Gut an Ziegen, Schafen, Rossen und Rindern, So beschenkt, gelangten sie in die Einsiedelei des Atri; Śvāväsva aber dachte immer an die schöne Königstochter, und einmal, als er im Wald den Gedanken an sie hingegeben war, erschien ihm die göttliche Schar der Marut. Er sah sie in Menschengestalt, gleichalterig, herrlich, mit dem goldenen Brustschmuck (der ihnen allgemein zugeschrieben wird) seitwärts stehen und sprach sie an: ...Wer seid ihr Männer..." usw. d. i. mit den vier ersten Strophen des Gedichts RV 5.61. Dann erst erkannte er sie als die Götter Marut und pries sie mit den sechs Strophen: "Die da fahren...." usw. (Str. 11-16 dieses Gedichts). Mit diesem Lobpreis suchte er die Verfehlung wieder gut zu machen, daß er sie nicht sogleich (als Götter erkannt und) gepriesen hatte. Die Marut (erwiesen sich ihm gnädig und) nahmen den Goldschmuck von ihrer Brust und hängten ihm den um den Hals. Darauf begaben sie sich vor seinen Augen zum Himmel. Syäväsva aber wandte seine Gedanken wieder der Königstochter zu und wollte dem König Rathaviti melden, daß er nun ein Seher geworden sei: so entsandte er als Botin zum König die Nacht, indem er an diese die beiden letzten Strophen richtete: "Dieses mein Preislied bringe zu Därbhva...." usw. und: "Melde dem Rathaviti...." usw. (Str. 17 u. 18 des Gedichts).

Von dem Folgenden gebe ich ein kleines Stück in wörtlicher Übersetzung, weil hier eine Textvariante zu berücksichtigen ist. "Und mit seinem Seherauge erblickte er (Syāvāšva) den Rathaviti, der Askese übte (kapasyantam F) und sprach: "Auf lieblichem Rücken des Himalaya wohnt dieser" (Ümschreibund der letzten Strophe. 19. des RV-Geichtst

War es zur Begründung seiner Hypothese notwendig, die indische Fabulierkunst ganz allgemein herabzusetzen?
 Der Name bedeutet dasselbe wie griechisch Melanippos, also: der

Der Name bedeutet dasselbe wie griechisch Melanippos, also: des schwarze Rosse hat.

Wo also ritterlicher (königlicher) Stand mit der brahmanischen Gabe und Würde heiliger Dichtung vereint ist.

<sup>2)</sup> So ein Teil der Mskr. der Bth. Dev.; apasyantam, no pasyantam (so bei Sadg. S.) geben keinen Sinn. Size und Macdonell ziehen das gleichfalls bezeugte apasyantim vor: "Da die Nacht den Rathaviti nicht sah, sagte er, jenen mit Seherauge erblickend (zur Nacht): "Er wohnt ..."

mit Beibehaltung der Worte "dieser wohnt"). Als (der König) Därbhys von der Göttin Nacht angetrieben (deup aftrips pracoditabl.) den Auftrag des Schers (Syāvāśva) erfahren hatte", begab er sich mit seiner Tochter zu Arcanānas, bat hun Entschuldigung, daß er seine Werbung anfänglich abgewiesen hatte, und gab seine Tochter dem jetzt als Scher anerkannten Syāvāśva. Nachdem dieser geheiratet hatte, pries er seine Wohltatter, die Königin Śaśīyasi und deren Gemahl Taranta und dessen Bruder Purumilha mit den Strophen 5—10 des Gedichte 5, 61.

In Sayana's Kommentar zum Rigveda weist diese Legende gewisse, aber nicht sehr wesentliche Abweichungen auf. Nicht bei der Rückkehr vom Opfer des Königs Rathaviti in die Einsiedelei des Atri begegnen die beiden Brahmanen. Vater und Sohn, dem königlichen Brüdernaar Taranta und Purumilha, sondern zurückgekehrt ergibt sich Sväväsva in seiner unerfüllbar erscheinenden Liebessehnsucht der Askese, und wie er bettelnd umherzieht, gelangt er zu Taranta und dessen Gattin Śaśīvasī, die ihn ehrenvoll aufnehmen und reich beschenken. Dabei gibt ihm Taranta den Rat. auch seinen Bruder Purumilha aufzusuchen, der ihn ebenfalls beschenken werde. Und Sasīyasī weist ihm den Weg zu Purumīlha. Wie nun Śvāvāśva dorthin unterwegs ist, hat er die Begegnung mit den Marut, die er zunächst nicht erkennt, dann aber mit einem Preislied ehrt. Nachdem er so zum Seher geworden, gab ihm der König Rathavīti, angetrieben von der Königin<sup>2</sup>) seine Tochter zur Frau. Svāvāsva aber pries in einem Gedicht alle, die zu seinem Glück beigetragen hatten.

Sixo hebt hervor, daß in der Fassung Säyana's das Zusammentreffen von Syārāka' mit Taranta und dessen Gemahlin und seine Begegnung mit den Marut besser in Zusammenhang gebracht sind als in der Erzählung der Bihaddevatä und Sadgurusägva's. Sehr beträchtlich ist dieser Vorzug nicht, denn auch ohne auf seiner Wanderschaft von könig-lichen Gönnern besehenkt worden zu sein hätte er is die besondere

Gnade der Götter erfahren können. Wohl aber ist die asketische Wanderschaft eine besonders geeignete Lebenslage, um in der Einsankeit eines Götterbesuchs gewürdigt zu werden; auch entspricht das asketische Atsweichen in die Heimatlosigkeit, wozu, wie Säyana erwähnt, das Keuschheitsgelübde gehört, aufs Beste der psychologischen Situation des vergeblich Liebenden, sowie auch den indischen Anschauungen, wonach Aakses immer wieder der Weg ist, unerfüllbar scheinende Wünsche in Erfüllung gehen zu lassen. Insofern scheint die Abwandlung der Erzählung ein Säyana eine reifere Ausgestaltung, eine überlegtere Verwendung der vorhandenen Erzählungsbestandteile zu sein; deren lockere Verbindung in der älteren Erzählung, die Diensnesse oschaft fadelt, ist, wie man sieht, Stzo keineswegs entgangen. Aber ist aus dieser schlichten Erzählungs etwas anderse zu schließen, als daß diese Zwischenereignisse von Anfang an und unlösbar zur Haupterzählung von Syäväśwa's Werbung und seiner Götterbezerung zehörten.

Die Gestalten dieser Legende sind, mindestens zum größten Teil, Personen der Wirklichkeit. Syńsyświa van dem Geschlecht der Arti-Nach-kommen (Atreya)!) wird als Verfasser einer Anzahl von Rigveda-Gedichten genannt, darunter die Serie von Gedichten an die Marut 5.52—61; er war also nach diesem Jugenderlebnis ein eifriger Verehrer der Marut; in mehreren Gedichten nennte reich selbst, womit seine Verfasserschaft an diesen sichergestellt ist. Auch einige andere der in unserer Erzählung vorkommenden Personen finden sich anderweitig in der Literatur erwähnt?) Warum sollten diese Peronen nicht in der Tat Erlebnisse und untereinander Beziehungen gehabt haben, so ähnlich wie unsere Erzählung es darstellt? Und seine Erlebnisse kann man eben nicht danach einrichten, daß sich daraus ein glatt verlaufende, kinstlerisch angelegte Novelle ergibt. Was Oldenbage, "kindische Erzählweise" nennt, mag also einen ganz natürlichen Grund haben.

Wir wenden uns nun dem Gedicht selber zu. Wir übersetzen es abschnittweise gemäß der Gliederung, die sich aus der Brhaddevatä ergibt (jedoch in der Reihenfolge des Rigveda-Textes). Jedem dieser Abschnitte lassen wir Erörterungen des Inhalts und seines Verhältnisses zur Legende folgen, mit Berücksichtigung der bezüglichen Bemerkungen Stros und Oldensensen. Nur auf Einzelheiten bezügliche Ammerkungen lassen wir unmittelbar auf die einzelnen Strostonen folgen.

 Wer seid ihr, allerherrlichste M\u00e4nner, die ihr einer nach dem andern hergekommen seid aus fernen H\u00f6hen?

"hergekommen" ist etwas farblos übersetzt; das Verb yā "gehen", a-yā "herkommen" bezeichnet mit Vorliebe die Bewegung im Fahren, hier wie sich zeigen wird: "reiten". — "aus fernen Höhen", wörtlich: aus höchster Ferne.

<sup>1)</sup> So Brh.Dev. und Sad.S.; vgl. nachher Sayana.

<sup>2) &</sup>quot;angetrieben von der Königin" rämya coditah: so der Text bei Sayana, der guten Sinn gibt. Die Königin sprach ja schon bei der Ablehnung das entscheidende Wort, und es ist ganz echt, daß, nachdem sie zunächst aus Ahnenstolz die Verheiratung verwehrt, sie jetzt, da diegestellte Bedingung erfüllt ist, die Verheiratung der Tochter nicht nur billigt, sondern eifrig betreibt. Außerdem wird dann noch gesagt, daß der König "angetrieben von der Nacht", rürya procodital, seine Tochter dem Syavaava gegoben habe. Brh.Dev. und Sad.S. sagen nur dies, Sayana sagt es an späterer Stelle (zu Str. 17). — Surg will nun, daß man bei Sävana schon an der ersten Stelle für ramva setzen solle ratrya, so daß also Savana zweimal dasselbe sagen würde. Max Mittler habe in seinen Handschriften gar nicht rāinuā gelesen, sondern dies nur konjiziert. Dessen Ausgabe ist mir nicht zur Hand; die neue Ausgabe von SONTAKKE (2. Bd. Poona 1936) bezeugt nun raina auch handschriftlich (8. 44 der Vorhemerkungen) und Max MULLER dürfte nicht ein handschriftliches ratrya konjekturell in rājnyā geändert, sondern eine verstimmelte Schreibung (etwa rājāā wie in der Bombaver Ausgabe) richtig als rājāvā verstanden haben.

Yon denen das ganze 5. Buch des Rigveda stammt.
 Sieo, S. 61, 62. Nach Jaiminiya-Brāhmaņa I. 151 (Caland §44) waren Taranta und Purumilha Enkel des Arcanānas, Noffen des Šyāvāšva [KN].

- Wo sind eure Rosse, wo die Zügel? Woher könnt ihr das? Wie bewegt ihr euch? Auf dem Rücken der Sitz! Nasenzäumung!
- An ihrer Hinterbacke die Peitsche (der Treibstock); auseinander haben die M\u00e4nner ihre Schenkel gespreizt wie Weiber, die sich ein Kind machen lassen.
- Fort seid ihr Männer gegangen, ihr Jünglinge mit schönem Weib, als wäret ihr vom Feuer gebrannt.

Die schöne Frau, die häufig mit den Marut verbunden ist, ist die Göttin Rodasi, a MacDonell, Vedie Mytholgy S. 78. Im Sinn der Legende kann natürlich der Dichter diese ebensowenig erkannt haben als er die Marut erkannt hat. Er mülbt sie eben für eine amazonische Begleiterin dieser fremden Ritter gehalten haben.

Sizio entiniumi aus der Frage: wo sind eure Rossel, daß zwar die Minner (Götter) sichtbar, inter Tiere aber unsichtbar seien!). In Str. 2, zweite Halfte, übersetzt er ergänzend: "Man sieht doch) den Sattell (Man sieht doch) der Tenselly". und Str. 3, Anfage: "man sieht) die Peitsche an ihrer Hüfte". Wenn aus der Frage "wo sind eure Pferele" deren Unsiehtbarkeit hervorginge, so müßte dasselbe von der Frage: "wo sind eure Zagelt" (Abhlésres) gelten. Da wäre es denn merkwürdig, daß zwar die Zügel unsichtbar, aber die Nasenzämmung (Sizio: Trense), erner der Sattel (und die Peitsche, worüber nachher) gemäß Sizio Ergänzung sichtbar sein sollten. Und es helßt im Text nicht eigentlich, Sattel", sondern "Sitz auf dem Rücken", wonach dech offenbar die Pferderücken sichtbar sind. Da besteht also eine Unklarheit. Und was ist denn bei Sizio der Unterschied von Zügel (unsichtbar) und Trense (sichtbar)? Und was ist der Dietschied ne heinen Text verschieden benannten Gecenständen!

abhäts- mag vielleicht in dem allgemeinen Sinn wie unser Wort
"Züge!" bedeuten, zunüchst aber ist se entsprechend dam alleim üblichen
Wagenfahren das lange Leitzeil, das sich vom Wagenfahrer bis vor zu den
Wagenfahren derschet. Bei uns hat der Wagenlenker zwei
solche Zügel in der Hand, die sich erst über den Rücken der zwei Pferde
teilen, der linke nach den beiden linken, der rechten ande hen beiden
rechten Seiten des Zaumzeugs beider Pferde. Bei altertümlicheren
Schirrwerk hat der Wagenlenker soviel linke und rechte Zügel in der
Hand als Pferde nebeneinander vor dem Wagen sind, bei der russischen
Tojka abei im ganzen sechs, bei vier nebensinander geschürrter Pferden,
wie ich es gleichfalls in Rußland bei herrschaftlichem Gespann gesehen
habe, und wie man es auch zu der ziechischen Vagenbildern seben kann.

1) Göbt es Parallelen der Vorstellung, das Geister sichtbar erscheinen, ihre Reitiere, Fahrzeuge (auch etwa Basen) unzichtbar beiben I Nahreings, schein mit das Under Stenden unzichtbar beiben to Anterior, wird der Stenden und der Stenden der Schreiben der Schriffel, Beitiere vor der Stenden der Schriffel, der Schriffel und der Sch

Wie vereint sich die Ergänzung des Verbs mit dem Nominativ

vamah;

acht Zügel. Es bedarf gar keiner poetischen oder gar mythischen Schau. diese aus den Händen des Lenkers strahlenförmig auseinanderlaufenden Zügel mit Strahlen zu vergleichen, und die in vedischer Literatur vorkommende Gleichsetzung von abhisu- "Zügel, Leitseil" mit rasmi-"Strahl" ist die natürlichste Sache von der Welt. — So kann der Dichter hier fragen: Wo sind denn eure Leitseile?" nicht etwa weil diese unsichtbar wären, sondern sie sind ganz einfach nicht da, weil die Mannen zu Roß und nicht zu Wagen sind; oder wenn abhisu- nicht nur den langen Wagenzügel, das Leitseil im besonderen, sondern zugleich Zügel im allgemeinen Sinn bedeutet haben sollte, so sind diese Zügel hier ganz anders. als man sie zu sehen gewohnt war. Denn man muß sich vergegenwärtigen. daß die vedischen Rossekämpfer niemals reiten; sie heißen "Wagensteher", und ebenso wenig reiten im allgemeinen die Götter (auch die Asvin sind eben nicht .. Ritter", wie Grassmann übersetzte), Reiten war den vedischen Indern, wie auch unsere Stelle bezeugt, zwar bekannt, bildete aber die Ausnahme1). Der Dichter fragt also erstaunt: "wo sind denn (eure) Leitseile?" - sei es in dem Sinn: die sind ja gar nicht da. oder in dem Sinn: sie sind ganz anders (auch anderswo), als man es sonst kennt; und er fährt dann fort: da ist ja ein (kurzer Reiter-)Zügel (nämlich Nasenzäumung; etwa Trense). Und so fragt er auch nach den Pferden, nicht weil er sie etwa gar nicht sähe, sondern verwundert in dem Sinn: sie sind ja nicht vor den mit Rossen herbeikommenden Mannen. sondern unter ihnen, sie sitzen mit gespreizten Beinen auf deren Rücken. Das ist ein besonderes Können: "Woher könnt ihr das? wie macht ihr das 22)". Es ist also gar keine Rede davon, daß die Pferde unsichtbar seien; er sieht die Männer auf den Pferderücken sitzen. Ergänzungen wie "man sieht..." sind ganz überflüssig. Nach den verwunderten Fragen ebenso erstaunte feststellende Ausrufe: ..... wie macht ihr das ? Sitz auf dem Rücken! ganz kurze Zügel!".

Während Sizo der Autorität Säyana's so viel als möglich zu folgen gewillt seheint, weicht er doch am Anfang der 3 Strophe von Säyana ab; nach diesem heißt est "an ihrer, der Pferede, Hinterteil der Antrieb (Antreiber)"; nach Sizo: "an ihrer (der Männer) Hüfte". Grund, daß es nicht der Pferede, sondern der Männer Hinterteil sein soll, ist in Wahrheit, daß für Sixo die Pferede unsichtbar sind; angeblich, weil "Peitsehe an der Hüfte" den vorher genannten Sattel und Trense entsprechen müsse. Aber es steht gar nicht eigentlich "Sattel" da, sondern "Sitz auf dem Rücken", und ebensowohl wie der Rücken der Pferede, auf dem die Reiter, mit oder ohne Sattel, ihren Sitz haben, genannt ist, kann auch ihr Hinterschenkel, an dem die Reitgerte anliegt, genannt sein, Übrigens

<sup>1)</sup> H. Zimmer, Altindisches Leben 295f.

<sup>2)</sup> So erklären sich auch die beiden verschiedenen Fragewörter: "katham seka", woher könnt ihr das i", "katha yaya", wie macht ihr das mit eurer Fortbewegung i". — Die Auffassung von GELDNER, Ved.Stud. 2:253, daß die Marut ohne Pferde mit gespreizten Beinen am Boden laufen, bedarf keiner Widerlegung.

wäre die Ausdrucksweise schwerfällig, wenn essen "dieser" dieselben Wesen bezeichnen sellte, die gleich derauf als naro, "die Männer" genannt sind. Nicht weil Säyane es sagt, sondern weil es nach Wahl und Stellung der Wörter das Natürliche ist, beziehe ich essen auf die Rosse im Unterschied von dem folgenden naro, "Männer". Es ist meiner Annicht nach also auch hier, indem ein Teil des Pferdeleibs genannt wird, vorausgesetzt, daß die Pferde sichtbar sind.

Wir haben bei Interpretation dieser Strophen die Legende nicht berücksichtigt: das ist methodisch das einzig mögliche Verfahren, wenn es sich darum handelt, die Verläßlichkeit und Gültigkeit der legendarischen Überlieferung zu prüfen. Gehen wir dazu über, so fällt zunächst auf, daß dort von Reiten nicht die Rede ist. Die Worte ..er sah sie zur Seite stehen" können auch bedeuten; an der Seite befindlich, oder; zur Seite Halt machen: wenn es also auch nicht ausdrücklich gesagt ist, daß sie mit den Füßen auf dem Boden stehen, so sind doch iedenfalls ihre Rosse da nicht erwähnt<sup>1</sup>). Im übrigen aber steht unsere Auffassung der Strophen besser im Einklang mit der Legende als diejenige Siegs, welche doch geradezu als Ehrenrettung der Überlieferung gemeint ist. Die Erzählung sagt uns ausdrücklich, daß Śvāvāśva die Marut zunächst nicht als Götter erkannt und deshalb ohne Loboreis ganz einfach gefragt habe: ...wer seid ihr ?", was ihm nachträglich als Verstoß erschien. Wenn aber wunderherrliche Männer in Reiterstellung daher kommen, wie Sieg annahm. ohne daß ihre Pferde sichtbar sind, also schwebend, wie konnte er bei solch einem Wunder ihre göttliche Natur verkennen? Also nochmal ergibt sich die Unsichtbarkeit der Pferde als eine unmögliche Annahme. sowohl gemäß dem Text, der is in diesen Strophen wirklich kein Wort von Götterpreis enthält2), als auch gemäß der Legende, die sich insofern als gut erweist. Dieses ..dürftige Machwerk" (Oldenberg) bietet also zum mindesten eine Schwierigkeit nicht, die sich aus Stros Auffassung ergeben würde. -

- Wir fahren in der Übersetzung des Gedichts fort; Strophe 5-10:
- Sie schenkte mir Vieh, nämlich Pferde und Rinder sowie hundert Schafe, die dem von Syāvāśva gepriesenen Helden ihren Arm unterbreitet.

Der Dichter nennt sich hier selbst, wie üblich, in dritter Person. Die Dereifieferung betrieff des Verfassers ist dadurch gesichert. Der Verfassername kann also von unserer gelehrten Tradition einfach dem Text selbst entrommen sein; es war zu seiner Peststellung nicht das zähe Gedächtnis des Sippenverbands, aus dem das Gedicht stammt, nötig, au-Daraus folgt aber nicht, daß keinerlei solche gedächtnismäßige Überlieferung bestand oder daß alles, was bezüglich des Gedichts überliefert wird, nur diesem selbst entnommen sei.

- l) Ob $_{\mbox{das}}$ zu Geldners sonderbarer Meinung geführt hat, daß sie im Reitsitz zu Fuß laufen?
- Gleichwohl hat Oldenberg die 4 ersten Strophen immer als Maruthymnus betrachtet.

- Und manche Frau ist des öfteren besser als ein gottleser, nicht spendender Mann,
- "des öfteren", wörtlich: manche häufigere (zahlreichere, śaśżyasi) Frau.
- welche ausfindig macht (unterscheidet) den Hungrigen, Durstigen, der ein Begehren hat, und die ihren Sinn auf die Götter richtet.
- Und mancher wahrlich, der nicht gerühmt wird, der ein Geizhals ist, von ihm sagt man (zwar) "Er ist ein Mann" (aber) nur an Wergeld ist er (einem Mann) gleichwertig.
- Und die junge Frau, die gefällige, sagte mir, dem Schwarz, den Weg an; die roten (Rosse) reckten sich aus zu Purumilha, dem Weisen von langdauerndem Ruhm,
- śyāva- "schwarz, der Schwarze" faßt Sieg nach Sāyana glaubhaft als Kurzform des Namens Śyāvāśva- "der schwarze Rosse hat")".

Die Strophen 5, 9 und 10 sind hinlänglich klar; sie stellen, besonders 5, eine Danastuti, Lob (des Gebers) für empfangene Gaben dar<sup>2</sup>). Str. 9 ist Überleitung zu der Erwartung künftiger Geschenke in Str. 10. Der ..gepriesene Held" in Str. 5 ist ein Krieger, also nach späterer Ausdrucksweise ein Ksatriva, somit seinem Stande nach zum König erkürbar; daß er diese Würde wirklich inne hatte, steht nicht fest. Man war in Indien freigebig mit der Benennung König (und mußte darum dazu übergehen. wirkliche Könige als Mahārāja, Großkönig, zu benennen). So mag etwa die spätere Tradition aus Taranta, wenn er vielleicht nur ein reicher Adeliger gewesen ist, einen König gemacht haben: in einer Legende macht sich das gut. Mit Namen wird er erst in Str. 10. zugleich als Sohn des Vidadasva genannt. Daß auch der andere Gönner. Purumilha, der in Str. 9 genannt ist, ebenfalls ein Sohn des Vidadasva, also wie in der Brhaddevatā der (nach Sāyana jüngere) Bruder des Taranta gewesen sei. geht aus dem Veda-Gedicht nicht hervor. Also, nimmt Oldenberg S. 354. Anm., an, hat ihn die spätere Legende irrtümlicherweise zu einem Vidadasva-Sohn gemacht. Aber darin jedenfalls stimmen die Angaben der Legende und des Gedichts überein, daß Śvāvāśva von der Gattin des Taranta mit der Aussicht auf weitere Geschenke an Purumīlha gewiesen wurde, daß also engere Beziehungen zwischen Taranta mit Gattin und Purumīlha bestanden. Kann man in diesem Punkt größere Übereinstimmung verlangen? Gewiß. Purumilha könnte nach dem, was unser Gedicht sagt, auch der Schwager des Taranta, Bruder von dessen Gattin, oder sonstwie ihm verbunden gewesen sein. Was

Wie bei uns "Wolf" für Wolfgang, Rein-eke für Reinhard u. dgl. mehr

M. Patel, Die D\u00e4nastuti's des Rigveda, Marburger Dissertation 1929;
 S. 23 werden da die Strophen 5-10 als D\u00e4nastuti genannt ohne n\u00e4heres Eingehen auf die schwierigen Strophen 6-8; vgl. ebenda S. 56

kommt darauf an? Aber da kein Geburtsschein vorliegt, muß die Tradition irrig sein! 1)

Der lobende Dank an die Gattin des Taranta ist, besonders im Vergleich zu der kurzen Erwähnung der beiden Herren, recht ausführlich; merkwürdig durch die schmähenden Ausfälle gegen karge Ungenannte, die Gaben verweigert hatten. Dam't wird dieser Herrin ein indirektes Lob erteilt, als hätte der Verfasser Umschweife für nötig befunden, trotz des allgemeinen Vorrangs der Männer von einem Weib rühmlich, und ausführlicher als von preisenswerten Männern, zu sprechen; sie ist ruhmwürdig im Vergleich zu unrühmlichen Männern. Aber sie ist doch keine Ausnahme: wiederholentlich, findet es sich, bei mancher Frau, daß sie aus Mildherzigkeit Männer an Freigebigkeit übertrifft. Von so "mancher Frau" ist da mit dem Wort śaśīyasī "eine häufigere, zahlreichere" die Rede. Daß dieses Wort hier seiner Verwendung im Satze nach nicht Eigenname ist, wie Sieg und Geldner (Glossar)2) annehmen, ist so gut wie sicher. Aber es kann ja auch kein Zufall sein, daß hier ein Wortauftritt, das, ohne Eigenname zu sein, mit dem Namen der Königin unserer Legende gleichlautend ist. Und zwar kommt dieser Name sonst nirgends vor außer in dieser Erzählung, die sich an unser Gedicht anschließt oder. wie Oldenberg meint, von demselben abhängt. Und so kann sich denn hier allerdings der Verdacht regen, daß dieser Name als solcher gar nicht bestand noch überliefert war, sondern mißverständlich, willkürlich oder gewaltsam aus dieser Strophe entnommen sei. Es ist hier der Punkt. wo Oldenbergs Ansicht, daß die ganze von Syavasva handelnde Erzählung auf diese Weise aus angeblichen Hinweisen des Gedichts entwickelt sei, ihre beste Stütze hat. Aber keinen Beweis! Daß der Verfasser es mit einem rühmlichen Adeligen und mit dessen Gemahlin zu tun hatte, das sehen wir aus dem Gedicht. Wie die Frau mit Namen hieß. ist eigentlich unwesentlich, und wenn der Name zufällig nicht überliefert war3), so kann doch im übrigen die Erzählung auf Wahrheit beruhen, auch wenn der Name der Herrin nur durch eine nicht stichhaltige Kombination in die Erzählung geraten wäre. Aber sie kann ia sehr wohl wirklich so geheißen haben! Was spricht dagegen? Daß der Dichter ihren Namen, oder vielmehr ein mit diesem gleichlautendes Wort nicht als Namen, sondern in seiner sonstigen Wortbedeutung gebraucht, spricht nicht dagegen. Vielmehr, da er, wie wir schon festgestellt haben, es vorzog, seine Wohltäterin mit indirekten Worten zu preisen, so war es keine schlechte Wendung, ihren Namen anzubringen, ohne ihn doch geradezu auszusprechen.

Die hier ausgesprochene Auffassung läßt sich nicht beweisen, ist keine Widerlegung von OLENBERGS Ansicht, die ebenso unbeweisbar ist; beide Ansichten, in diesem Punkt gleich unwiderleglich, sind Teile von Gesamtauffassungen, die durch solche Einzelzüge mehr oder minder wahrscheinlich werden.

Nach dem ersten Seitenhieb gegen mißgünstige Männer findet der Dichter in Str. 7 sehr schöne Worte zum Preis der Mildtätigkeit dieser und anderer barmherziger Frauen. Aber er muß nochmal auf gegenteilige Erfahrungen zu sprechen kommen; die Worte in Str. 8 spielen gewiß auch auf bestimmte persönliche Erlebnisse an. Es ist ein richtiges Verhalten der legendären Überlieferung, daß sie nicht Ablehnung und Zurückweisung verzeichnet, die Śvāvāáva bei seinen asketischen Heischegängen oder sonstigen Gelegenheiten erfahren hat. Aber eben deshalb ist uns diese Strophe rätselhafter als die anderen. Diese Sachlage, daß die Legende einen Umstand mit Grund nicht erwähnt, die Nichterwähnung aber uns das Verständnis erschwert, empfiehlt es nicht sehr, auf die Legende als Schlüssel zum Verständnis des Gedichts zu verzichten. Stee aber macht auch hier, wo uns die Erzählung im Stich läßt, von ihr einen ganz realistischen Gebrauch: Sväväsva sei bei Abfassung dieses Gedichts erst Anfänger in der Dichtkunst gewesen und deshalb sei ihm Str. 8 nicht geraten. Das soll anscheinend ihre Schwerverständlichkeit erklären1). So geht es natürlich nicht, und wir dürfen wohl annehmen, daß Sieg diesen Passus seiner früheren Arbeit nicht mehr ganz unverändert bestehen ließe. Ich bin bei Übersetzung der Strophe Olden-BERG gefolgt, der am wenigsten Hypothetisches hineinbringt. Danach wäre etwa zu verstehen; der Geizige wird zwar auch ...Mann" genannt (und scheint damit mehr zu gelten als Frauen) und ist an Wergeld anderen besseren Männern gleich: aber nur dem Wort und dem Bußpreis nach hat er diesen Wert, sonst steht er nicht nur rühmlichen Männern. sondern auch preisenswerten Frauen nach. -

Auf dieses Gabenlob folgt nun im Gedicht ein Götterpreis, Str. 11—16.
 Die da schnell fahren, süßen Rauschtrank trinkend, haben sich hier Ruhm bereitet.

 Welche auf ihren Wagen über die beiden Welthälften (Himmel und Erde) hin durch ihre Schönheit glänzen wie der Goldschild oben am Himmel.

yeṣām aufgel st als,,welche (durch) ihre"gemäß Oldenbergs Note.

 Das ist die jugendliche marutische Schar mit funkelnden Wagen, untadelig, in schimmerndem Zug, unwiderstehlich.

14. Wer weiß im Augenblick von ihnen, wo die Schüttler sich g\u00fctlich tun, die makellosen, die zur rechten Zeit (nach bestimmter Ordnung) entstehen?

Jedoch bezeugen auch andere alte Texte, daß beide Söhne von Vidadaśva waren, s. Sieo S. 62; und vorige K. N.

PATEL, a. a. O. S. 56: "kaum Eigenname, sondern viel wahrscheinlicher Adj." läßt auf eine vorsichtigere Beurteilung auch GELDNERS schließen.

<sup>3)</sup> Wieviel seltener werden doch Frauennamen überliefert; die Tochter des Königs Rathaviti, die in der Geschichte eigentlich viel wichtiger ist, wird auch nicht namentlich genannt.

Was er an Bau, Anreihung und Metrum dieser, allenfalls auch der Nachbarstrophen zu bemängeln hat, sagt er nicht deutlich. Das Metrum ist einwandfrei.

237

- Ihr, o Preiswürdige, (seid) Führer für den Sterblichen so recht nach Wunsch und erhört ihn jedesmal wenn er ruft.
- 16. Ihr Schädiger der Feinde (?), wendet uns erwünschte, vielglänzende Güter zu, ihr verehrungswürdigen.

Es besteht ein Unterschied in der Anordnung: in der Brhaddevatā trifft Syāvāśva mit seinem Vater auf dem Heimweg zu Atri's Einsiedelei den Taranta mit Sasīyasi und Purumīlha, dann hat er nach der Heimkehr 'm Walde die Begegnung mit den Göttern, fragt sie, wer sie seien, und widmet ihnen, nachdem er sie erkannt, sein Preislied, Dabei sind sie noch gegenwärtig und hängen ihm ihren Goldschmuck um. Dann erst gehen sie weg, wie Sadgurusisva ausdrücklich hinzufügt "in den Himmel, während er es mit ansah". Bei der etwas anderen Darstellung Sayana's kommt Syavasva erst nach seiner Rückkehr in die Einsiedelei des Großvaters zu Taranta und Śaśivasi, dann erst, auf dem Weg von dort zu Purumilha, hat er die Begegnung mit den Marut; aber auch da folgt das Preisgedicht unmittelbar auf die Fragestrophen "Wer seid ihr?".

Das ist im Veda-Gedicht anders. Da gehen die Fragestrophen mit der Schilderung der fremdartigen Reiter voraus, die zu Ende dieser Strophen "wie von Feuer gebrannt" plötzlich verschwinden.

In dieser abweichenden Aufeinanderfolge ist die Legende von dem Gedicht unabhängig; sie kann diese Folge der Ereignisse, anders als OLDENBERG es hinstellt, nicht aus dem Gedicht entnommen haben. Wichtiger noch als dieser immerhin recht bemerkenswerte Unterschied der Aufeinanderfolge ist die Verschiedenheit der Vorstellung. In den Götterstrophen (11-16) des Gedichts sind die Marut zu Wagen, nicht reitend, und wenn man zu āśubhih. Str. 11. das ich adverbiell (..schnell") übersetzt habe, einen substantivischen Begriff ergänzen will, dann müßte es rathebhih ..mit schnellen (Wagen)" sein; Savana zwar erganzt aśvaih "mit schnellen Rossen"; das läßt sich nur rechtfertigen, wenn man annimmt, daß, wie auch an allen derartigen Stellen des Rigveda selbst, wenn Götter mit Rossen herbeikommen, diese vor den Wagen gespannt sind. So übersetzt denn auch Ludwig "die mit schnellen Wagen fahren". Siegs Übersetzung dagegen "die da auf raschen Rossen reiten" ist falsch, da zweimal die Wagen der Marut erwähnt sind.

Es ist also eine andere Schau der Götter als in den Strophen 1-4, wo der Dichter die Götter noch nicht erkannt hat: ein Unterschied, den von Saunaka, dem Verfasser der Brhaddevatä, an kein Vedainterpret beachtet zu haben scheint. Die Begegnung mit den reitenden Männern, die sogleich verschwinden, und der Preis der als Marut erkannten göttlichen Wagenfahrer sind nicht nur zeitlich, sondern auch im Auftreten der Götter zwei verschiedene Ereignisse.

Damit steht fest, daß weder, wie Oldenberg meinte, die Legende bloß aus den Angaben des Rigveda-Gedichts herausgesponnen ist, noch, wie Sieg meinte, es bloß der Anwendung der Legende auf das Gedicht bedürfe, um dieses befriedigend zu erklären. Vielmehr sehen wir uns einer neuen Sachlage gegenüber.

Ehe wir jedoch zu dieser Stellung nehmen, betrachten wir auch die Schlußverse des Gedichts:

- 17. Dieses mein Preisgedicht, o Nacht, bringe zu Därbhva hin, o Göttin, wie ein Wagenlenker.
- 18. Und so sollst du sprechen bei Rathavīti, der Soma gekeltert hat: .meine Liebe läßt nicht nach'.
- 19. Dieser freigebige Rathaviti weilt in den rinderreichen Gauen, in den Bergen lagernd.

gómatir, Plur. "in den rinderreichen (Gauen)" oder: "an der Gomati"; die Auffassung als Flußname unsicher wegen des abweichenden Akzents (statt gomatt); doch mag dies nicht entscheidend sein, und der Plural könnte die oberen Arme des Flusses bezeichnen (Geldner, Ved.Stud. 3. 152. Anm.) oder das Flußgebiet der Gomati (derselbe zu 4, 21.4).

Die Überbringung des Göttergedichts an Rathaviti Darbhva durch die Nacht stimmt bestens zur Legende. Desgleichen die Worte: "meine Liebe läßt nicht nach". Das Wort kāma- läßt ebensowohl zu, hier statt der Liebe zu einem Mädchen einen Wunsch, ein Begehren, Verlangen irgendwelcher Art zu verstehen. Damit bliebe die Strophe in völlige Unbestimmtheit gehüllt; die Einordnung in die Erzählung von Syäväsva's Liebe zur Königstochter gibt ihr dagegen einen klaren und sprechenden Sinn. Auf diesen verzichtet Oldenberg lieber, als daß er ihn von einem ihm nicht ganz verläßlich erscheinenden Gewährsmann annehmen möchte, und er glaubt, die ganze Liebesgeschichte sei überhaupt nur aus dieser Zeile, die sich an sich auch auf etwas ganz anderes beziehen könnte, herausentwickelt. Wenn das glaubhaft wäre, so müßte man sagen; alle Achtung vor solcher Phantasie bei Gedichterklärung! Sie wäre in der Tat schöpferisch; die bloße Kritik, das grundsätzliche Bezweifeln ist das nicht. Doch glaube ich, OLDENBERGS These von der gemachten Erfindung der Legende ist schon soweit erschüttert, daß man hier bereit sein wird, sowohl in Bezug auf die Botschaft der Nacht als hinsichtlich des unablässigen Wunsches, der nicht irgend ein Begehren, sondern Liebesverlangen ist, den Weisungen der Legende zu folgen.

Was nun die letzte Strophe betrifft, so gewinnt man da den Eindruck, daß der Aufenthalt des Rathaviti in den Bergen ein vorübergehender, nicht sein ständiger Wohnsitz ist, und daß er eben deshalb eigens genannt werden muß. Denn ein ständiger Königssitz1) ist weit herum bekannt und wäre auch der Göttin Nacht bekannt. Die Nacht muß als Botin so gut wie irgendein anderer Bote wissen, wo sie ihn aufzusuchen hat; ihn selber aus der Ferne zu sehen ist dabei nicht nötig. Wir kommen damit nochmal auf die oben (S. 227) erwähnten verschiedenen Lesarten (apasyantim oder tapasyantam) zurück, wonach Śvāvāśva der Nacht

1) Es ist natürlich bei Rathaviti Darbhya ebensogut wie bei Taranta und Purumilha möglich, daß er gar kein König, sondern ein adeliger Herr mit bescheidenem Machtgebiet war. Das oben vom Königssitz Gesagte gilt dann eben in kleinerem Kreis, der auch der Gesichtskreis des Ge-dichtes ist.

den Aufenthaltsort des Rathaviti nennt, entweder weil sie ihn nicht sah, oder weil er wußte, daß Rathaviti sich zur Zeit der Askese widmete, Gleichviel, ob wir uns die Nacht als caeca nox (vgl. andham tamas) überhaupt als blind vorstellen oder vielleicht auch als allsehend (cakeusmati augenbegabt AV 19, 49, 8; mit unzähligen Sternen als Augen AV 19, 47, 3f.), so wird sie ihn finden, wenn ihr sein Aufenthalt genannt ist. Wir haben oben, zwar nicht mit entschiedener Behauptung, der Lesart tapasyantam ..den Askese übenden" den Vorzug gegeben und können uns das jetzt so zurechtlegen, daß Rathaviti sich zur Askese aus seinem Wohnsitz ins Gebirge zurückgezogen hatte, so wie indische Erzählungen vielmals ihren Helden zur Askese in den Himalaya gehen lassen. — Ist das hier Gesagte nur eine Deutung nur der einen der beiden uns vom Text der Legende gebotenen Möglichkeiten, so ist es zwar für die Auslegung der Rigveda-Strophe unverbindlich, aber es gibt doch eine Möglichkeit, die in den Versen an die Nacht ausgesprochene Ortsangabe in einen vorstellbaren Zusammenhang einzuordnen; wir geben das nicht als eine strenge Auslegung des Textes; aber man wird dieses Sich-zurechtlegen des Gedichtschlusses gelten lassen müssen, wenn man nichts Zwingenderes zu bieten hat. Dabei ist zu bemerken, daß die so gewonnene Möglichkeit eines Verständnisses wiederum durch die Legende an die Hand gegeben ist.

Für die Bedeutungsbestimmung vedischer Wörter kann man sich weitgehend von der Autorität der altindischen Vedaerklärer von Yáska bis Säyana unabhängig machen, weil unsere philologische und linguistische Forschung uns die Möglichkeit selbständiger Festsetzung der Bedeutung gibt. Und dies wurde und wird mit solchem Erfolg geübt, daß heutzutage kein Porscher eine Wortbedeutung ungeprüft aus diesen Quellen übernimmt und diese keine selbständige maßgebliche Autorität gegenüber unserer Forschung in Anspruch nehmen können.

Ganz anders bei Fragen des Inhalts, insbesondere der Lebensusammenhänge sehwieriger Gedichte. Erlebnisinhalte und Sachzusammenhänge zu erkennen gibt es keine Methode, wie unsere Wissenschaft sie in der Wortforschung ausgebildet und gerade Oddenstensensteinsten ausgebilt hat. Etwas unserer methodischen Bedeutungsbestimmung Entsprechendes fehlte den Alten, die, wo nicht eine Erinnerung an eine alte Wortbedeutung vorlag, aufs Raten angewiesen
waren. Daß sie aber in der Sippenüberlieferung viel geschichtlichen Stoff,
wenn auch in sagenhafter und legendärer Form, besaßen, beweist uns
von der Zusammensetzung der Rigveda-Samhita an der gesamte Überlieferungsstoff. Wer ein darni sich bietendes Hilfsmittel unbenützt lassen
wollte, müßte selbst eine bessere, überzeugendere Erklärung vorlegen
können. Das ist für unser Gedicht durch OLDENEREN nicht geschehen,
und so müssen wir den von ihm weggeworfenen Schlüssel aufgreifen, um
das Gedicht zu deuten.

Was einmal Aufnahme in den Rigveda gefunden hat, gilt von da an als ārsam, als Seherwort. So nach Niederlegung des altüberkommenen ehrwürdigen Dichtungsgutes in der Rigveda-Samhita, nach ihrer Santtionierung. Aber so war es nicht immer. En ist nicht nur im "Volksmund", sondern auch in den Kreisen derer, die nach Stand und Beruf, Begabung und Leistung sich zum Schertum berufen fühlen durften, viel gedichtet worden, was keinerlei Anspruch hatte, als Scherwort zu gelten. Dadurch allein, daß einem ein Vers in Sprache und Metrum der vesischen Wortkultur gelang, war man noch nicht Seher. Nicht ein Gelegenheitsgedicht über nächtlichen Besuch der Geliebten, oder versifizierte Schilderung der menschlichen Berufe, wohl auch kaum die Klage dessen, der sich durch seine Spielleidenschaft zu Grund gerichtet hatte — so bedeutend dieses Stück (RV 10.34) als Dichtwerk ist — war ein Schergedicht, sondern das Götterlied, das zum Gott sprach, das geeignet und würdig war, im feierlichen Kult vorgestragen zu werden.

Ein hoffnungsvoller junger Mann, dem Götter leibhaftig sich zeigen und der sie nicht erkennt, der lediglich die Pracht ihrer Erscheinung bewundert und hauptsächlich über ihr fremdartiges Auftreten als Reiter erstaunt ist, der ist ganz gewiß noch kein "Seher". Daß er sie nicht erkennt und wie fremde Männer befragt, ist weniger ein Verstoß gegen die Götter - und sie entziehen ihm is auch nicht ihre Gunst - als ein Mangel an Reife und Erkenntnis, Er vermag in lebendigen Versen, knapp und bildhaft, mit packenden Worten sein Erlebnis zu gestalten. Gewiß hat er schon manche dichterischen Versuche gemacht; die Übung darin gehörte wie das Erlernen der von seinen seherischen Vorfahren her überlieferten heiligen Gedichte zu seiner Ausbildung. Jetzt unter dem starken Eindruck dieser Begegnung ist ihm vielleicht das erste Mal ein wirkliches Gedicht von Eigenwert und selbständiger Prägung gelungen; er darf sich als Dichter fühlen - aber Seher ist er dadurch nicht. Man kann Hoffnungen auf ihn setzen. Erwartungen von ihm hegen, und so findet er Gönner: Reiche und Vornehme schenken ihm ihre Gunst und beehren ihn mit Gaben. Sie dürfen erwarten, daß er mit dichterischem Dank ihren Ruhm vermehrt. Ein König wäre bereit, den begabten Jüngling aus hochberühmtem Geschlecht als Schwiegersohn anzunehmen man mag sich vorstellen, daß die Königstochter seine Liebe erwidert, die sich deshalb um so mehr in seinem Herzen festsetzt - aber die Königin hegt höheren Ehrgeiz und will einen Seher zum Schwiegersohn haben.

Jedoch die Götter, die ihm ihre Huld bewahrt haben, erscheinen ihm nochmal, und jetzt bewährt er Schertum; er erkennt sie als die marutische Schar und preist sie in einem richtigen Götterlied. Für uns ist dieses (Str. 11.—16) viel konventioneller als eine Erstlüngsverse (Str. 1 bis 4); aber wie es so zu gehen pflegt, gerade dies mag ihrer Anerkennung als seherisches Gedicht bei den Mensehen günstig gewesen sein. Er schildert sie jetzt als Wagenfahrer, also in einer Erscheinungsform, in der diese und andere Götter herkömmlicherweise vorgestellt werden, und wenn wir die Anschauung der Legende, daß die Marut ihm leibhaftig er schienen sind, wörtlich nehmen, dann ist es geradezu, als ob sie ihm diesmal durch ihren Aufzug das Erkennen erleichtert hätten

Daß die Marut ihren Goldschmuck von ihrer Brust gelöst und ihm umgehängt hätten, darauf findet sich im Gedicht keine Anspielung; es ist insofern wirklichkeitsnäher. Auch dies übrigens ein Zug, in dem sich die Legende als unabhängig vom Gedicht erweist.

Es gehört zum brahmanischen Stil der Erzählungen aus einem fortgeschritteneren Zeitalter, daß der König dem Brahmanen entgegenzukommen, ihm fußfällig Ehre zu erweisen, wegen geringster Anlässe um Verzeihung zu bitten hat. So läßt die Legende nun den König seine Tochter in die Einsiedelei des Atri bringen und dem Arcananas als Schwiegertochter übergeben. Wir können uns wohl eher denken, daß Syāvāśva, nachdem er als Seher bewährt und anerkannt war, zu König Rathaviti gezogen ist und nochmals um dessen Tochter angehalten hat. Aber die Ungeduld seiner Wünsche eilt ihm voraus, und wenn, wie wir bei der Besprechung der Schlußstrophen vermutet haben, der König von seinem Wohnsitz abwesend war, so trat erst recht eine Verzögerung ein, die seine Sehnsucht vermehrte. So dichtete er Strophen, in denen er sein jetzt errungenes Sehertum und die fortdauernde Liebe zur Königstochter meldete. Es ist, ohne daß wir an die Göttin Nacht, und daß sie eine Botschaft überbringen könnte, glauben, auch für uns als poetischer Gedanke nicht zu fern liegend, daß der Dichter in Versen, die in sehnsuchtsvoller Nacht entstanden, die Nacht zur Überbringerin seines Erfolges und seiner Wünsche macht. Daß er das Götterlied (Str. 11-16) zugleich mit seiner Liebesbotschaft übersandt hat, sagt Str. 17 deutlich gen ug.

Nichts ist natürlicher, als daß Śvāvāśva seine Erstlingsverse — als die wir die fragenden Strophen "Wer seid ihr Männer..." gelten lassen wollen - und die vielleicht sein Ansehen als Dichter begründen halfen, zeitlebens im Gedächtnis bewahrte, allenfalls um so mehr, weil sie, seinen Dichterstolz mäßigend, auch das gewissermaßen Beschämende verewigten, daß er bei einer ersten Begegnung die Götter nicht erkannt. hatte. Gerade um deswillen gehörten sie erlehnismäßig mit seinem Preisgedicht auf die Marut zusammen, das als seherisches Götterlied natürlich im Dichtungsschatz des Atri-Geschlechts zu überliefern war. Und dem Erlebniszusammenhang nach, nicht als religiöse Dichtung, gehörten ebenso die Danastuti (Str. 5-10) und die Schlußstrophen mit der Botschaft der Nacht dazu. So konnte es sich sehr wohl so fügen, daß mit den Götterstrophen zum Preis der Marut, zunächst in den folgenden Generationen des Atri-Geschlechts, die drei anderen kurzen Gedichte persönlichen, nicht sakralen Inhalts als Zutat mit aufgesagt wurden. Bei solchem Brauch (den wir vermutungsweise annehmen) lag es nahe, da er von streng hieratischen Gewohnheiten abwich, als Begründung die persönlichen Zusammenhänge, welche diese Gedichte verbinden, zu erzählen, womit der Anfang der Legende gegeben war. Und ebenso leicht ergab es sich, aus der zunächst nur eine familiäre Gewohnheit darstellenden aufeinanderfolgenden Rezitation dieser Gedichte, daß sie bei Aufnahme des Dichtungsschatzes der Atreva's in die Rigveda-Samhitä (als 5. Buch) mit übernommen und so allmählich als Einheit betrachtet wurden.

Aus allem ergibt sich nun noch eine wichtige textkritische Folgerung. aus der manches bisher nur hypothetisch Ausgesprochene Bestätigung. z. T. sogar Beweis gewinnt, und die ich, damit sie auch Nicht-Fachleuten deutlich werde, breiter darlege, als es für Vedakundige erforderlich wäre. Die Gedichte des Rigveda sind nach durchsichtigen formalen Prinzipien angeordnet, und zwar in den Büchern, die wie das fünfte, das Buch der Atreva's, das dichterische Gut der Geschlechterfolge einer Sippe enthalten, in Serien von Gedichten, die an die gleiche Gottheit gerichtet sind. Jede dieser Serien ist in sich so angeordnet, daß in ihr am Anfang die der Strophenzahl nach längsten und mit regelmäßig abnehmender Länge am Schluß die kürzesten Gedichte stehen. Weitere Einzelheiten über die strenge Durchführung dieser Anordnung erübrigen sich hier. So haben wir im 5. Buch, nach derart geordneten Gedichtserien an Agni. Indra. Alle Götter, vom 52. Gedicht an eine Reihe von 10 Gedichten an die Marut. Diese sind der Strophenzahl nach so geordnet: 17, 16, 15, 10, 9, vier Gedichte zu 8 Strophen und am Schluß unser 61. Gedicht mit 19 Strophen. Es folgen Gedichte an Mitra und Varuna, unser Gedicht beschließt also die Serie der Marutgedichte. während es doch, als einheitliches Ganzes betrachtet, mit seinen 19 Strophen an deren Anfang, vor dem 17-strophigen Gedicht Nr. 52 stehen müßte. Bisweilen finden sich solche Unregelmäßigkeiten, meist wie hier am Schluß einer Serie oder eines größeren Abschnittes, und vielfach läßt sich der Grund davon erkennen. Es kann etwa auf 4-strophige Gedichte ein 9-strophiges folgen, bei dem weitere Kritik ergibt, daß es ein Konglomerat von drei Gedichten zu je 3 Strophen ist, die dann also am rechten Ort stehen. Oder das die Ordnung störende Gedicht verrät sich durch Sprache, Metrum, Inhalt als jüngeren Ursprungs und ist nach Abschluß der geordneten Sammlung zugefügt. Oder endlich nur ein erster Teil des an dieser Stelle störenden Gedichts, ein Teil, der seiner Länge nach dem Anordnungsprinzip sich fügt, ist alt und ursprünglich, das weitere aber sind zugefügte Strophen jüngerer Herkunft. Diese letztere Erklärung hat man, da keine der vorgenannten in Frage kommt, auch hier versucht. OLDENBERG hat, Prolegomena 198f., angenommen, daß hier Str. 1-4 als .. Anrufung an die Marut" nach dem Gesetz der Verszahlen hergehörig. das Übrige nachträglicher Anhang sei. Da jedoch die Danastuti in der Regel am Schluß eines Götterhymnus, als diesem zugehörig, steht, so zweifelt er, ob hier die Danastuti. Str. 5-10, von dem 4-strophigen Anfang loszureißen sei. Da aber ein mit Einschluß der Danastuti 10strophiges Gedicht hier nicht seine reguläre Stellung haben kann, erwägt er auch, daß das ganze Gedicht ein jungerer Zusatz sei. Aber nur ein einziges sprachliches Merkmal, das allenfalls für jüngeren Ursprung des Gedichts sprechen könnte, in Wahrheit jedoch in seiner Vereinzelung nichts entscheidet (vgl. Oldenbergs Note: Arnold Vedic Metre 101) kann er dafür anführen. Später, in seinen Noten zu diesem Gedicht, hielt

es es sicher von Str. 5 an für einen Anhang an die ursprüngliche Sammlung, neigte aber auch da mehr dazu, das Ganze für ein Nachtraosgedicht zu halten, da die Dänastuti mit den 4 ersten Strophen zusammengehöre; andernfalls wäre es ihm nicht verständlich, daß die Danastuti zu den Marutliedern gestellt ist. Man sieht, hier herrscht völlige Hilfosigkeit: erstens sind ia die 4 ersten Strophen an sich sowohl als nach Aussage der Legende kein Maruthymnus, sondern diesen stel en die Strophen 11-16 dar, die Oldenberg in seiner früheren und späteren Behandlung der Frage in jedem Fall, trotz Schwankens in anderer Hinsicht, wegstreichen wollte. Sodann gehören die Danastuti's zwar vielfach zu den Götterhymnen, wenn diese nämlich Auftragsgedichte zu Opferveranstaltungen sind und gleichzeitig mit dem Opferlohn an die andern Priester honoriert wurden : das aber ist hier nicht der Fall. Diese Unklarheiten hängen mit der Geringschätzung der legendären Tradition zusammen. Zwar beruft sich Oldenberg gerade hier auf diese, indem er sagt. nach "der gewiß glaubhaften Tradition" gehörten die vier ersten Strophen und das Gabenlob zusammen. Aber gerade das, was OLDEN-BERG ihr hier entnimmt, geht aus der Legende nicht hervor, vielmehr ist da der wirkliche Götterhymnus, Str. 11-16, aufs engste an die 4 fragenden Eingangsstrophen angeschlossen und wird das Gabenlob erst ganz am Schluß erwähnt, während der Empfang der Geschenke der ersten Götterbegegnung, auf die sich die Strophen 1-4 beziehen, vorangeht, wie wir dies alles schon zur Genüge hervorgehoben haben. Auf die Tradition kann man sich also nicht berufen, wenn man sich scheut. zwischen Str. 4 und Str. 5 einen Einschnitt zu machen. Und gleichviel, ob man das ganze Gedicht als Zusatz betrachtet, wie OLDENBERG vorzieht, oder die 4 ersten Strophen als ursprünglich hergehörig annimmt. was er in Erwägung zieht, so wäre damit doch nur dann etwas gewonnen, wenn aus sprachlichen oder sonstigen Gründen jüngerer Ursprung der als Nachtrag betrachteten Strophen glaubhaft gemacht oder ihre sonstige Nichtzugehörigkeit aus inneren Gründen aufgezeigt werden könnte. Ohne ein solches weiteres Argument ist die Behauptung späterer Zufügung keine Erklärung, sondern nur ein anderer Ausdruck für die Störung des Anordnungsprinzips. Dieses ist zwar evident und unbestreitbar; es ist gerade um seiner Äußerlichkeit willen, und weil es an den Fingern abzählbar ist, ein objektives und positives Hilfsmittel der Textkritik; um es aber wahrhaft zur Geltung zu bringen, muß es nicht mechanisch und bloß gemäß den Zahlenverhältnissen angewandt, sondern es müssen gehaltvolle Schlüsse daraus gezogen werden, die die Störung erklären. Denn manche Forscher lassen dieses textkritische Hilfsmittel unbenützt, wenigstens dann, wenn sie eine als zusammenhängendes Gedicht überlieferte Strophenfolge, die nach dem numerischen Anordnungsgesetz zerlegt werden müßte, als einheitliche Dichtung glauben interpretieren zu können - ein im Vergleich zu dem allerdings dürren Zahlenschema stark der subjektiven Auffassung unterliegender Gesichtspunkt. So versucht ja auch Sieg diese Folge von 19 Strophen als einheitliches Ganzes

zu fassen. Nun aber hat unsere Analyse gezeigt, daß diese Strophenfolge aus vier Gedichten besteht. Nach dem Anordnungsgesetz können hier weder Gedichte verschiedenen Inhalts, sondern nur eines (oder mehrere) an die Marut stehen, noch auch ist die Reihenfolge der Strophenzahlen 4 (1-4), 6 (5-10), 6 (11-16), 3 (17-19) zulässig. Der Strophenzahl nach, die geringer ist als die 8 Strophen des vorausgehenden Gedichts. könnten hier allerdings, was Oldenberg als eine Möglichkeit in Betracht zieht, die 4 ersten Strophen stehen. Aber diese sind ia gar kein Marutgedicht, weil der Dichter diese Götter nicht erkannt hatte. Sie sind überhaupt nicht ärsam, nicht Seherdichtung, und gehören daher von sich aus gar nicht in die Hymnensammlung. Sondern hierher gehören und hier stehen mit Recht, sowohl dem Inhalt nach als Preisgedicht auf die Marut als auch dem Umfang nach die 6 Strophen 11-16. Und da diese richtig eingeordnet sind, ergibt sich, daß die ursprünglichen Ordner der Sammlung sehr wohl wußten, was es mit der ganzen Strophenfolge auf sich habe. Diese 6 Strophen des Götterhymnus, die als Seherwort anerkannt sind, die vom gleichen Verfasser wie die neun vorherigen Marutgedichte und gleich alt (biographisch das älteste von ihnen) sind, stehen hier, seitdem die regelmäßige Anordnung der Gedichte vollzogen wurde. Ob schon die Ordner der Gedichtsammlung die aus persönlichen Gründen zugehörigen begleitenden kurzen Gedichte mit aufgenommen, gleichwohl aber, mit Recht, diese Gedichtgruppe nicht als einheitliches 19strophiges Gedicht betrachtet und deshalb als solches vorangestellt haben, oder ob die Dreingabe der Begleitgedichte erst nach der Ordnung hier in den Text hineingewachsen ist, das können wir nicht wissen. Jedenfalls aber bedeutet deren Beigabe nicht, daß sie jüngeren Ursprungs sind, sondern wir können der Überlieferung von ihrer gleichzeitigen Entstehung vollen Glauben schenken und dürfen uns den Hergang bei Anfügung und Zusammenwachsen der Kurzgedichte ungefähr so vorstellen. wie es vorher in freierer Darstellung geschildert wurde. Aber nicht nur in dieser Hinsicht ist die Überlieferung gerechtfertigt, sondern die Sorgfalt und das richtige Urteil, das die Hüter des Veda bei der Anordnung der Rigveda-Samhitä, der frühesten philologischen Leistung, die wir kennen, älter noch als die Herstellung des Pada-patha, hat sich in einer besonderen Feinheit als bewundernswert herausgestellt.

#### Saranyū — Samjñā

Die zwei ersten Strophen des Gedichts Rigveda 10. 17 besagen:

1. "Trustar veranstaltet für seine Tochter den Hochzeitzug" — auf
diese Kunde hin kommen alle Wesen zusammen. Des Yanns Mutter, als
sie beimgefährt und Gattin des großen Vivsavant war, verschwand.

2. Sie verbargen die Unsterbliche vor den Sterblichen, und nachdem sie
eine Gleichaussehende gemacht hatten, gaben sie diese dem Vivsavant.
Als dies gesehehen war, wurde sie schwanger (trächtig) mit den beiden
Advin. Es hinterließ also zwei Paare die Saranvü".

Bei diesen beiden Strophen ist - wie eigentlich durchgehends im Rigveda - vorausgesetzt, daß der Hörer den Inhalt des Mythos kennt. Wir späteren Fremden müssen ihn erst durch Studium aller einschlägigen Aussagen und Andeutungen kennen lernen, um diese Strophen zu verstehen. Das hat mit vollständigem Überblick über das gesamte vedische Material Bloomfield in einem Aufsatz in JAOS 15. 178ff. in der Hauptsache geleistet1). Dadurch ist fast alles aufgeklärt, nur gerade das eine. wer Saranvū eigentlich sei, bleibt dennoch rätselhaft. Das hat zwei Gründe: erstens ist BLOOMFIELD von einem für kritisch gehaltenen Vorurteil gegen naturmythologische Deutung befangen, und wenn er auch in Betracht zieht, ob Saran vu etwa mit Surva, der Sonnentochter, oder mit Usas, der Morgenröte, gleichzusetzen sei, so sucht er dieser Frage gar nicht auf den Grund zu gehen, weil das auf den Irrweg der Naturmythologie führen würde. Und der zweite Grund ist der, daß er bei sorgfältiger Sammlung und Erörterung alles dessen, was aus der vedischen Literatur nur irgend hierfür in Betracht kommt, die ausführliche puranische Fassung dieses Mythos zwar erwähnt aber nicht auswertet.

Was BLOOMTELD geleistet hat, braucht nicht nochmal getan zu werden. Wir rekapitulieren davon nur so viel, als für dasVerständnis des Zusammenhangs bei Lesern, denen die Dinge nicht gegenwärtig sind, erforderlich ist und gehen in der Auswertung der Quellen natürlich unserer eigenen Wege.

Yāska, Nirukta [2, 10 sagt mit Bezug auf diese Rigveda-Strophen: "Saraņyū, die Tochter Tvaṣṭar's gebar dem Vivaavant, dem Sonne(nmann) (āditya-), ein Paar Zwillingskinder. Sie schob eine andere, die ihr gleich aussah, unter, nahm Pferdegestat an und lief fort. Er aber, Vivaavant, nahm auch Pferdegestat an, lief ihr nach und vereinigte sich mit ihr. Davonwurden die beiden Aśvin geboren, von der Gleichaussehnden aber Manu".

Etwas ausführlicher ist die Brhaddevată 6, 162ff. zu RV 10, 17:
//vaştar hate in Kinderpaa, Karapyù und Trifsiras (der Sohn Trifsiras
heibt bie unserm Mythos außer Betracht) Die Sarapyū gaber aus eignem
Antrieb dem Viavasvant zur Bie. Darauf wurden dem Vivasvant von Sarapyū zwei Kinder geboren, Yama und Yami; diese beiden waren aush
Zwillinge, der ältere von beiden war Yama. Ohne Wissen ihres Gatten
ließ aber Sarapyū eine gleichaussehende Frau entstehen, übertrug ihr
die Zwillinge, verwandelte sich in eine Stute und ging davon. Vivasvant,
der das nicht wußte, erzeugte mit dieser den Manu. Dieser Manu war
ein Königlicher Weiser von gleicher Hohet wie Vivasvant Als dieser erkannte, daß die eigentliche Sarapyù in Roßgestalt davongegangen war,
wurde er selber gleich ihr zu einem Renner und ging schnell der TvaştarTochter nach. Sarapyū aber, als sie den Vivasvant in Pferdegestalt
erkannt hatte, nahte sich ihm zur Paarung und er besprang sie. Davon
entstanden zwei Knaben, welche als die Asivin gepriesen werden."

 Einiges von der sonstigen, in Oldenbergs Noten dazu genannten Literatur ist mir nicht zugänglich.

Hierzu einige Bemerkungen. Yāska nennt zuerst als von Saranyū geboren ein Paar Zwillingskinder, dann als später, von der pferdegestaltigen Mutter geboren, die beiden Asvin; macht zusammen zwei Zwillingspaare, Ich verstehe dabei nur nicht, warum Oldenberg in seinen Noten zu dieser Stelle sagt. Yāska habe unter dvā mithunā von RV 10. 17,2 ein Paar verstanden. Von dem ersten Zwillingspaar wird im Rigveda nur das eine Kind, Yama, genannt und Yāska nennt keines von diesen mit Namen. — Yaska bringt zu dem, was die Rigvedastrophen aussagen, die Verwandlung in Pferdegestalt hinzu, während der Rigveda nur sagt, daß "sie", das sind zweifellos die Götter, die Saranyū verborgen hätten. Dabei besteht weiterhin der Unterschied, daß bei Yaska und ebenso in den späteren Zeugnissen das Entweichen der Saranyū vor Vivasvant als ihr eigener Entschluß, im Rigveda aber als Beschluß und Anordnung der Götter erscheint. Dies deutet eine objektive Notwendigkeit an und gibt der Sache größeres mythisches Gewicht. Indem Saranyū aus eigenen Stücken ihren Gatten verläßt, scheint ihr Beweggrund ein persönliches Mißfallen zu sein. Ein solches wird sich zwar als sehr begründet zeigen, aber mit dieser Wendung ist schon der Anfang zu der Familien-Novelle gemacht, die wir späterhin daraus entstehen sehen.

Die Rehaddovatå nennt das erste Zwillingspaar mit Namen: Yams cive die Rigveda-Strophe) und Yami und ferner als Sönn der untergesehbenen Fran den Manu. Das ist das zu Erwartende, denn es entagricht der allgemeinen Überlieferung; auch Yaka hat mit dem ersten Zwillingspaar sehwerlich etwas anderes gemeint als Yama und Yami; immerbin, von einem Sönh der Doppelgängerin sprichte er nicht. Ob wir aus diesem Schweigen etwas schließen dürfen, bleite dahingestellt, Jedoch glauben wir Grund zu haben, and er Ursprünglichkeit der herreschenden Überlieferung von dem Zwillingspaar Yama und Yam zu weifeln. Dies nicher darzulegen wird einen Seitenarm unserer Er-örterungen ausmachen, den wir aber erst von da aus erkunden wöllen, wo er in den Haupstifful unserer Untersuckung einmindet. Ven dessen Störmung lassen wir uns nur weitertreiben, indern wir die Puräpafassung unserer Erzhältung se kurs als möglich wiedergeben!)

Daraus ist zunächst hervorzuheben, daß der Name Saranyū nicht vorkommt. Die Tochter des Tvester, der mit Virskamma gleichgestt wird, heßt da Samjifä. Dieser Name, dem Wortsim nach "Einverständnis, Bewußtesin, Benemung" bedeutend, ist gar nicht vom mythischer Art»l, Man könnte sich etwas derartiges allerfalls als Nämen einer allegorischen Figur denken, aber unsere Geschichte ist durchaus kein Allegorie, und ein Name von der Bedeutung dieses Sanakritwortes hat

Deren Parallelfassungen, einschließlich der aus dem Harivam\u00e9a, sind bequem zu \u00fcbereibauen bei A. Blau, Puranische Streifen, ZDMG. \u00e32, 337fl, wo die Texte vollst\u00e4ndig ubersetzt sind, und bei W. Kirfel, Das Pur\u00e4na Pa\u00e4calksana (Bonn 1927) S. 281f., 284f., 295f.

<sup>2) &</sup>quot;Nichtssagender Name" Blau, a. a. O. 353; die dort gegebene Vermutung über den Namen hilft nichts.

im Rahmen dieser Erzählung keinerlei Sinn. Außerdem aber wird hier die Tvaştar-Tochter auch Surenu genannt. — Auch dieser Name "die schön Bestäubte" oder "die zut mit Staub Versehene" ist sinnlos.

Ihr Gatte Vivasvant wird zweifellos ganz im Sinn der mythischen Urbedeutung dieser Gestat im it der Sonne gleichgesetzt und demgennäß öhne Umschweife auch Sürys, Äditys, daneben mit anderen Bezeichnungen der Sonne benannt. Dessen Glanz und Glut war so groß, aß sie darunter litt, seine Hitze nicht ertrug, an seiner brennenden, glühenden Gestalt keinen Gefallen fand und, wenn er ihr nahte, vor ihm die Augen schloß, was wiederum seinen Zorn erregte. Er erzuget mit ihr dreit Kinder, den Manu, der nach seinem Vater den Zunamen Valvasvataerhielt. Vanna und Yani.

Weil aber Samjää die Glut ihres Gatten nicht ertragen konnte, erschuf sie mit ihrer Zaubermacht aus sich sebste eine vollkommen gleichaussehende Frau, die Chäyä, d. h. Schatten, Spiegelbild, Ebenbild, die auch, wie in den alten Quellen, Savaryä, die Gleichfarbige, Gleich-Aussehende, genannt wird; ferner kommen als Bezeichnungen derselben vor: die Chäyä-Samiä und die drüsben Samiä op die drüsben Samiä und die vidisehe die vidisehe die vidisehe die vidisehe die vidisehe die

Die Chäys, Geschöpf und anfänglich ergebene Dienerin der Samjiß, übernimmt die Fürsorge für die Kinder und tritt auch dem Manne gegenüber, der von nichts etwas merken soll, ganz in der Rolle der richtigen Frau ein und verspricht, nicht das Geringste zu verraten, außer wenn ihr etwa mit einem Fluch gedroht werde. Darauf verläßt Samjiäs das Haus ihres Gatten und begibt sich zu ihrem Vater Tvaştar. Es wird nun ganzn nach Art menschlichen Familienlebens geschildert, wie Samjiäs von ihrem Vater begrüßt und gut aufgenommen, nach längerem Ferweilen aber um der Sitte und Ehrbarkeit willen aufgedordet wird, doch wieder zu ihrem Gatten zurückzukehren. Dazu kann sie sich nicht entschließen und erteitt in der Gestalt einer Stute in das Land der Uttarakuru's, in den fornen Norden, in das Märchenland hinter den Bergen. Der lebensnahe Realismus der Schilderungen aus dem Familienleben wechselt mit märchenhaften Partien, deren wundermäßige Zügeeben aus dem Mythos stammen.

Im Hause des Vivasvant wird dann die Chäyä Mutter eines zweiten Manu, der im Unterschied vom Manu Vaivasvata nach seiner Mutter Manu Sävarpi genannt wird<sup>1</sup>). Da sie nun selbet Mutter ist, kann es nicht ausbleiben, daß sie trots ihrer zugesagten Ergebenheit gegen Sanpfäß den eigenen Sohn gegenüber den übernommenen Kindern vorzieht, die sie stiefmütterlich behandelt. Wahrend Manu Vaivarsvata das still erträgt, lehnt sich Yama dagegen auf und verletzt die Achtung, die er gegen die vermeintliche und angebliche Mutter haben müßte. Daher verflucht im

1) Es werden noch weitere Kinder von ihr genannt, insbesondere Sanaisears. Diese weitens Kinder der Chäyä sind für unseren Zusammenhang unwessntlich, und wohl auch spätere Zudichtungen, wir werden im Folgenden eine Stelle hervorheben, die trotz vorangegangener Erwähnung Sanaisears's von Mann wie von ihrem einzigen Sohn spricht.

Chāyā¹), die den vollen Anspruch auf die der richtigen Mutter gebührende Ehrfurcht erhebt.

Yama sucht wegen des Fluchs Zuflucht bei seinem Vater, der ihn nur mildern, nicht aufheben kann: Yama aber begründet dem Vater gegenüber seinen Verdacht, daß die Frau, die das eine Kind den andern so sehr vorzieht und dann einem der benachteiligten Kinder sogar flucht. nicht deren wahre Mutter sein könne. Vivasvant fragt die Chava-Samiña aus2), sie macht Ausflüchte bis er ihr mit einem Fluch droht. worauf sie den wahren Sachverhalt gesteht. Wie Vivasvant erfährt, daß seine richtige Frau vor ihm entwichen und ins Vaterhaus gegangen ist. begibt er sich zornglühend zu Tvastar, der zunächst mit dem Hinweis auf die vollkommene Sittsamkeit und Keuschheit, mit der Samjfia in der Trennung von dem Gatten ein Asketendasein führt, seinen Zorn besänftigt, dann weiterhin mit Einverständnis des Vivasvant die übermäßige Glut und Hitze des Sonnenmannes vermindert und ihm eine liebliche Gestalt verleiht3). Darauf nimmt Vivasvant die Gestalt eines Hengstes an, eilt der Samiñā in das Gebiet der Uttarakuru's nach und erzeugt mit ihr, ganz entsprechend dem, was schon von unserer Rigveda-Stelle an berichtet wird, die beiden Asvin.

In der sonstigon Sanskrit-Literatur sind, soviel ich sehe, die Anspielungen auf diesen Mythos selten und kehrt kein vollständiger Bericht davon wieder. Das Mahäbhärata seheint den Namen Saranyā so wenig wei die Purāga's zu kennen. Es nennt die Traştar-Tochter als Gattin des Savitar, d.i. der Sonne, und als Mutter der beiden Aśrin, einmal, an der jungen Stelle 13. 180,17 unter dem Namen Sanyījā und erwähnt den Vitsavanat als Vater des Yams (1. 70,10 Poona, wo die Bombay-Ausgabe, 1. 75,11 auch Yami als Tochter nennt).

In der europäischen und amerikanischen Literatur finden sich verseindenen Anläufe, das Wesen der Sarapyi zu deuten. Soweit diesselben rein phantastisch oder ersichtlich abwegig sind, gehen wir auf sie nicht ein. Wenn Bicompute, vie eingange erwähnt wurde, die Sarapyi mit Süryä oder Usas gleichsetzt, so uriffe er darin mit andern Forschern nahe zusammen. Aber es sind nicht quellenmäßige Anhaltspunkte, mit denen

1) Unverkennbar soll dieser Fluch die finstere Rolle Yame's als Totenget begründen; jedoch ist die Beziehung zwischen dem Inhalt des Fluches und der Zugehörigkeit zur Totenwelt dunkel. Ein Versuch, diese Beziehung durch mythologische Zusammenhänge nachzuweisen, würde uns zu weit abführen.

3) In den Worten: "Du hast den einen vorgezogen und die anderen schlecht behandelt" wird offenbar Manu Savanu als einziger Sohn der-Chäyä angenommen, Sanaiseara und sonstige Kinder von ihr scheinen unbekamt zu sein. Dies wird auch von Blau, a. a. O. S. 343, Anm. 7; S. 349, Z. 13 hervogehoben.

3) Minderung der Sonnenglut am Abend vor Sonnenuntergang, Aber, zumindest in der Darstellungsdorm, in Beziehung stehend zu sonstigen Mythen, daß unsere jetzige, segensreiche Sonne an Stelle einer allzu heftig brennenden, allzu nah wandelnden, ununterbrochen scheinenden Sonne getreten oder die einzig übrig gebliebene einer zu großen Zahl von Sonnen sei.

er seine Ansicht festigt, sondern die Meinung, daß die Erzählung von der Verheirstung der Tvastar-Tochter nach Motiven anderer Mythen konstruiert, zusammengeflickt und gestückelt sei, führt ihn zu der Annahme, daß, da Süryä und Üşas Geliebte, Braut oder Gattin verschiedener Götter sind, davon die Ehe der Sarañyü mit Vivasvant abgeleitet und übernommen sei. Das sind lediglich Annahmen, die zwar BLOOMTELD für unbestreitbar hält, für die aber sonst nichts spricht. Ihm kommt es daraft an, keinen Naturmythos anzuerkennen, und so wird Saraŋyi, fuzd: der Gleichsetzung mit Naturgottheiten wie Süryä und Uşas, zu einem bild literarischen Wechselbaler.

Wertvoll sind dagegen die Erörterungen HILLEBRANDTS, Ved.Myth. Aufl., II, 47 entsprechend 2, Aufl., I, 49 und 1, Aufl., I, 503 entspr. Aufl., I, 371. Nach Atharvaveda 8, 9, 12 sind die beiden Usas (d. h. Morgenröte und Nacht) die Gattinnen des Sonnengottes (sürvapatni): HILLEBRANDT stellt noch weitere Aussagen zusammen, welche die enge Beziehung von Sonne mit Tag und Nacht (ahorātre) oder Morgen und Nacht (usāsanaktau) zum Gegenstand haben und dieses Gattenverhältnis erraten lassen. Ferner geht aus RV 3, 39,3 hervor, daß am frühen Morgen die Zwillingsgebärerin die beiden Zwillinge1) geboren hat. Und nach Atharvaveda 3. 10,1 ward "die zuerst Aufleuchtende (nach Hille-BRANDT die Neuiahrsnacht) eine Milchkuh für Yama" (wörtlich: bei Y.), hat ihn also als Mutter gesäugt2). HULEBRANDT schließt daraus, daß die "verschwindende" (saranyū) Nacht als Mutter Yama's die erste, die Morgenröte die an ihre Stelle tretende zweite Gattin des Vivasvant = Sonne, und die Mutter der Asvin ist. Man kann sich zur Stützung dieser Ansicht, soweit es sich dabei um Uşas handelt, etwa darauf berufen, daß Usas die Geliebte des Sonnengottes ist (Stellen bei HILLERANDT 1. Aufl. II. S. 40, Anm., 2, Aufl., I. S. 42 Anm.); aber es läßt sich doch der Unterschied nicht übersehen, daß die Geliebte, der der Liebende begehrend folgt, etwas anderes ist als eine Gattin, mit der er Kinderzeugt. Daß Saranyū die Nacht sei, dafür kann sich HILLEBRANDT auf Yaska berufen. Und weiter meint er dann, die andere, die untergeschobene Gattin sei die Morgenröte, und diese sei die Mutter der Asvin. Aber die Erzählung sagt uns ia. daß die eigentliche und richtige Gattin sowohl die Mutter des Yama (vor der Trennung) als auch die Mutter der Asvin (nach der Trennung) sei. HILLERANDT's Versuch ergibt also einen Widerspruch, der sich zwar nicht ganz aufheben, aber dochauf klären läßt.

Wenn wirnämlich aufdie soeben genannte und bereits von HILLEBRANDT erwähnte Rigveda-Stelle 3.93 zurückgreifen, finden wir zunächst Bestätigung von HILLEBRANDTS Anschauung, im weiteren aber auch eine gewisse Verschiebung der Sachlage. Da ist in Strophe 1 und 2 von dem frühwachen (GELDNER; jägrwi-) Gebet die Rede, das noch vor Tag zu Indra sich erhebt. Im Anschulß daran heißte sdann Str. 3; "Die Zwillinge gebar da die Zwillingsgebärerin ... sehöne Gestalten legte sich zu das Paar der (neu-)geborenen, die Finsternisvernichter ... 'E. sis klar, daß dieses Paar die Akvin sind, die beiden oft um ihrer Schönheit willen gepriesenen Morgengötter, von denen Yāska 12,1 sagt: "ihre Zeit ist nach Mitternacht, während das Hellwerden allmählich Platz greift'. Und an der Finsternis habe der eine von ihnen Anteil, am Licht der andere. Dengemaß set Säyans mit Recht, daß die Zwillinge die Avin sind, und er erklärt weiter, daß die Zwillinges de Swin sind, und er der Recht, daß die Zwillinge die Avin sind, und er der Recht, daß die Zwillinge die Swin sind, und er erklärt weiter, daß die Zwillingsgebärerin die Göttin Uşas sei, die zur Zeit des Morrentost diese erbeiert.

Yāska knüpft nun weiter (12.2) an ein Vedazitat unbekannter Herkunft: "Ihr beide (Aśvin) wandelt in der Nacht (Dämmerung)1) wie zwei schwarze Böcke ...." die Erklärung: "Sohn der Nacht (Dämmerung; vāsātya-) wird der eine genannt, der andere der deinige, o Usas2)". Danach also hätten die beiden Zwillinge(!) verschiedene Mütter, der eine die Stunde des aufgehenden Frühlichts, der andere wohl eine noch nächtliche Zeit. Und diese verschiedene Geburt bezeugt nun ferner die unmittelbar darauf von Yāska (12.3) angeführte Rigyeda-Stelle 1. 181.4: "Hier und dort geboren strebten die beiden Makellosen mit ihrem Leib und ihren Namen zusammen; der eine von euch beiden, der sieghafte Vornehme, gilt für den Sohn des Sumakha3), der andere als der beglückende Sohndes Himmels4)". Und nach Rigveda 5. 73,4 sind die beiden Aśvin verschieden (nānā, von Sāyana umschrieben prthak "gesondert") geboren. Bergaigne hat. Religion védique II 506, daraus geschlossen. daß der eine der beiden Asvin Sohn der in RV 10, 17,2 genannten Saranvü, der andere Sohn ihrer Stellvertreterin sei. Ein kühner Schluß angesichts der mehrfachen Zeugnisse, daß sie Zwillingskinder der stutengestaltigen Saranyū sind, und doch unausweichlich im Hinblick auf die ausdrückliche alte Beglaubigung ihrer verschiedenen Herkunft. Wenn wir also Bedenken hatten gegenüber HILLEBRANDTS Vermutung, daß die Stellvertreterin der Saranyū Mutter der Asvin sei, weil das zu gewissen Textaussagen nicht stimmt, so werden wir nun darauf geführt, daß Hillebrandt halb recht gehabt hat, nämlich bezüglich des einen der

Die Aśvin; wir kommen auf die Stelle zurück.

Bei HILLEBRANDT in beiden Auflagen Druckfehler: 3, 1, 10 statt
 10, 1.

tusäti- nach Durca "Nacht"; "Dämmerung" nach Roth, der dabei offenbar an die Morgendämmerung dachte. Wir würden, falls wir es überhaupt für nötig hielten, hier von Durca's Bedeutungsangabe abzuweichen, "Abenddämmerung" vorziehen, siehe im Folgenden.

Auch dies anscheinend ein Zitat.
 Unbekannt, wer damit gemeint ist.

<sup>4) &</sup>quot;Sohn des Himmels", wie denn die Asvin mehrfach Söhne, Kinder des Himmels heißen. Doch gilt dies von beiden gleichermaßen. Hier, wo eine Unterscheidung zwischen beiden genacht wird, liegt es im Vergleich zu Yäska's Ausspruch, daß der eine Söhn der Nacht, der andre Söhn der Usas sei, doch nahe. "Söhn des Tages" zu verstehen.—

Wir unterlassen es, im Zusammenhang mit der verschiedenen Geburt der beiden Asvin die Frage, ob sie als Morgen- und Abendstern aufzusansseien, neu aufzurollen, weil das im Zusammenhang mit H. ROSENFELDS Untersuchungen über die Dioskuren und die germanischen Elchreiter geschehen mütte.

beiden Zwillinge. Dabei müssen wir zugeben, daß auch diese Lösung die Aussagen gegen sich hat, welche die Sarapyū zur Mutter beider Aévin machen, stellen aber fest, daß in den Angaben über die Herkunft der Aévin zwei Auffassungen nebeneinander stehen.

Zu diesen Angaben und gerade auch zu der Zwiespältigkeit, daß die Advin bald als Zwillinge, bald als Söhnezweier Mütter erscheinen, stimmt nun einerseits, daß nach AV 8. 9,12 die beiden Uşas Gattinnen des Sonnengottes sind, und ferner, daß Yasks, wo er mit Bezug auf RV 10. 17,1 u. 2 die Saranyië-Sage bespricht (12,10), über Saranyië sagt: "Die Nacht, (die Gattin) des Sonnengottes verschwindet bei Aufgang der Sonne". Wir haben keinen Grund, diese Angabe anzufechten¹), aber eine gewisse Verschiebung werden wir daran noch vorzunehmen haben.

Es kommen uns nämlich noch einige Stellen aus der klassischen Sanskrit-Literatur zu Hilfe. Ein Spruch, den Böhtlingk (Nr. 760) aus Räjatarangini und Sahityadarpana anführt, sagt in der zweiten Hälfte: "Der Sonnengott huldigt nicht der Abendröte (samdhyā), bevor er nicht die ganze Welt überschritten hat" (Übersetzung von Böhtlingk). Und in Ratnävali (Ausgabe von Capeller in Böhtlingks Sanskrit-Chrestomathie 3. Aufl., 3. Akt. S. 349, Z. 22f.) heißt es in Prakrit: "siehst du denn nicht: der erhabene Tausendstrahlige (Sonne) begibt sich ja dort zu dem Wald auf dem Gipfel des Untergangsberges, wie wenn er, von heftiger Liebe entbrannt, zum Zusammentreffen mit seiner Gattin, der Dämmerung (samihā) ginge". In Kathāsaritsāgara I 12.93 belehrt eine kuppelnde Alte ihre Tochter: ..Wenn eine Buhlerin verliebt ist, so glänzt sie gleich der Dämmerung (samdhyā) nicht lange". Hier ist der Liebhaber der Dämmerung nicht genannt - es ist natürlich gleichfalls der Sonnengott — aber ausgesprochen, daß sie in ihrer Liebe dahinschwindet. Nicht erkennbar aber ist hier, ob die Abenddämmerung, mit der zugleich ihr Liebhaber Sonne entschwindet, gemeint ist, oder die Morgendämmerung, die beim Erscheinen ihres Gatten entschwindet.

Belesenere mögen mehr sähnliche Aussprüche nachweisen; die genannten genügen, um erkennen zu lassen, daß exaphtya, praktir canpika, die Dämmerung, eine Geliebte des Sonnengottes ist, und es ist ja nun wohl unverkennbar, daß der Name Sanpißa, den Saranyū in der jüngeren Überlieferung führt, damit zusammenhängt. Und zwar auf folgende Weise: Außer in der gelehrten Schultradition der Veda-Kundigen, die von Saranyū zu berichten wulkten, lebte dieser Mythos im Volksmund. Suretpu ist eine "volksetymologische" (hier würde man besser sagen: hablgebüldete) Sanskritisierung eines prakritischen "sarzeue, in welchem das -y- von saranyū mit Bewirkung von Umlaut (i-Epenthese) geschwunden ist. Der entsprechende Lautwandel ist im Prakrit häufig beim Übergang von ary- in -er-; jedoch ist auch der Wandel von -ansiazu -ena- beleet; Me. senam entsprechend P. sanione, Pischtz. Gramm.

 Sie eben deshalb, weil sie so einleuchtend ist, als freie Erfindung Yāska's zu verdāchtigen, wie es BLOOMFIELD a. a. O. S. 185 tut, ist eine Besserwisserei, die dem Vorurteil gegen alle Naturmythologie entspringt. d. Prakritsprachen § 176<sup>3</sup>). Und so ist samjifië eine falsche Sanakritsisierung von prakrit samjifië, an dessen Stelle ein geläufiges Sanakritisierung wird von prakrit samjifië, an dessen Stelle ein geläufige sanakritisierung wäre naktirlich ganz einfach samjifiger ergab. Die richtige Sanakritisierung wäre naktirlich ganz einfach samjifiger gewesen; ob es als Zwischenform zwischen pr. samjifië und dem entstellten samjifië hier einmit samjifigeren haben mag, bleibe dahingestellt<sup>3</sup>). Es ist somit ganz klar, warun die vedische Überlieferung neben dem Namen Saranyin nicht die beiden andern Namen Surepu und Samjifiä bieten kann. Daß der Mythos immer bestand, zeigen die kurzen Erwähnungen der Traştar-Tochter im Mahhbhrata, aber es dürfte kein Zufall sein, daß dort der Name Samjifiä erst in einem jungen Teil anftritt, der zettlich dem Harivangsa und en Puriken näher steht.

Dabei mag man sich allerdings darüber wundern, daß bei Sanskritisierung dieser Volkserzählung für samihā nicht die richtige Sanskritform samdhyā gesetzt wurde, von der man glauben sollte, daß sie nicht zu verfehlen gewesen wäre. In der puranischen Fassung scheint zwar dem Erzähler mehr an den Konflikten des Familienlebens gelegen gewesen zu sein als an dem mythischen Gehalt. Aber gemäß dem Zusammenhang. in dem das Ganze steht. und der vielfachen Hervorhebung der Tatsache. daß die eine Hauptperson, Vivasvant, der leuchtende Sonnengott, der glühende Sonnenball ist, sowie gemäß den sonstigen mythischen Beziehungen ist es nicht glaubhaft, daß das mythische Wesen der Surenu vergessen und unverständlich geworden war. Es könnte jedoch ein anderer Grund bei der Wahl oder dem Festhalten an dieser verbildeten Namensform beteiligt sein. Wie nach wiederholter Versicherung der Brahmanas die Götter das Verborgene, Rätselhafte (paroksam) lieben, so liebt auch der Mythos das Verschleierte, Geheimnisvolle, ganz besonders in den Namen. Er vermeidet es, mit offener Bezeichnung der Naturkräfte und Naturerscheinungen unverhüllte Naturbeschreibung zu geben. Agni, der solch einen redenden Namen hat, ist so viel mehr als bloß Feuer, daß sein Wesen mit diesem Namen nicht erfaßt ist. Andere Götter mit so offenen Namen wie Usas, Vata, sind kleinere Gestalten: Sürva steht weit hinter Savitar zurück, und bald gewinnt das verbergende Aditva als Bezeichnung des Sonnengottes schlechthin den Vorrang vor

Dass Petersburger Wörterbuch bemerkt I 528 (unter aświn): "Aus Saranyū ist Hariv. 545 Surenu geworden".
 Die Einfugung des -ñ- als willkürliche Entstellung ist eine Er-

2) Die Einfügung des A- als willkürliche Entstellung ist eine Erscheimung, die grammatikalisch niche einzuordene ist. Daß, abgesehen von dem eingeschobenen A- sich kein gleicher Fall falscher Sanskritisierung gen eine Heinburgeien was De als Fallen wir pr. meijha-, skr. medbygen gen nicht fehlungeien was De der Bernel der Bernel Pall, auf skr. widsydos- für mittellend. wijflate- (W AKKENSAUZ., Allind. Gramm. 18. LIII) verwiesen, wo jedoch nicht nur mit einer Art Hypersanskritismus die Dentslöverbindung. dhy- an Stelle des palatalen -jjhgesteen sits, sondern dieses auf Grund einer sehen ur-indo-arischen Verschen und der Schalen der

Sürya. Soma ist etymologisch durchaichtig, aber wie wenig besagt dieser Name über das Wesen des Gottes! Es ist ein Grundirrtum zu glauben, daß Etymologien von Namen wie Mitra, Varupa, Indra uns deren Wesen klar machen könnten!). Dieses Ausweichen vor redenden Namen im Mythos gilt in späterer Zeit wie in der frithesten, und so ist es wohl möglich, daß, wenn erst einmal die Entigleisung sunjihl für sanjahyd aufsetteten war, ein mit Willen beitehalten wurde.

Mit diesen Bemerkungen wollen wir aussprechen, daß, wenn wir zwar glauben, das Rateel des Namens Samjñä gelöst zu haben, wir nicht meinen, den Hergang völlig zu übersehauen. In Untersuchungen, die diesen Anschein erwecken, steckt meistens ein gut Teil Konstruktion.

Wir wollen versuchen, einige der verbleibenden Rätsel weiter aufzuklären.

Sanjiā-Saranyū ist also die Morgendämmerung, die vor Licht und Glut der Sonne Weichende, aber nicht nur die ihrem Gatten "Enteilende", sondern die ihrem Wesen nach Flüchtige, die auch den Menschen sehnell dahinselwindet, wie der Rigyeda saget. "Sie verbargen die Unsterbliche vor den Sterblichen". Die ihr gleichfarbige Chäyä ist die Abenddämmerune.

Wer fühlte nicht, daß, indem wir dies so deutlich aussprechen, wir den Mythos zerstören? Er lebt nicht in seiner nackten Bedeutung, das paroksam, das Verborgene, gehört zu seinem Wesen. Doch es wird sich sogleich wieder herstellen. Dieser Naturbedeutung nach ist also Saranyū ganz oder nahezu dasselbe wie Usas, das Morgenrot, aber unter diesem andern Namen ist sie nicht dieselbe, sondern als Gestalt eine andere als die Göttin Usas, Aurora, Namen und Gestalt gehören zusammen. Wir haben sehon flüchtig auf den Unterschied hingewiesen zwischen dem lüsternen. verlockenden Mädchen Usas, die neckisch ihrem Liebhaber davoneilt ohne daß er sie je einholt, und Saranvū-Samiñā, die in den glühenden Umarmungen ihres Gatten beinahe erstirbt und, um sich zu retten, sich zurückzieht, die Mutter wird, was Usas nie ist, und in keuscher Enthaltsamkeit während der Trennung von ihrem Mann ein asketisches Leben führt (dies allerdings geben erst die späteren Ausmalungen). Wir kennen die Göttin Usas gut genug ; niemals wird sie Tochter des Tvastar genannt, und dies, Tvāstrī allein, ist so wesentlich für Saranvū-Samiñā, daß es als eindeutiger Name für sie gebraucht wird. Die Zwillingsgebärerin, die RV 3, 39,3 gleichzeitig mit dem frühwachen Gebet die beiden Asvin gebiert, braucht nicht die "Morgenröte" zu sein, sie kann, ja sie muß die "Morgendämmerung" sein: mit diesen Worten wollen wir die der Naturgrundlage nach (fast) gleichen, aber mythologisch verschiedenen Gestalten unterscheiden. Wenn Savana sie da als "Göttin Usas" erklärt, so ist das schon mehr Mythologie als Mythos, ist Erklärung mittelalterlicher Wissenschaft, nicht Ausdruck antiker lebendiger Anschauung:

 Man hat, soviel ich mich erinnere, an meiner Schrift über den Arischen Kriegsgott getadelt, daß ich auf die Etymologie von Indra nicht eingegangen bin; ich habe sehr wohl gewüßt, warum. wiewohl nicht in Abrede zu stellen ist, daß zwei hinsichtlich der zum Mythos gestalteten Naturerscheinung so nah verwandte Gestalten auch mythisch gelegentlich zusammenfließen konnten ohne damit ein für allemal dasselbe zu sein Solches gelegentliche Zusammenflaßen scheint in der Tat eingetreten, wenn Yäska den einen der beiden Aśvin Sohn der Ussa nemenflagen.

Daß die Asvin nach der einen Auffassung Zwillingssöhne der Saranyū. nach der andern aber verschiedener Geburt, und zwar höchstwahrscheinlich der eine Sohn der Saranvü, der andere Sohn ihrer Stellvertreterin ist, hat nun eine merkwürdige Parallele darin, daß Manu sowohl als Sohn der einen wie als Sohn der anderen Frau gilt. Sohn der zweiten Frau, der Gleichfarbigen, ist er nach Yāska und Brhaddevatā, und daß der menschliche, irdische Sohn des Vivasvant von der Frau stammt, die späterhin auch die irdische Samiña genannt wird, ist ganz in Ordnung. wie denn diese älteren Gewährsmänner in dieser Hinsicht größere Autorität haben als die Purana's, welche der richtigen Samjña einen Sohn Manu Vaivasvata und außerdem der Chāvā einen Sohn Manu Sävarni zuschreiben. Aber außer Acht lassen dürfen wir diese jünger bezeugte Variante nicht, denn es spricht manches dafür, daß auch sie einen guten Kern enthält. Die Donnelung, daß es zweierlei Manu geben soll, ist ersichtlich sekundär. Es wird is betont, daß der zweite Manu dem ersten vollkommen gleich war, deshalb den gleichen Namen und zur Unterscheidung noch die metronymische Benennung erhielt, die zwar für genealogische Zwecke ganz passend, zunächst aber, solange die Unterschiebung der falschen Frau nicht aufgedeckt war, unmöglich und sinnlos ist. Anderseits ist der väterliche Beiname Vaivasvata gar nicht geeignet, den älteren Manu von dem Sohn der Savarnä zu unterscheiden. da dieser ja genau so ein Vaivasvata, Sohn des Vivasvant ist1). So muß denn die Doppelung der Personen dieses Namens die ausgleichende Vereinheitlichung einer anfänglichen zwiefschen Überlieferung sein, nach deren einer Wendung Manu Vaivasvata und Manu Savarni nicht nur den gleichen Vater, sondern auch einerlei Mutter gehabt hätten.

Für diese Annahme ergibt sich eine weitere, allerdings zur hypothetsiche Bestätigung durch die Vermutung, daß Vama und Manu ursprünglich Zwillingabrüder waren. Der Name Yama aelbat bedeutet Zwilling, und Yama, der Sohn des Vivasvant, ist eine ur-arische Gestalt. Er muß also von Urzeit an ein Zwillingsbruder sein und ist von RV 10, 10 an der Zwillingsbruder seiner Schwester Yami. Von dieser gibt es keine Spur, von der man sieher sein könnte, daß sie von jenem Gedicht unbabängig sei. Sie bleibt für alle Zeit ein beluteere Gestalt ohne Eigen-

Wie er dean auch gelegentlich beide Beinamen, Vaivaavata und Savarui (-na) führt. Und dann trite Verwirrung oder Zusammenfall beider ein, wann ein Manu austricklich als Sohn der Samjink bezeichnet und mit dem Beinamen Sävarna (-ni) versehen wird (Kirker, Puräns Pancalaksana 262, 50, 8 und 9).

leben1); sie ist eine dichterische Schöpfung des Verfassers von RV 10. 10. der sie zwar mit leidenschaftlicher Lebendigkeit, aber nur für die eine Szene dieses Gedichts erfüllt hat. Schon ELARD HUGO MEYER. Indogermanische Mythen (1883) S. 229 hat vermutet, daß Yama und Yami kein ursprüngliches Zwillingspaar sind. Er hat zwar nirgends Zustimmung für diese Ansicht gefunden, die er auch nicht überzeugend zu begründen wußte, vielmehr nur gefährdet hat durch die gleichzeitige Vermutung (S. 234), daß Manu und Yama "wohl erst später" zu Söhnen Vivasvant's comacht, worden seien. In canz anderer Weise schaltet HILLERRANDT. Ved. Myth. 1 II, 360f. das Zwillingspaar Yama und Yami aus, von denen er, mich freilich nicht überzeugend, annimmt, daß sie mit Yama Vaivasvata nichts zu tun hätten. Für diesen bezweifelt er (S. 368) die Namensbedeutung Zwilling, der er sachliche Begründung abspricht, "Wessen Zwillingsbruder sollte denn Yama sein? Ein Bruder Yami's ist er nicht ...". Auf diese Frage Hillebrandt's gibt es nur die Antwort: er war der Zwillingsbruder des Manu. Für diesen hatte der Dichter von RV. 10. 10 keine Verwendung; er mußte ihn übergehen. Und wenn nach meiner soeben geäußerten Vermutung die Schöpferkraft dieses Dichters die Zwillingsschwester Yamï erst in die Mythologie eingeführt hat, so kann sie auch bewirkt haben, daß ein Wissen um das Zwillingsverhältnis von Vama und Manu bei den nachfolgenden Geschlechtern verblaßte

Nun gibt es allerdings in Iran den Mythos von dem Geschwisterpaar Yam und Yamik, die als Gatten Kinder zeugend zu Ureltern des Menschengeschlechts werden, und man hat daraus und aus dem RV-Gedicht 10. 10 auf einen ur-arischen Mythos von der Herkunft der Menschen aus dieser Geschwisterehe geschlossen. Wir wollen gar nicht entscheidendes Gewicht darauf legen, daß dieser Mythos in Iran spät bezeugt ist2): er kann in Iran selbständig entstanden sein; er paßt dahin, wie er nach Indien nicht paßt. Denn in Iran war die Geschwisterche hoch angesehen. verdienstvoll und heilig, wie sie in Indien verwerflich und verabscheut ist. Soll man glauben, daß es in Indien ehemals einen solchen Mythos gegeben habe, den der Dichter von RV 10. 10 in sein Gegenteil verkehrt hätte um daran die Verwerflichkeit der Geschwisterehe vor Augen zu führen, und daß es dem Dichter dadurch gelungen sei, jenen Mythos so völlig auszutilgen, daß hinfort keine Spur von ihm zeugt? - daß, weil sein Gedicht ohne Eheschließung, ohne Mutterschaft der Yami schließt, eine ehemalige Urmutter der Menschheit aus dem treuen Gedächtnis der gerade in Genealogie so gedächtnisstarken Inder völlig ausgetilgt wurde? Und das in Indien, wo im übrigen neu aufkommende Gedanken, auch wenn sie noch so stark wirken und fortwirken, das Alte geradezu ungeschwischt neben sich fortleben lassen! Nein, der Name Yams gab durch seine Bedeutung "Zwilling" Anlaß, ja er forderte geradezu herau, daß him eine Zwillingelewester Yami zur Seite gestellt wurde, wie das in freier dichterischer Schöpfung in diesem Gedicht und in entgegengesetztem Sinn offenar viel später in Iran geschals.

Wenn wir schließen, daß Yama der Zwillingsbruder des Manu sei, so its freilich zungeben, daß dies an keiner Stelle ausgegnrochen ist; auch werden die beiden in ältester Zeit niemals zusammen genannt, aber das its auch kaum möglich, denn ihre Bereiche oder Funktionen schließen sich, weil sie einander polar entsprechen, aus: Manu König der Menschen; Yama König der Väter (B.Br. 13. 4. 3, 3 u. 6). Wem Macnowski, Vedic Yama, bei seit daran etwa Richtiges; freilich Vorfahr der Menschen ist Yama nach vedichen Aussegne eigentlich nicht); sondern Vorläufer der verstorbenen Menschen. Dagegen aber sind die Erörterungen von HILLBERARD, Ved. Myth-11, 357f., daß Yama, der erste der Sterblichen, der gestorben, martya- genannt werde, aber nicht manusyamen den schen in der Sterblichen, der gestorben, martya- genannt werde, aber nicht manusyamen schen in der Sterblichen (abs kann natürlich von Yama, dem älteren Bruder des Manule) (Mhbl. 17 5, 11) nicht gesagt werden.

Mythologisch sind diese beiden Söhne des Sonnenmannes Vivasvant wahrscheinlich die untergegangene, die Nachtsonne, und die Tagessonne<sup>4</sup>). Auch insofern sind die beiden Zwillinge oder Doppelgänger.

Wenn es richtig oder wahrscheinlich ist, daß Yama seinen Namen von dem Zwillingsverhältnis zu Manu habe, so hat dadurch die vorher ausgesprochene Annahme eine weitere Stütze gewonnen, daß in dem puranischen Zeugnis, Manu Vaivasvata sei Sohn der Saranyū, alte, echte Mythenüberlieferung enthalten sei.

Da nun die beiden Asvin nahezu sicher und auch Yama und Manu wahrscheinlich sowohl als Zwillinge von der gleichen Mutter Saranyū stammen, wie auch als Doppelgänger<sup>2</sup>) nur der eine von Saranyū-Samjilā,

1) RV 10. 135, 1 bezeichnet mit av vidpatih pittä nicht den Yama als unsern Vor-Vesterr, "Zu dem schönbelauben Baum, wo Yama mit den Göttern zusammen zecht, dahin strebt unser Vater, das Sippenoberhaupt, den Alten (Frinberen) nach". — Auf irnnischer Seite hat Yama wie entschiedener als im Vedamenschliche Wesenheit als ersterirtlischer Herrscher, beworden bewigden der Verter von der Verter der Verter zu der nicht der Verter von der verter der verter von der verter der verter verter an her einzurschen.

3) Die Widersprüchlichkeit, daß Zwillinge doch von zweierlei Müttern stammen sollen, mindet sich, wenn wir dan Wort gwam nicht in den physiologischen Sizn verstehlen, den unser Wort Zmillinge als aus einer Bhysiologischen, wir der Berner werden werden werden, wie ein Si dem andern" stulegen. Diese Bedeutung muß av. gund Y. 30, 3 haben, denn es ist abwege, aus dieser Beziehnung von Sponto und Angra Manyu als, Zwillinge "art einen gemeinsamen Vater und damit auf Vorhandensein der Religion Zarathustras, 8.23.

HOEKINS, Epic Mythology S. 107: ", the twin sister plays no part in the epic as such, being only a relic of the old vedic myth". Von diesem besteht aber nichts weiter als der Name fort, und daß dieser um des Gleichklangs der ersten Silbe willen mit Yamunä gleichgesetzt wurde, bezeugt nur, daß man mythisch nichts von ihr zu berichten wußte.

Die Einzelheiten bei A. Christensen, Le premier homme et le premier roi dans l'histoire légendaire des Iraniens, I Stockholm 1917 (Uppsala und Leipzig 1918), II Leiden (Leipzig) 1934.

256

der andere aber von Savargā-Chāyā, so scheint es, als ob damit diese beiden Frauengestalten, die von unseren Rigredastrophen an unterschieden werden und deren weitere Unterscheidung wir uns haben angelegen sein lassen, doch auch miteinander verschwimmen und in eins wachsen.

Und in der Tat: folgen wir dem puranischen Bericht, der sich uns sehon mehrfach trotz seines jüngeren Darstellungsstiles ab mythisch gebaltvoll bewährt hat, so ist Samjäß vor ihrem alku hitzigen Gatten zu den Uttarakuru's, in den fernsten mythischen Norden, entwischen Vivasvant folgt ihr dahin, nachdem Tyasgar-Višrakarman seine übermäßige Glut auf ein Sechzehntel herabgeminder hat. Wenn aber Sonne nach Ablegung von Hitze und Glut in den äußersten Norden geht, so ist es tiefe Nacht. Ist die Dämmerung, mit der er sich da vereint, sehon Morgendämmerung oder ist sie noch Abenddämmerung † In der Nacht fließen belde in eins zusammer.

Gegen die Wendung, die wir damit der Sache geben, mag man einwenden, daß die Ortsangabe der Uttarakuru's vereinzelt (nicht in allen puranischen Fassungen) und spät bezeugt, vielleicht mehr märchenhafte Ausschmückung als mythische Überlieferung ist. Aber es spricht manches andere für diese Betrachtungsweise. Zunächst ist ja schon der Name Saranyū seinem Wortsinn nach als die Enteilende auf die Abenddämmerung ebenso anwendbar wie auf die Morgendämmerung. Dasselbe gilt von dem Namen Samjñā, sofern er Umgestaltung von samdhyā ist. Es ist der Kern des Mythos, daß beide gleichaussehend sind in so vollkommenem Maß, daß der Gatte selbst sie nicht unterscheiden kann. Von sich aus hätte er von keinem seiner Kinder zu sagen vermocht, mit welcher der beiden Mütter er es gezeugt habe; und Kinder des gleichen Vaters von zwei einander so gänzlich gleichenden Frauen können angenommen werden als einander so gleichend wie Doppelgänger oder eigentliche Zwillinge. Man könnte es geradezu als Logik des Mythos bezeichnen - denn wie Kunst nicht logisch ist, aber ihre eigene Folgerichtigkeit hat, so auch der Mythos - daß solche Kinder als Zwillinge von verschiedenen Müttern gelten.

Ganz unmittelbar aber an das, was wir zuletzt dem Puräpa entnommenhaben, kommt es heraro, daß Yākak die Saragny der Nacht gleichstellt, ein Zeugnis, das wir zunächst nicht mit vollem Gewicht zur Geltung brachten, weil es darauf ankam, die zwießenbe Diammerunganatur der beiden Frausur festzustellen. Jetzt wird deutlich, daß die anseheinenden Widersprüche gegen diese Pestestellung, daß nämlich nach Yaska (12, 10) die vor der Sonne versehwindende Nacht die Gattin des Sonnengottes esi, daß ferner nach Yākaks Gewälfirsmann (12,2) zwar die eine der Mütter der Aśrin die Morgenröte, die andere aber die Nacht sei, keine wirklichen Widersprüche sind.

Die zweite Frau ist aus der ersten hervorgegangen, mit ihr gleich aussehend und wesensgleich; es sind zwei Frauen und doch nur eine, sie sind gemeinsam Mütter von Zwillingen, Manu, der Sohn der einen, ist auch der Sohn der andern, als Abend und Morgen sind sie beide in Dämmerung unbestimmt, in der Nacht ineinander übergehend.

Es ist nicht nötig, wäre auch gar nicht richtig, ein völlkommen eineutiges Ergebnis gewinner, au wollen. Als wir im Verlauf unserer Darlegungen vorläufig zu einem solchen gelangt waren, haben wir ausgesprochen, daß damit der Mythos entzaubert wäre. Und das ist es in Wahrheit, was gegen naturmythologische Deutung einzuwenden ist, daß wenn sie jennals glatta ufginge oder damit alles getan wäre, damit der Mythos zur Allegorie würde. Er ist gestalthaft wie Plastik aber zugleich verschwebend wie Diethung und Traum.

## Vedische Skizzen

#### Von Herman LOMMEI.

1. Der Plural der 1. Person in singularischem Sinn

Uber den Gebrauch des Plurals des Pronomens der I. Person statt des Singulars sagt Wackernagel, AlGramm. III 433, er finde sich "achon in dev orviklassischen Pross, z. B. S.Bz."1; Speyer, in seiner Vedischen und Sanskrit-Syntax, handelt davon, einschließlich der I. Person Plur. des Verbums, in § 10f. (8, 5) und segt: "Was das Vedische betrifft, so soll er (dieser Plural) nach Delbrück in M(antral) nicht nachweisbar sein, wohl in B(rähmana), s. AIS. 204; vgl. jedoch RV. 5,4,10 in AIS. 581."

Diese letztere Stelle ist nun freilich kein sehr deutliches Beispiel für diesen Sprachgebrauch. Wohl weckelen da in einer Strophe 1 Pers. Sing, und 1 Pers. Plur. miteinander: jehosiemi: ... yado zemänu dhehi, aber der Diehter kann da sehr wohl meinen: "ich rufe an. ... ... gib mir und meinen Auftraggebern bzw. Sippen- und Skammesgenossen. ..." So geht ee durch das ganze Gedicht hin von Str. 1 an: mande. ... jagema, abhi sydma. Und es ist gewiß hundertmal im Rigveda so, dad kamm zu entscheiden ist, do der Dichter von sich selber und sich allein in Pluralform spricht oder ob er diejenigen, in deren Namen er spricht, mit einbezieht.

Es missen also, um diesen Sprachgebrauch, der zwar wahrscheinlich auch im Rigved as ich findet, da aber noch nicht einwanfer inachgewienen ist, withlich festzustellen, Beispiele gewählt werden, bei denen eine andere Auffassung nicht angingig ist. Wenn eis m Solgenden nur wenige Fülle sind, die ich anführe, so bitte ich wegen der Spärlichkeit des Materials um Nachsicht. Da mir infolge der Zeitereignisse Notizen aus Jahrenhen in Verlust geraten eind, kann ich übrall nur Beobachtungen, die ich seit 1944 angestellt habe, verwenden. Das ist bei Fragen wie der hier zu behandelnden auch kein größer Schade. Einige sichere Fälle genügen; wirde es doch auch niemandem einfallen, alle Belege für einen derstigen Sprachgebrauch aus dem Mahäbhärsta zusammezustellen; onderen wer die Erzebeinung als solche kennt, kann von Fäll zu Fäll von ihr zum richtigen Txtverständing Gebrauch machen.

RV 1,26 will ein von Varupa in Bande Geschlagener, nämich von Wassersucht Befallener, die Gnade des Gottes wiedergewinnen. Er nennt sein Gedicht Str. 4: me wimanyensh, meine Gotalkenter", Str. 18: darsiem, jehen eine Aleakene" (2 mah.) Str. 19: immen "enter Str. 18: darsiem, jehen will enhauen" (2 mah.) Str. 19: immen met. --twakhi Ansom, "höre diesen meinen Ruf" und d cake, "ich nuche zu erkagen". Dag ist alles seht personillet, ja dere es kommen in diesem Gedicht such Plurale vor, in denen er zwar vielleicht ebenfalls nur sich selber meint, in denen jedoch auch andere Personen mitgemeint sein konnten, Str. 1 und 2: ym. -tw. -twatagen minimasi, "wenn wir dein Gebotverletsthaben", mä no wafdägarfrendeh, gib uns nicht deinen Wärfe preist. "Aber in Str. 3 seheint wit. -tw. mano sämän, wir binden deinen Sinn los" im Sinn der vorber gesannten Singulare gesagt zu sein, jedoch als einen zwingenden Fall wirde in das auch nicht ansehen.

Wenn er aber dann in seiner Krankheit die Wirkung von Varupus atgrägender Macht erkennt und Str. 15 sagt, daß Varupa sich Ruhm bereitet habe /gudsä cohre / a smäßen udarepa d., scheißt das; "in meinem Bauch". Geldner übernetzt: "in unsern Leibern"; das ist bubetabengestren) aber simwidrig. Auch Geldner hat sich gewiß nicht vorgestellt, daß da eine ganze Schar von Wasserbäuchen den Gott um Hellung bittet. Das ist abso genagt im Simer von manograft a. Das Auffallende und besonders Bemerkenswerte daran ist aber, daß der Plural des Pronomes auch den des Nomens nach den

Am Schluß dieses Gedichts heißt es dam (Str. 21): \*\* \*dd.\*\*....\*\*musugdhs no si pådam..., jörse, Geldner übersetzi: "Löse die... Fessel von uns auf.-.damit ich lebe"). Das geht nun nicht. In der Übersetzung muß man den Infinitiv durch einen Nebensatz umschreiben. De ist man frei, das Pronomen einzufügen, das vom Silm gefordert ist, und so schribe Geldner richtig, "cht". Aber dem no gegenüber fühlte er sich nicht frei, darum setzte er "uns", und so ergab sich eine in sich widersprüchliche Übersetzun. Man muß nom it. "von) mit" dieserstezen.

In RV. 7,86, ebenfalls einem Varuna-Gedicht, sagt der Sprecher von sich mit starker Hervorhebung seiner Person: svayā tanvā sam vade "mit mir selber bespreche ich mich". Str. 2; daselbst und in Str. 3 noch weitere 1. Personen Sing. Die Weisen, die er fragt, reden ihn in Str. 3 mit tubbygm an: Str. 4 folgt me und ivām ...ich möge gehen", und er nennt sich stotäram (vgl. das gleich nachher zu erwähnende stoten) und sakhāvam. Dann heißt es Str. 5: ava druadhāni pitruā eriä no ..erlasse uns die väterlichen Sünden"; da ist es nach allem Vorangegangenen wahrscheinlich, daß er als Einzelner sich auch durch die Sünden der Väter belastet glaubt, daß also no im Sinne von "mir" steht, aber es bleibt immerhin denkbar, daß er dabei an die gleiche Sündenbelastung der andern Nachkommen der Väter denkt. Das geht aber nicht mehr an, wenn er fortfährt; ava va va va va m cakymā tanūbhih "erlasse, was ich selber (mit meiner eignen Person) getan habe". Wieder zieht hier der pronominale Plural den des Substantivs. tanabhih. nach sich. Gemäß dem Sinn dieser Worte fährt dann der Sprecher in der 1. Pers. Sg. fort: er nennt sich: vasistham. (sagt Str. 6: evo daken ...mein eigner Wille"). Str. 7: aram...karäny aham "ich will Genüge tun".

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Sperrung von mir. — In der Ann. schreibt Weckernagel, "Über Entsprechendes im Arweito Galand, Etz 20,490 um 68 ynd. ser Prox. 98. f<sup>1</sup> "Die weitel einer Arbeite ist mir nicht rugsinglich; in der eerten aber weist Galard nur nach, daß in den Gathas bei der Anzufung einzehern Götzer der Plural das Verbeu und das Promonne der zwei eine Pmenn nicht stehen. Auch in Reichelte werdienstlicher Syntax in seinem Awestischen Elstemstarbuch finde ich einen Plural der 1. Person in singsjunischem Simm nicht erwihnt.

<sup>1)</sup> Abgesehen davon, daß eben nicht tantigu, sondern udoregu dasteht.

<sup>2)</sup> Sperrungen von mir.

Ähnlich ist es mit dem Varupa-Gedicht 7,88. Da spricht von Str. 1—4 ein wassersüchtige Sünder so von seiner Krankbeit und seinen Verfehungen, daß nicht der geringste Zweifel besteht: es handelt sich um das Schicksal eines Einzelnen. Wenn er dann Str. 5 fortfährt: yaf kin co...corifmosi, yaf. "puppima, mit nas...iripob, was immer wir begangen haben... was wir urdorben haben, schädige uns nicht", so wäre es zum Mindesten sehr geswungen anzunehunen, daß er in seiner Anget, bald ins Erdhaus eingehen zu müssen, in seinem Leiden, we er sich fühlt wie ein aufgeblasener Schlauch, nun auf einmal für seine Angehörigen betete.

In 7,55 will sich ein Jüngling nachta heimilich zu seiner Geliebten einschleichen. Der genius loch, costes pzis, der Haus um Hof eggeen fremde Bindringlinge beschützt und zwar "im allen Gestalten", tritt ihm als Wachhund entgegen. Der Liebende bringe ihm zur Ruben mit den Worten Str. 1: sedere odis ned, "sei mit wohlgeeinnt." Natürlich ist er ganz allein, und wenn man, in Widerspruch zu der Situation, um der Piurale willen annehmen wollte, daß er irgendwelche Begleiter habe, so wird man, bei furdstuerndem Gebrauch solcher Piurale, sehr bald sehen, daß der Gedanke an Begleiter ganz unmöglich wird. Er segt dann weiter Str. 3 um 4: sofern sürdragen dynds, ihm samd auszehadgese, ein Lobsinger Indra"s ist'e ja, den du anbellet, warum willst du mir Übles antum i" Mit aswäh meint er sich, und das Anfällsnde dabei sit wiederum, daß die Pluralförur amsän, diemal sogar vorauswirkend, ihn auch stoffu sagen läßt, was genau dasselbe meint wie das stöffern in 7.884 in.

Er tritt dann in das Haus ein und macht die Türe hinter sich zu, und dieses Zumachen ist ihm das Symbol für das Verschließen der Augen unewünschter Beobachter. Jetzt, da er, sicher so leise wie möglich, in das Haus— und vielleicht
bezeichnet harnya einen Gebäudeteil, Nebenhaus, das Gemach der Geliebten—
eintritt, ist schon ganz gewiß sein Zweifel mehr, daß er dabei allein ist. Aber er
sagt Str. 6. 1848; som hanno aksön, denen verschließe ich die Augen", und
weiter Str. 7 und 8. zedouwänari, ich mache ise schläfen."

In dem Gedicht 8,102 wechest die Rede mehrfach zwischen I. Pers. Sing, und I. Pers. Plur. Gegiddert ist dieses Skäts in Trea's, und enitgemels ist in einem Trea der gleiche Numerus einheitlich durchgeführt. In den ersten 3 Strophen findet sich die I. Pers. Plur. noh (Str. 2) und vagenn. abhi symd, wir sind übersein, seit also nichte Bestimmtes aus über die Zahl der am Opfer Bestäligten. Vollig einheitlich ist dagegen derzweite Pros. Str. 4—6 mitr få jhure, "de rufe an". In d r nichten Deriemprupe herrecht d r Plura 8:  $\pi_0$  döbewach, ere oll ein bei uns einstellen"; 9:  $\hat{\pi}_1$ . ...ups no gamot "n. uns soller herkommen". Da scheint der Unichter nammen einem Meltheits un sprechen, denn er aget Str. 7 auch: vaß. - cockd. zu euch her"). In dem Trea 10-12 spricht der Dichter ramem al 10: stäht 1; zwiski Da skoe betrecht wie Strate an 10: stäht 1; zwiski Da skoe betrecht wie Strate und er Sinzuler.

Ich will die Frage nach der Einheitlichkeit des ganzen Sükta nicht völlig bestimmt entscheiden. Oldenberg in den Prolegomena und den Noten, gibt darüber keine Entscheidung, Geldner bemerkt in seinem Kommentar nichts darüber!). Die einheimische Tradition spricht gegen Einheit, indem sie verschiedene Verfasser annimmt und in andern vedischen Texten nur Teile davon, an verschiedenen Stellen, ausbeit (ables iden ratirchied für Gress als Einheiten bestehen 1881). Es ist also kein Grund, Plurale, die in einem Trea vorkommen, im Sinn von Singularen, dienina andern Deriverzungen bietet, zu werstehen.

Wenn dagegen im letzten Trea (Str. 19—21) zuerst der Singular gebraucht ist, dann der Plural, so ist, wegen dieser engen Zusammengehörigkeit, sowie aus dem besonderen Inhalt, klar, daß das "wir" in Str. 20 singularische Bedeutung hat.

Der Sprecher dieser drei Strophen scheint akteitisch allein in der Wildins bloß von der umgebenden Natur zu leben Milchankrung, die neben Pflanzenkost das Hauptnahrungemittel ist, fehlt ihm ganz. Bloß mit dürrem Leseholz kann er sich ein Feuer mach n, mit dem er seine pflanzlichen Speisen genießbarer macht. Ein rituell vorschriftnaßiges opferfeuer ergibt das nicht, dennoch aber widmet er sein Feuer dem Agni und spricht Str. 19: 1ch habe zwar keine Kuh, keineAxt spaltet fimit das hložis eb bringe ich dir in diesem fikmibeln Zustand (etwasdat,

- Wenn ich (!) dir, o Agni, irgendwelche Holzstücke auflege (ā...dadh-masi) so nimm sie wohlgefällig auf. o Jüngster.
- 21. Was die Termite frißt, worüber die Ameise krabbelt, das alles soll für dich Onferschmals sein

Es ist eine einzigartige Lage, in der ein Einzelner sich befindet; also muß ā...

dadhmasi singularischen Sinn haben.

Due bezeugen aber auch ausdrücklich andere vedisiehe Texte. Täitt. S. 5.1,10 sagt: "Früher hat Agn in icht verbrannt, was nicht mit der Axt serkloben war. Das hat ihm der Seher Prayoga? genießbar gemacht; mit den Worten 'wenn wir dir, o Agni, irgandwelher / grän kins ioz] logt er Holzscheite (samidda) suf...". Damit ist also der Mann mit Namen genannt, der diese Verse erstmalig sprach und von sich dazlmagis sarte.

Aber aus seiner Handlungsweise entstand ein Ritus, bei dem nicht ir gendwelche Holsstücke (deringi, wie Prayogs sich usammengelesen hatte, sondern Scheite (somidäß) von verschiedenen Baumarten vom Adlivaryu aufgelegt wurden. Da dieser namens einer Opferversammlung handelte und sprach, ist nun in seinem Mund, im Ritual, anders als in dem ursprünglichen Sonderfall, das å dadimasis wirklicher Plural — Dasselbe wird Tsätt. S. berüchett Ksh. B. 19,10 (S. 11, Z. 1271) und Matir. S. III. 19 (S. 12, Z. 2 eff.); an letzterer Stelle wird als Urbeber dieses Ritus Sanca Prayori genannt.

Auch das Würfelspieler-Gedicht 10,34 behandelt einen personlichen Einzelfall. Es sprieht von dem durch seine Spielleidenschaft Ruinierten manchmal in 3. Person, manchmal läßt es ihn mit "lich" von sich selber sprechen, und in Str. 13 spricht ihn Savitar in der 2. Person Sing, an. Dann folgt das Schlußgebeit; da werden die Würfel, als zaubermächtige Personlichkeiten gedacht, geb ten:

<sup>1)</sup> Geldner, Kommentar, ergänzt dazu huve aus Str. 6. Unerläßlich scheint mir eine solche Ergänzung nicht zu sein.

Außer daß er zwischen dem 2. und 3. Trea einen Zusammenhang herstellt, wie in der vorigen Anmerkung erwähnt.

b) Der von der Anukramani als der Seher dieses Sükta oder als einer von dessen Sehern genannt wird.

sarfatá so "erbarnts euch meiner", mä no oßorene caratäbåå, "behext mich nicht". Wer diesen EAI bezwiefeln vollek, konnte etwa sagen: der Diehter habe einen typischen Fall darstellen wollen, indem er das Schicksal eines von der Spiellaidenschaft Besessenen darstellt, und zur Verlebendigung diesen zwischendurch selber sprechen läßt; das Schlüßgebet aber labe allgemeinen Inhalt, beziehe sich nicht nur auf den dargestellten Fäll; und deshalb sei hier der Pural gewählt. Aber das gebt nicht. Nicht die Spieler überhaupt sellen nvor der Dämonie der Würfel bewährt werden, sondern nur gegen den Einen sollen sie ihre verderbliche Macht nicht kehren, ein anderer soll hienen zum Opfer fallen. Das mag allerdings irgendein anderen, muß nicht gerade der andre Mitspieler, der Gegenspieler, sein. Aber er ist doch nur als Einer geonant, im Gegenastz u dem, der von sich no sagt.

# 2. Nāsatva

Das Petersburger Worterbuch führt der von den Indern gegebene Erklärungen des ur-arischen Namens Nasatys an. Nach Paßin enthielte er die Negation na, so daß er "nicht unwahr" bzw. "nicht unwirklich" bedeuten würde. Diese Ableitung ist, wie Bobtlüngk und Roch asgen, unwahrscheinlich. Ein solches Bewort würde zu fast jeder anderen Gottheit ebensegut passen wie zu den beiden Afvin; und es erscheint mir nicht als glaublich, als in sehr früher, hier in ur-arischer Zeit, Götter in so sbetrakter Weise benannt worden seien. Außerdem wäre na. als Vorderglied statt an- hochst befremdlich (Wackernagel, Ai. Gr. II a S. 78). Dennoch wird dieses Erklärung des Namens in der neueren Literatur wenigstens noch erwähnt (Benfey, Or. u. Occ. 3,158 A.; Macdonnell, Vedic Mythology 49). Die zweite Ableitung, n.e. – n.e. + setya, deren Herkunft im Worterbuch nicht angegeben und mir unbekannt ist, ist, wie es dort heißt, unmöglich und wird verdientermaßen nie mehr wiederholt.

Von weiteren Deutungsversuchen ist mir nur bekannt geworden die Herleitung von aus "retten", die Brunnhofer und nach ihm Günther, Weltheiland 259, gegeben haben. Hillebrandt, VedMyth.<sup>2</sup> 55, Anm. 2 erwähnt sie zwar, lehnt sie aber ab. Darin stimme ich ihm bei.

Yšaka gibt an der genannten Stelle die Erklärung näsikäprabhavsu babhüvatur nur als zweite Möglichkeit neben den der Sache nach untereinander und mit Pāṇini überenistimmenden Erklärungen satyāv eva nāsatyāv ity aurņavābhaḥ und satusava pranstārāv itu āmāusanā.

Dicabbistung von nösö beruht auf dem Mythos, den die Brhaddevatä 6,162 bis 7,2 m RV. 10,17.—2 erzählt Saranyå, die Tochter des Tragara, van von ihrem Gatten Virasvant entwichen und hatte sich in eine Stute verwandelt. Virasvant eitle ihr in Gestatt eines Hengeten nach, 7,4ff. is arangsidos civasvantaga vidified happeräpiam / maithundsopacabrima tim ea tatrifurenda ach // tatas kayos tu verens kulvantadayatadhbavi; vaigisinera casi kurden ata charden aranda salaksi.

äghrätamärdräc chukrät its kumäraus amphabhiteatuh / näastayai caine dasmai ca yau satutia arkini ett. //, Satanyai erkannte den resigeatattigen Vivasavant um nähetre sisch ihm sur Begattung; und er bestieg sis Da fiel infolge ihrer beider Ungestüm der Same auf den Boden. Die Stute aber schuupperte den Samen auf, well sis Kinder bekommen wollte. Aus diesem aufgeschnüffelten Samen entstanden zwei männliche Kinder, Nisastya und Dasrt, die als die Advin genriesen werden."

Hier ist, wie in jüngerer Zeit oftmals, das häufige Beiwort daws, etwa, Wundertster", der beiden Afvin zum Namen des einen von ihnen gemacht, und der beiden zugehörige Name näsetsys im Singular nur auf den andern angewandt. Die Nasen-Entstehung wird aber bestiglich beider berichtet, und wenn der auf diese Geburt allenfalls zurückführbare Name nur einem von beiden beigelegt wird, so ist in der Form dieser Erakhung keine etymologische Besichung hergestellt. Man kann abo keinesfalls asgen, daß die Erzählung einer etymologischen Spielerei zuliebe erkünstelt seit, Sie ist unverdichtig.

In den Puranen wird dieser Mythos ebenfalls berichtet. Auch als Stute ist Sarayak leusch, einen freuden Hengat würde sie nicht an sich herankommen lassen; ihn beschnuppernd erkennt sie ihn als ihren richtigen Gatten. Wie num die beidem Pferde sich beriechen, da läßt, nach einer Passung, der Hengat seinen Samen aus den Nästern hervorgehen und schnaubt ihn der Stute in die Nase. Da wird denn auch ausgesprochen, daß die beiden Nässtya ihren Nämen von der Nasengaburt haben, die hier noch entschiedener als in der älteren Erzählung auch einen Nasenzuennen ist<sup>31</sup>.

Dae hat nungewiß für une etwas Frendartiges an sich, aber das ist kein Grund, die davon entnommen Worterklärung zu verwefen. Inch sehe nichts, was man gegen diese Übertieferung einwenden könnte, und glaube zeigen zu können, daß die Herleitung des Namens aus diesem Mythos vollkommen in Ordnung ist. Aber allerdings scheint es mir so, als ob das Absonderliche, uns Heutigen allzu Unglaubliche dieser Erzählung davon abgehalten hätze, diese Erklärung des Namens ernat zu nehmen. Man hat darin wohl nur eines der naiven und zugleich geswurzenne stymoloziehen Kunstettischen zesehen.

Aber der Wortbildung nach ist diese Namenserklärung einwandfrei. Wilhelm Schulze hat in dem bekannten Aufsatz über ahd. \*\*suopur KZ 40,1907, S. 400 = Kleine Schriften 60ff. gezeigt, daß -tyo seit indogermanize Zeit gebräuchlich war zur Bildung von Wörtern, welche die Herkunft bezeichnen.

Ich fihre seine akindischen Beispiele an: nf-tya\_a\_iejen\_eingeboren, innerlich". W. Schulze unschreibt dieses Wort mit domesticns, dazz̃a\_z zeige siene gleichartige Verwendung mit nf-ja\_seine Bedeutungmähe zu amd-tya\_illausgenosse" (von amd\_daheim"), sowie daß nitya und amdjag geleichermaßen arvan\_frend" als Gegenata haben\_das wiederum mit nietyo, aus nit-tya\_a\_auswärtig, frend" synonym ist. W. Schulze nennt ferere ap-1-tya\_Abkommling", dälejsi-tya\_t-la\_i\_im Süden geboren, Bewohner des Deikhan" — dälejsi-tya\_i-tya\_i und wpa-tya\_i,darunter erderen" watvendaß\_am Fußle innes Bergeg selegenen Land".

Eine größere Zahl solcher Bildungen führt Whitney § 1245b, c, an, die nach-

<sup>1)</sup> Ich entnehme die Purana-Stellen Kirfels Purana Pancalaksana S. 293 u. 298.

vedisch sind außer saus-tya "fern seiend" von einem nicht belegten \*saus, das in saustar "fern") enthalten ist, sowie in dem bloß im Gaņa cādayas überlieferten saustam. Sodann gehört hierzu äp-tya "zum Wasser gehörig").

Ich unterlasse es, die außer-arischen Entsprechungen dieser Bildungsweise zu behandeln. Das hat W. Schulze, ausgehend von got. nippis "Verwandter", so vortrefflich estan") daß ich nichts hinzuzufüren habe.

Jedoch ist noch awestisch zaiöya (aus \*sva-tya-) Y. 33,7 zu nennen. Dafür gibt Bartholomae die Bedeutung "selbstisch, persönlich". Zarathustra spricht da zu Ahura Mazda und den andern "Weisen Herren": "Kommt zu mir herbei persön lich und sichtbarlich".

Nach Bartholomae Wb.Sp. 884; Grundr. § 199, S. 106; Studien zur indogerm. Sprachgeschichte 2, S. 50 Anm. I würde dazu auch j.aw. pasoqöbya "rückwärtiggelegen, nördlich" gehören, von einem vorauszusetzenden Adverb \*pasoam.

Bei diesen Bildungen, wenn sie auf Adverbien bernhen, ist vor dem 4ya der Auslaut des selbständigen Adverbe unverändert: amä-4ya. Daß in mäes-4ya vor dem 4ya nicht das fem. bzw. dualische -d steht, sondern statt dessen -a-wie von einem -o-Stamm, scheint mir kein Grund zu sein, näastya von jenen Bildungen abzusondern.

Angesiehts der gemein-arischen Übereinstimmung von al. Näsetys und aw. Nahaisipys mil man bei dieser Namenserdkänng annehmen, daß der Mythos von der Nasengeburt ur-arischen Alters sei. Dies läßt sich bei dem Versagen altiranischer Quellen nicht bestätigen, bensowenig aber bestreiten. Ich kenne keinen anderweitigen Mythos von einer Entstehung aus der Nase. Er konnte allenfalls usammenhängen mit der Annehauung, daß der Lebensodem in der Nase wohnt, so wie die Geburt aus der Achsel mit der verbreiteten Vorstellung von Schöpfung durch Schwitzen zusammenhängt (Taitt.Bz. 2,2-9; Mann und Weib unter der Achsel des schwitzenden Ymir herrorwachsend und Ännliches). De es noch manche andern sonderbaren Geburten gibt (Dionysos aus dem Schenkel, Athene aus dem Haupte des Zeus u. a.), besteht kein Anlaß, die Nasengeburt der Nässtvas nicht sehn of für urseine ku alkende.

# 3. Über Rigveda 4,42

Das Gedicht 4,42 hat nach der Sarvänukramani den (König) Trasadasyu, Sohn des Purukutas, zum Verfasser, und die sechs ersten Strophen des Gedichte sind ein Selbstlob des Trasadasyu. Dasselbe sagt Skyapa, der noch hinzufügt, daß die vier übrigen Strophen an Indra und Varuna gerichtet seien.

Ferner berichtet Skyana zu Str. 8 und 9 dieses Gedichts, daß die Gemahlin des Purukutas infolge eines Opfers an Indra und Varung den Sohn Trasadasyu erhalten habe; das Nähere über diesen fithäes s. Sieg, Sagenstoffe 96ff. Doch können wir zu dem Schulütell des Gedichts, der auf die Geburt des Trasadasyu Bezug nimmt, erst Stellung nehmen, wenn wir zu einer Ansicht über die Gesten Strophen gekomme nind, die angeblich die stimsstutt dieses Königs sein sollen.

Ludwig, beidem dieses Gedicht die Nr. 986 führt, augt Bd. 5, S. 463: "Skyapa's wunderliche Ansicht, daß Trasadayur der Sprecher sein soll, av widerlegen ist wohl unnötigt)." Ebenso ablehnend ist Sieg (S. 98): "Trasadasyu als Sprecher zu denken, ist sachlich unnöglich", und Geldher sagt, in der Anmerkung zu seiner Ubersetzung; "... ein Sielbeido (Almastavah), fruiklich nicht wie sie (die Anutraman) meint, das Selbstob des Konigs Trasadasyu, sondern der beiden Götter Varups und Indras". Das heißt, er ist mit dem Wort "Selbstob" bemüht, ein weniges von der traditionellen Auffassung beirzubehalten, die er dabei doch gänzlich versicht.

Die Überlieferung wird also abgelehnt, wie es scheint einstimmig, auch von Forschern, die im Aligemeinen gewillt sind, ihr weitgebend zu folgen. Und Geldner überretett num das Gedicht als eine Art Zwiegespräch, indem er Str. 1—4 von Varuna, Str. 5,6 von Indra, dann wieder Str. 7 von Varuna gesprochen sein läßt. Damit ist also die von der Tradition angenommene Einheit 1—6 um eine Stropbe überschritten, und aus dem Gedicht ein samväda, eine Unterredung, gemacht, wovon die Tradition nichts weißt.

Ehemals hatte Geldner (Rel.geech.Leeeb.113) angenommen, das Gedicht stelle einen Streit zwischen Indra und Varuņa um das Opferroß des Konigs Purukutes dav. In der neueren Auflage des Rel.geech.Leeebuchs (S. 44) erklärt Geldner bezüglich der ersten sieben Strophen, daß diese beiden Götter ihre Macht und Verdienste in friedlicher Aussinandersetung gegeneinander spyrazen? Udenbergs Auffassung steht dem nahe, weicht aber doch etwas ab, insofern er mit Recht hervorhebt, daß die in Str. 3–4 erwähnten Taten dem einen Gött so gut wie dem andern zugeschrieben werden können, oder daß 4a, b von Indra, c. d von Varuna handeln. So ist Oldenberg, indem auch er einen Samväda annimmt, doch ungewiß, welchem Sprocher die Strophen 3–4 zuzutellen seien, während er in der

<sup>1)</sup> Überdieses Wilh, Schulze KZ 29,262 - Kl. Schr. 375

<sup>3)</sup> Underdiessed with. Schutze & A. 20,202 a. M. 1. Senr. 3.79

§ There days a, malest t Wackenseage bei Gereit, The Syrates of Gasen etc. (Heidelberg 20) There days a, malest two for the single bei Gereit of the Syrates of Gasen etc. (Heidelberg 20) There are days as used immediate in side special case of the Syrates of Gasen etc. (Heidelberg 20) The Syrates of

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Vgl. auch W. Schulze, Kl. Schr. 675.

<sup>1)</sup> So hatte schon Roth geurteilt.

<sup>\*)</sup> Darin also L. v. Schroeder ähnlich.

Zuteilung von 1,2 an Varuna, 5,6 an Indra sicher zu gehen meint.<sup>1</sup>) Von sonstigen Meinungsverschiedenheiten oder Schwankungen, die Oldenberg anführt, erwähne ich nur, daß Bergaigne die Strophen 1—6 insgesamt dem Indra zuteilen wollte, also darin der Tradition näher blieb. daß er Str. 1—6 als Einheit behandelte.

Aus all dem scheint mir nur hervorzugehen, daß man so zu keinem Verständnis des Gedichtes kommt. Wie wäre es nun aber, wenn wir hübsch bescheiden wieder bei der Tradition anknüpften und die Strophen 1—6 nicht von den Göttern, sondern von König Trassdasyu gesprochen dächten?

Eine Hauptschwierigkeit des Gedichts sind die Worte zu Beginn der 3. Strophe: aham indro varunas -. Diejenigen, welche diese Strophe von Varuna gesprochen sein ließen, sahen sich zu der Koniektur indra statt indro veranlaßt.2) Oldenberg hält das nicht für unbedingt nötig: "Varuna kann sagen: 'ich als (der wahre) Indra'". Außerst gezwungen! Wenn Trasadasyu spricht: "Ich bin Indra. (bin) Varuna", so paßt das vortrefflich in das Ritual der Königsweibe, in der, als dem Varuna-sava, der König als dharmapati dem Varuna gleichgesetzt wird und er zugleich den Indra als Feindebesieger, prirahan, verkörpert. Die Beleihung mit den beiden Ur-Wesenheiten des Königtums, Siechaftigkeit und Rechtsschutz, ist der Hauptsinn dieses Zeremoniells. Die Indra-Natur des gesalbten Königs kommt besonders deutlich in dem Verhältnis von Indras Mahābhiseka zu dem Mahābhiseka des Königs in Ait.Br.8.12ff, zum Ausdruck: außerdem in manchen Einzelheiten. wie daß der König das Blei fortstößt, welches Namucis Haupt darstellt; dadurch vollzieht er symbolisch eine Tat Indras. Mehrfach heißt es von ihm in den Texten: indro vai yajamānah (S.Br.5,3,5,2 und 4,3,1; vgl. 3,5,27), oder er wird angeredet: indro 'si (S.Br.5.5.4.11), Der entsprechende Anteil Varunas an der Feiers) kommt zum Ausdruck in Sätzen wie S.Br.5.3.3.9; enam (den zu salbenden König) varuna eva dharmapatir dharmasya patim karoti, und in: yabhir mitravaruna abhyasincan, yābhir indram anayann aty arātāh, "die Wasser, mit welchen die Götter besalbten . . . " KS. 15.6 (S. 213, Z.8; u. öfter)4). Also spricht in dem Rigveda-Gedicht König Trasadasvu mit "Ich bin Indra, (bin) Varuna" genau das aus. wozu ihn der Rājasūva erhebt.

wozu inn der Kajasuya erneot.
Meine hiermit angedeutete Auffassung vollig zu beweisen ist so lange unmoglich,
als Einzelheiten unverständlich bleiben. Aus solchen kann unversehens eine
Widerlegung hervorgeben, freilich auch eine Bestätigung. Oder es kann der neue
Destungsversuch vielleich Andere auf den rechten Einfall zur Erklärung der

verbleibenden unklaren Einzelheiten bringen, was denn ein Gewinn wäre, gleichviel wie meine Auffassung des Ganzen dadurch modifiziert würde.

Ich nehme also an, König Trasadasyu spricht beim Rājasūya oder einer ähnlichen Weihe (vgl. den Mahābhiseka Ait. Br. VIII. 15ff.):

 "Mein ist zwiefach das Königtum lebenslänglicher Herrschermacht, wie alle Unsterblichen uns...; dem Willen des Varups folgen die Götter; ich herrsche überdas Volk des höchsten...(?)."

Bemerkungen: Ai. dvitā. aw. dbitā (Bartholomae Wb. 761) ist ein schwieriges Wort, das verschiedene Deutungsversuche erfahren hat. Daß "zwiefach" die etymologische Grundbedeutung sei, wird aber kaum bezweifelt. Für unsere Stelle hat Geldner, Ved. Stud. 3.1, ohne diese Bedeutung wirklich anzunehmen, doch eingeräumt, daß sie als "wohl passend erscheinen könnte". Wir wollen es also wagen, sie hier einzusetzen, in dem Sinn, daß ihm das Königtum sowohl von Varuna's Gnaden, und nach dessen Art, als dharmapati, als auch von Indra's Gnaden und nach dessen Art, als vrtrahan, zu eigen ist. - Ich kann nun hier nicht in eine Sonderuntersuchung über dieses Wort eintreten, bemerke nur, daß die Bedeutung "zwiefach" an allen awestischen (gäthischen) Stellen, wo dbitä, dbitänä vorkommt, paßt. Y. 32,3 habe ich übersetzt: "von zweierlei Art" (Wörter und Sachen 1938, S. 138f.), in Y. 48,1: "zwiefach", in Y. 49,2: "in zwiefacher Weise" (Nachr Göttinger Ges d Wissensch 1935, S 128 und 140) - Lebenslänglicher Herrschermacht"; möglich natürlich auch: "als eines lebenslänglichen Herrschers"; sinnvoller ist aber die zuerst gegebene Übersetzung. - yathā naḥ: die treffende Ergänzung dieses abgekürzten Satzes ist ungewiß. Ich möchte das nah hier als im singularischem Sinn (s. oben) gemeint auffassen und verstehen: ...wie alle beim Rajasuva angerufenen und beteiligten Götter mir diese Herrschaft verliehen und bestätigt haben." — Das krster upamasya vavreh ist schwer zu fassen. Geldner (Übers.) dürfte Recht haben, daß damit die Arier gemeint sind. Er verweist auf 7.85.3, wo er im Gegensatz zu vrtrāni ebenfalls die Arier versteht (Rel. gesch Leseb 45); besser noch wird man vielleicht sagen, die eigenen, von ihm beherrschten Völker im Gegensatz zu den Feinden, ob diese nun Barbaren oder Arier seien. Ihnen wird mit upamasya varrek offenbar ein Vorzug zuerkannt. Daß diese Herrschaft in 7.85,3 dem Gott Varuna zugesprochen wird, hindert nicht, sie hier als die Herrschaft des Varuna-gleichen Menschen-Königs zu verstehen.

"Ich bin der König Varuna; mir sind diese ersten Herrscherrechte verliehen.
 Dem Willen des Varuna folgen die Götter; ich herrsche über das Volk der hochsten... (?)."

Bennekung: Gleichsetzungen von Menschen in gehobener Lage mit einnehen Gottheiten kommen in vedischer Religion mehrfach vor (z. B. die Braut ist die Gottin Sürys), während Ähnliches in griechischer Religion als Hybris gegotlen hätte. Wer nun gar in Denkgewohnheiten monotheistischer Religion sich bewegt, wird daran um so gewisser Anstoß nehmen und solches für eine unmögliche Lasterung halten; daher bedarf angeblich die Meinung, ein menschlicher Konig spreche so von sich, keiner Widerfengung. Die Inder selbst waren nicht dieser Ansicht, auch nicht zur Zeit Säyapa's, wo es die sublimsten Gedanken über das Gettliche gegeben hat; denn eis haben is doch den Konig Trassadary, indem sie

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) In Religion des Veda S. 98f., S. 286 bezeichnet Oldenberg dieses Godicht als "Kampf. gespräch."

<sup>9</sup> Es ist nicht nötig, alle die Forscher aufzuzählen, die diese Roth'sche Konjektur übernommen haben.

nommen haben.

<sup>9</sup>) Von A. Weber in seiner Abhandlung über den Rājasūya einseitig betont, wegen des
Namens Varuņasava für diesen Ritus und wegen seiner Hypothese von dem höheren Alter

Varugas.

9. A. V. 3., 4. 6 ist unter Zuhilferahme der Faippaläda-Rezension zu losen: indra idam, manstpalp partid: jonn hay ajridahli surunens anmiddend) fes telepon almoi ere authendet; itu einem wieder in die Hermehah einquesteten König), and neusehlicher Intra gebe zu diesme (drives: Hermehortum, oder authendeten Kinigs), sich neusehlicher Intra gebe zu diesme dermehannet im Wertung er hat die gewirden an seine eingem Stolle."

ihm die unmißverständlichen Worte "ich bin König Varupa" in den Mund legten, keinnewegs als Göttelästerer hinstellen wollen Die angeblich einer Begründung nicht bedürfende Ablehnung dieser Auffassung ist also unbegründet, ist bloß ein europäisches Vorurteil. — Wenn alle Götter, die beim Varupasava beteiligt sind, ihn als Varupa einsetzen und bestätigen, so folgen sie damit dem Willen des göttlichen Varupa und werden fortan auch dem menschlichen Varupa, dem König als Dharm-patz, zu Willen und zu Ubensten sein.

- "Ich bin Indra, (ich bin) Varuna; diese beiden weiten, tiefen, festgegründeten Räume habe ich durch meine Macht, wie Tvaşţar alle Wesen kennend, die beiden Welthälften, in Bewegung gesetzt und erhalten."
- "Ich habe die benetzenden Gewässer anschwellen lassen, am Sitz der Weltordnung (rta) habe ich den Himmel festgehalten. Nach Recht und Wahrheit (rta) breitet der Sohn der Aditi, der rechtlich wahrhaftige, dreifach die Erde aus."

Bemerkung Wenn Einiges in diesen zwei Strophen Gesagte auf Indra ebensowohl zutreffen Konnte, wie auf Varuna, so ist doch mit dem Sohn der Aditi und der starken Betonung des ria gewiß Varuna gemeint. — Hier wird man meine Anfläseung des Gedichts am stärksten beweißeln, weil man, auch wenn man die schon bei Str. 2 aufgedauchten und von mir abgelehnten Bedenken fallen au lassen bereit ist, doch schwerlich einem Menschen solche kosmischen Wirkungen zubilligen kann. Immerhin ist zu bedenken, daß bei vielen Volkern günstiges und uungünstiges Wetter, gutes Wechstum und Mißernte, von der Eigung des Konigs besinflußt sind, bei Nordgermanen bis ins Mittelalter hinein. Die Wirkungen, die sich hier der Konig zuschreibt, sind viel größere. Es meg begreiflich werden, wenn man sich vergegenwärtigt, daß er sich ganz in die Götter verseist, die er vertritt; und dann ist es aus seinem Munde nicht Hybris, sondern Preis dieser Götter.

- "Mich rufen die Mannen, die mit guten Rossen um den Kampfpreis streiten, mich, wenn sie im Kampf umringt sind; ich, der gabeureiche Indra, errege den Streit, ich, der Überkräftige, rege den Staub auf."
- 6. "Ich bin es, der das alles getan hat, keine göttliche Gewalt hindert mich, den Understehlichen, wenn mich die Somatränke, wenn die Sprüche mich begeistert haben; beide grenzenlosen Wolträume haben Furcht."

Bemerkung: In Strophe 5 sagt Trasadasyu von sich als Indra nichta aus, was er nicht als Kriegaharr und Vorkämpfer in der Schlacht auch menschlich von sich sagen könnte. In Str. 6 abererhebt sich die Gleichsetzung mit Indra wiederum ins Kosmische, als ob er sich, den menschlichen Träger der göttlichen Würde, ganz vergäße und gazn in dem Gott aufginge.

Wenn wir so versucht haben, gemäß der Tradition die Strophen 1—6 als &tmastage des Königs zu verstehen, so muß sich das weiter bewähren, indem wir hier einen Einsehnitt machen und nicht, entgegen der Meinung der Anukraman; die 7. Strophe auß Einzets mit den ersten 6 verknüpfen.

Die Formen der 2. Person in Str. 7, te, bravēs, śrpusje lassen erkennen, daß hier ein andrer Sprecher das Wort ergreift. Nun, wenn das Vorangegangen sehon ein Dialog wäre, dann wäre der mit "du" antwortende eben der eine der beiden Unterredner. also Varuns. Man versteht, daß die Auffassum als Gotterdialog sich gerade daran hielt, obwohl gerade das *tā pra braviņi varuņāya*, "das verkündest du dem Varuņa", eine gezwungene Auslegung erforderte. Denn dem Varuņa mußte man. zemāß der Grundvoraussetzunc. diese Worte in den Mund legen.

Aber es ist Vāmadeva<sup>1</sup>), nicht Varuņa, der Str. 7 spricht. Das ist der Punkt, wo L. v. Schroeder (Mysterium und Mimus S 224) richtiger gesehen hat als die übrigen Erklärer dieses Gedichts.

Ich nehme an — es ist nur eine freie Annahme, aber sie klärt; und ich sebe nichts, was im rentgegenstünde — ein henhem also an, daß Vämadeva und nicht der Konig selber die Strophen gedichtet hatte, die der Konig bei einem Hauptakt des Festes sprechen sollte und die er eich so, wis sein Purochta Vämadewa sie im vorgesprechen, vingeprägt hatte. Damit ist sogleich die uns übermäßig erneheinende Erhebung des Konigs zur Götter-Gleichehte gemüllert. Sein Gruut atst im angewiesen, so zu sprechen. Es kann Schmeichelei des Priesters vor seinem König darin mit enthalten sein, der Berechnung im Himblick auf verborgene innere und außers Gegner des Königs denen er auf unerreichbarer Höhe stehend geseigt werden sollte; aber wir haben es nicht nötig, solche Nobenmörty, die menschlich zwar wohl begrefilich wären, hineinzulsgen. Auch als reine religiöse Kußerung, die von dem Hauptpriester ausgeht, ist es hinlänglich verständlich.

Doch das ist subjektive Zurechtlegung, die uns frei steht und von der das Weitere nicht abhängt. Zuversichtlich aber können wir sagen, daß das Selbstlob des Königs im Sinne und nach dem Willen des leitenden Priesters gesprochen war. Dieser erzreift nun bestätigend das Wort.

Um diese Auffassung, daß das Folgende als Bestätigung des Vämaders (wohl als Purolitis) and die vorausgehende Vers-Rede des Konigs anknipft, zu verdeutlichen, schiebe ich in die Übersetzung erklärende Zwischenbemerkungen ein: (Mit Recht, o König rühmst du dich dieser Taten und dieses göttlichen Ranges, denn) "Alle Geschopfe wissen das von dir. Du verklindest das dem Varungs" (dem Gott der Wahrheit, da kannst du ja zur wahre Worte sprechen), o Anfithree"<sup>3</sup>), Mit den Zellen a, b dieser Strophe hat also Vämadeva indirekt die von Traandasyu im Selbstoß ausgegeprochene Gleichestung mit Varunga bestätigt, Mit den Zellen, ed bestätigt er direkt die vom König rühmend verkündete Gleichestung mit Indras, "Du bist bekannt als Vtratsder, jah der, der die Feinde ernchlagen hat, als Sieger), du, o Indras (der du als Gesalbter königlicher Sieger bist), hast die eingeschlossenen Flüsse laufen lassen" (Sannta dir Indras Größten zumsesen!)\*

Die Strophen 8 und 9 hat Sieg, Sagenstoffe 96ff., erklärt. Aber er hat deren Zusammenhang mit dem ersten Teil des Gedichts nicht deutlich gemacht. Das ist auch in Geldners Übersetzung nicht geschehen, noch geht Oldenberg in seinen Noten darauf ein. Meiner Auffassung nach konnte dieser Zusammenhang auch

<sup>1)</sup> Was uber diesen und sein Verhältnis zu Trasadasyu in Erfahrung zu bringen ist, hat Sieg a. a. O. dargelegt, Von dessen Angaben mache ich im Folgenden Gebrauch.

<sup>1)</sup> Uber vedhas s. Thieme, Untersuchungen 46, Anm. 2.

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup>) Wenn er schon Indra :st, kann auch dies von ihm ausgesagt werden. Doch mögen diese Werde zugleichsymbolisch übertragene Bedeutung baben: er hat für seine Untertanen fruchtbares, bewäsertes Land erobert. Vgl. in Str. 10 den symbolischen Ausdruck, "Milchkuht".

nicht klar werden, solange man Str. 7 dem vermeintlichen Dialog der beiden Götter zurechnete.<sup>1</sup>)

Vamadeva bestätigt nun in anderer Weise die erhabene Würde des neugesahlten Konigs, indem er zurückblicht auf das Pferdeopfer von Trasadasyvis Vater Purukutsa, das den Erfolg gehabt haben soll, daß Purukutsa's Gemahlin diesen Sohn gebar, der seinen Vater noch überragt. Die beiden Gotter Indra und Varupa waren es, die der Konigin diesen jetzt so gefeierten Sohn verliehen; er ist sonach in gewissem Sinn deren Sohn und kann also mit Recht "Halbgott") genannt werden, hat umsomehr Anspruch, im Namen dieser Götter zu sprechen.

Vāmadeva sagt: ..unsere Väter" waren bei diesem Pferdeopfer zugegen (Str. 8); man wird also annehmen, daß sein eigner Vater Gotama einer derselben war, und es liegt nahe zu denken, daß dieser zu Purukutsa in gleichem Verhältnis stand wie Vāmadeva zu Trasadasvu, also vermutlich bei ihm eine purohita-artige Stellung hatte; aber Vamadeva fügt hinzu "die sieben Rsis"; Sieg hat überzeugend dargelegt, daß er damit die sieben Angiras, seine Ahnen, meint; nur ist dabei nicht recht einzusehen, warum er einen Gegensatz zwischen seiner und Ludwigs Ansicht (5.464) erkennt. Jedenfalls hat Ludwig Recht: "Auf eine weit zurückliegende Vergangenheit kann hier nicht angespielt werden, weil die berührte Geschichte nur um eine Generation zurückliegt. Also eine mythische Vorzeit, in welcher die Urväter der Angirasischen Gotama tätig gedacht worden wären, ist völlig ausgeschlossen. Die Mutter Trasadasvu's lebte noch und war gegenwärtig (asuāh). Die hilfreiche Tätigkeit der sieben rei kann also nur eine indirekte ideelle gewesen sein." Gewiß: die ganze Ahnenreihe des jetzt amtierenden Priesters war an jenem Pferdeopfer beteiligt und wirkte mit, daß der jetzt so erhabene König geboren wurde. Das ist stolzer und bescheidener, als wenn er einfach seinem Vater als Vollzieher ienes Pferdeopfers das Verdienst zugeschrieben hätte. Indem er auf die Verbundenheit seines Vaters mit dem Vater des neuen Königs, auf seines Vaters segensreiche Mitwirkung bei dem vormaligen Pferdeopfer andeutend hinweist und seinen mythischen Vorfahren das Gedeihen des Königshauses zuschreibt, festigt er seine und wohl auch seiner Nachkommen Stellung bei der Dynastie. Auch durch die Erwähnung der Königin-Mutter, der rühmlichen Mutter eines "Halbgottes", erweist er sich als ein sehr kluger Hofpriester.

Das Königs-Opfer soll auch dem Land und Volk zum Segen gereichen. Das spricht die Schlußstrophe als Gebet aus, das, an Indra und Varuna gerichtet, ein nassender Abschluß des Ganzen ist.

Wenn ich hier, und mehrfach in Arbeiten der letzten Jahre, von der nachrigvedischen Überlieferung Gebrauch gemacht habe zur Erklärung von Rigveda-Gedichten, und die Brauchbarkeit einzelner solcher Überlieferungen sich bewähren sah, so bedeutet das nicht, daß ich in ein traditionalistisches Fahrwasser geraten sei oder gar eine solche Tendenz verfolge.

Als Schüler Öldenberge bin ich herangebildet in süßerster Skeppis gegen solche Debeliferungen. Unter der Autorität des bedeutenden Lehres war das bei dem Lereneden ein Vorurteil. Im Laufe der Zeit bildeten sich einzelne eigeme Urteile, aber zunschst bestärkten mich die Vedischen Studien von Piesbel und Geldner, die der traditionellen Literatur zu größerer Geltung verhefen wollten, nur in der Oldenbergischen Ablehnung diese oft irreführenden Erkenntzismittels. Aber man darf sich weder auf Abhehnung diese oft irreführenden Erkenntziswindens echopfen, muß grüßen, hitzutun und sichten. Auch wo wir Angaben solcher Herkunft als verwendbar und nitzlich anerkennen, werden wir öfters nur Hinweise auf den einzusschlagenden Weg finden als einen schon gebahnten Weg, der gerade zum Zeit führt.

Ich glaube, wir sind jetzt so weit, daß es in diesen Fragen keine Richtungen, Schulen, Gegnerschaften mehr zu geben braucht. Wenn wir uns davon frei machen und in Gemeinschaft arbeiten, werden doch immer die Meinungen im Einzelnen auseinander gehen, sodaß gegenzeietige Belehrung stattfindet.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Doch ist auch bei L. v. Schroeder, der Str. 7 bis 9, nach dem dramatischen Zwiegspräch 1.—6, von dem Sänger gesprochen sein läßt, kein organischer Zusammenhang hergestellt. Warum v. Schroeder Str. 10 wegläßt, ist nicht ersichtlich.

<sup>\*)</sup> ardkadeco nur hier in Str. 8 und 9 belegt. Das ist gewiß kein Zufall; es entspricht einerseita der einzigartigen, nämlich mehr als sonst beim Rajasūya betonten Vergöttlichung des Königs und gibt anderseits doch auch der Wirklichkeit ihr Recht.

# BETRACHTUNGEN ÜBER MYTHOS

besonders in Indien und Iran

## VON HERMAN LOMMEL

Es treten auf Pyramus und Thisbe. Eine Wand trennt sie. Die Wand speciat die Finger, und durch diesen Schlitz können die bejden Liebenden ihr Liebesgefühster austausschen. Denn die Wand ist ein biederer Handwerkameister, der mit Balbespritztem Gewand kenntlich gemacht hat und mit Worten aussprücht, was er vorstellt und wer er ist. Pyramusund Thisbe wollen sich am Brunnen treffen. Der nimmt Wasser in den Mund und sprütt es mit, purr purr" umber und sagt ab Mitspieler auch sein Sprüchelne. Da kommt mit Gebrüll ein furchbarer Löwe, vor dem Thisbeent-nicht par hand die Zuschauernicht gar m sehr vor ihm enschrecken, stellt auch er sich als harmloor Meister wor. Der Mond geht auf, agiert von einem andern zürftigen Meister, der erklätf, daß die Laterne, die er an boher Stange trägt, der Mond sitzt und wem der Mond sich vernuckt läßterdiel anne berab und lößeht is aus.

Was sind nun hier eigentlich die Kulissen der Bühne, und welche sind die Personen der Handlung? Der Löwe hat eine Zwischenstellung; er ist mehr handelnd als Mauer, Brunnen und Mond, und ist doch nicht so Person wie Pyramus und Thisbe. Aber auch die unbelebte Umgebung wird zwischendurch Person, tritt auf und geht ab, spricht und mischt sich ein.

So ist's auch im Mythos, nämlich insofern da das Weltganze der Schauplatz, gewissermaßen die Bühne ist, aber die Bestandteile der Allwelt, welche die räumliche Umgebung, den Hintergrund und dinglichen Rahmen bilden, jederzeit auch als handelnde Personen, nämlich Götter, auf dieser Weltbühne auftreten können.

Dieser freis Wechsel zwischen dinglicher und persönlicher Vorstellung ist unserem Denken frend, nicht nur der nichtern sachlichen Denkewis, sondern auch der Poesie, wo uns Zeus als Wolkensammler und Blitzeschleuderer vertraut ist, wir uns ihn aber nicht auch als Gewölk und Blitzstahlen vorstellen. Dieses Besondere der allmythischen Vorstellungsweise bereitet bei uns sogar den Mythologen manchmal Schwierigkeiten. Mythos ist nun durchaus kein Spiel — etwa nur Spiel der Phantasie —, sondern eine ernste und heilige Sache; und doch kann uns der Vergleich mit dem Narrenspiel, das in ähnlicher Weise frei mit Personen und Dingen schaltet, diese Eigentümlichkeit mythischen Denkens lebbat verdertlichen.

Erde und Himmel sind der Boden, auf dem sich das Geschehen abspielt, und das Dach, das sich darüber wölbt, von Göttem geschaffen oder von je vorhanden; und da sie alles unschließen, und ällter sind als alles was besteht, sind sie die All-Elltem, nicht und er Erdenwesen und der Wesen im Zwischenreich, sie sind auch die Eltern der Götter. Und damt istnd sie auch Personen. Das sind sie auch als swei Schwestern, schöne, ewig junge Frauen, die einander den Unsterblichkeitstrank spenden; aus zwei Schalen gießen sie einander das belebende Naß zu, das vom Himmel kommt und von der Erde wieder zum Himmel außteigt. Aber sie sind, zugleich wiederum dingtilch, selber die beiden Gefäße, die diese Flüssigkeit bald ergießen, hald zugegossen erhalten. Der Himmel ist auch ein Stier, dessen Same in der Erden-Kuh Leben zeugt, zugleich aber ist er die mütterliche Kuh, aus deren Wolken-Euter nährende Himmelsmilch für alle ihre Kinder quillt. Der gleiche Gegenstand kann also in verschiedenen Wesen belebt erscheinen.

Das gilt auch von der Sonne, die wir in mancherlei Bildern und Gestalten sehen. Sie steigt am Himmel als goldene Scheibe empor und wandert von Ost nach West; dort wirft sie sich herum und geht denselben Weg zurück; ihre dunkle Rückseite der Erdenwelt zukehrend straht hie is dann empor in die Götterwelt, um am nüchsten Morgen im Osten aufs neue sich zu wenden und ihre lichte Seite beglöckend den Menschen zu zeigen. Sie ist ein goldenes Medailon als Brustschmuck des Himmels, sie ist das Auge der Götter. Sie ist auch der Gott "Sonne" (männlich), der verliebt der schönen" Jungfrau Morgenröhe nachstrebt.

Mehrfach sind Götter, deren Nam ein ein ein ein Naturenscheinung ausspricht, nur Nebengestalten der Religion, als wärn sie keine vollen Rundfüguren von selbständiger Bewegungsfreiheit und sich inten sie nicht mit Eigenleinen sich lodissen von Gerüst und Wänden des Witgebäudens So ist der Gott pränya, Regen, ganz und gar das, was sein Name besagt; man beteit nich zwar um Regen an, aber seltener als andere, größere Götter, die mit eil umfassenderer Wirksamkeit im Mittelpunkt der Religion stehen und nicht einfach ein Naturphänomen verkörpern, aber, unter anderem ausch und seine Veren verleihen.

Götter von naturmythologisch nahezu gleichem Wesen können in der Religion eine ganz verschiedene Geltung haben: Vayu, der Wind, wird im alten Indien täglich beim morgendlichen Götterdienst angerufen und mit einer Spende bedacht. Vata, der andere Windgott, wird dagegen nur vereinzelt im dichterischen Hymnus verberrlicht und hat keine Stellung im Kultus.

Die liebliche Göttin Morgemöte, Eos, gebürt bei den Griechen lediglich der Poesie an, is werden Liebesverbindungen von ihr erzählt, aber kultische Verehrung genießt sie nicht. Die ihr nah verwandte altindische Göttin Uschaa, "Morgemöte", ist eber-falls vorwiegend eine Gestalt der Poesie, aber doch nicht so ausschließlich wie bei den Griechen. Sie empfängt keine Opfergaben, wird aber in Xultilderin, und zwar solchen von besonderem dichterischen Reiz, gepriesen und gebeten, mit ihrem strahlenden Morgendanz einen zülschaften Tarz zu eröffnen.

Man fühlt sich da zu der Ansicht geneigt, daß die religiöse, nicht nur poetische Bedeutung eines mythischen Wesens das Ursprünglichere sei, wie das bei schas im Verhältnis zu Eos der Fall sein mag. Dies für den einzelnen Fall zu beweisen dürfte allerdines schwierig sein.

Für uns, die nicht unmittelbar religiös Beteiligten, sind vielfach Gedichte an reine Naturgötter, indem sie erhabene Naturbilder bieten, eneinübzera sid die eigentlichen Kulthymen an Götter von größererreligiöser Bedeutung. So können auch mythische Errählungen von göttlichen Gestalten, die in der Kult-Religion kaum eine Stellung haben, an lebendigem Gehalt und gewinnendem Reiz die eigentlichen Kultsagen blettreffen.

Davon ein Beispiel aus der Sonnenmythologie. Vivasvant, "der Umherstrahlende", ist Sonne. Dieser Sonnenmann gehört zwar der Götterwelt an, ist Vater von wichtigen.

Tho

Göttern, empfängt aber keinen Kult. Ihm wird von den Göttern zur Gattin gegeben Saranyu, "die Flüchtige, Enteilende", Mit dieser zeugt er mehrere Kinder, aber sie kann die Glut seiner Umarmungen nicht ertragen und beschließt deshalb, ihn zu verlassen. Sie tut das nicht leichten Herzens, sondern sorgt für Gatten und Kinder. indem sie eine ihr vollkommen gleich aussehende Frau, die "Gleichfarbige", entstehen läßt, dieser die Ihrigen anvertraut und sie zu Treue verpflichtet. Dann begibt sie sich in ihr Vaterhaus. Der Vater, vermeinend, es handle sich nur um einen Besuch töchterlicher Anhänglichkeit, empfängt sie freudig und liebevoll. Vivasvant aber lebt mit der Gleichfarbigen zusammen, die er für seine rechte Gattin hält, und bekommt auch von ihr mehrere Kinder. Da kann es nun nicht ausbleiben, daß die Gleichfarbige ihre eigenen Kinder denen der entwichenen Frau vorzieht, und durch so entstandenen Unfrieden kommt es auf, daß sie gar nicht die erste Gattin, daß sie nur Stiefmutter der älteren Kinder ist. Da eilt Vivasvant zornglühend seiner rechten Gattin nach zum aus des Schwiegervaters. Der hatte, anfangs über den Besuch seiner Tochter erfreut, ihr langes Fernbleiben vom Gatten mißbilligt. Das gibt übles Gerede und gefährdet die Ehe. Sie aber kann sich nicht entschließen, zu ihrem Mann zurückzukehren, vielmehr, als sittsame Frau, ergibt sie sich, von ihrem Gatten getrennt, der Askese und zieht sich in die Einsamkeit zurück, in das Märchenland hinter den Bergen im fernen Norden. Dort wird sie zu einer Stute - Sonne wird ia auch durch einen Hengst symbolisiert - und weidet in einsamen Grasgefilden. Der erzürnte Sonnenmann läßt sich vom Schwiegervater begütigen, da er hört, daß seine Frau in sittsamer Keuschheit lebt. Er legt seine übermäßige Glut ab - wir ahnen, es geht der Nacht entgegen. Als Hengst eilt er seiner Gattin nach, und dort, in der Einsamkeit, begatten sie sich und zeugen das herrliche Zwillingspaar der morgendlichen Götter Ashvin.

Das Mittelstück des Mythos ist also zu einer Familien-Novelle ausgestaltet, und diese Ausmalung gehört nicht, wie die wundersamen Teile, der ältesten Überlieferung an. Der Inhalt des Mythos selbst hat zu solcher Weiterdichtung angeregt, und bis heute vermenschlichen und osvcholorisieren Dichter mythische Stoffe.

Zum Mythos gehört ahnungsvolles Geheimnis. Die Wissenschaft will es enträtseln. Das führt manchmal zu gewagten, zu absonderlichen Vermutungen; aber auch wenn es gelingt, erhellt ihr nüchtern scharfer Strahl allzu grell den Zauber mythischen Zwielichts.

Hier aber hat es doch seinen Reiz zu erkennen, daß die Flüchtige, Enteilende, wie genaue Untersuchung lehrt, die Morgendämmerung ist; weiter läßt sich zeigen, und durch Erklärung eines Geheimnamens bestätigen, daß die Gleichfarbige die Abenddämmerung ist. Die Eine entschwindet vor der zunehmenden Glut des steigenden Tages und geht in die Nachtregion des Nordens; die Abenddämmerung aber kann bei nachlaswerdem Schein verwerlen.

Auch nach dieser Aufklärung verbleibt dem Mythos noch genug des Geheimnisvollen (worauf aber hier nicht einzugehen ist¹), so daß die Wissenschaft den Schleier der Dichtung nicht zanz, zerrissen hat. Die Personen dieser lebensvollen Erzählung sind sämtlich Götter, zum Teil unwerkennbar göttliche Naturwesen, aber die Hauptpersonen, Vivasant, der Sonnemann, und die beiden Frauen, haben in der Religion keine Stellung. Gleichwohl
steht dieser Mythos dennoch in Beziehung zur Religion: die Zwillingssöhne Ashvin,
die von den Rod-gestaltigen Eltern stammen, sin sehr wichtige Götter. Sie sind
die Wundermänner, die Götterärzte, die Nothelfer, die unter den Menschen herumwandern. Krankeit heilend Alle verviinnend. aus Nott und Gefähr erzettend.

Auch hier ist es verlockend, eine Vermutung zu hegen, die zwar historisch nicht beweisbar ist, aber eine gewisse innere Wahrscheinlichkeit zu haben scheint: Wenn die Götter der zweiten Generation lebendige, ins Leben wirkende, kultisch verchret und angerufene Wesen sind. ihre Eltern aber, obwohl gleichfalls Götter, nur Gestalten des Mythos, von anscheinend mehr dichterischer als religiöser Geltung, so möchte man denken, daß sie als vorangegangene Götter-Generation ihrerseits ehemals lebendige religiöse Bedeutung erhabt hätten.

Wie dem auch sei: die Ashvin als Wunderärzte und Nothelfer stellen eine Macht dar, die ir. jeder Religion in irgendeiner Form anerkannt und göttlich verehrt wird, die den Menschen aller Zeiten in Krankheit. Not und Gefahr nötig ist und oft als wirklich erfahren wird. Zahlreiche Legenden berichten von solchen Wunderheilungen und Errettungen durch die Ashvin. Damit aber treten wir aus dem Bereich des Mythos in den der Legende. Die Berührungen sind sehr nahe: der Mythos ist wundermäßig, die Legende auch; die Ashvin sind mythischer Herkunft, ihre Wirksamkeit ist legendenhaft. Und doch sind Mythos und Legende etwas gänzlich Verschiedenes. Legenden, ob man sie für erfunden hält oder glaubt, lassen sich beliebig vermehren. Wunderheilungen und Errettungen gibts bis in unsere Tage - deshalb können sie auch erschwindelt werden. Mythos ist niemals Schwindel. Tede Wundererzählung, Legende, trägt ihr besonderes Genräge als einmaliger Fall unter vielen; der Mythos berichtet zeitlos was ie und ie geschieht, ein einmalig erstes Geschehnis einer mythischen Urzeit, die bis heute fortbesteht. Da ist jeder neue Tag das Bild des ersten Tages der Weltentstehung und jedesmal ist mit Blitz und Donner der Weltbestand erschüttert und seine Fortdauer in Frage gestellt wie bei dem Kampf in der Urzeit. wo sieghaft die veriüngte Welt für alle Zeit wieder hergestellt wurde. Das mythische Geschehen ist das beständig erfahrbare Wunder des Daseins, das jeder erlebt und das mit Geburt. Leben und Tod. mit Morgen. Tag und Nacht in breisförmigem Verlauf stets wiederkehrt; darum stellt es der Mythos ein für allemal als emmalig hin. Das legendarische Geschehen ist das geglaubte Wunder, das dem einzelnen widerfährt, ein einmaliges Ereignis, nicht wiederholbar auf der Strecke der Zeit,

Der Mythos von Vivasvant und Saranyu ist eine erzahlbare Geschichte. Das ist ein Ursinn des Worte Mythos. Mythos ist aber auch einfach "Wort", ein bedeutendes, das Sein deutendes Wort. Es kann ein einzelnes Wort sein wie "Mutter"—
Erde, "Licht"— Leben, und vieles dergleichen. Es sind bildhafte Worte, und so ist Mythos eine Bildersprache.

Ein Bild ist es, daß die Welt zu Anfang ein Ei war, das auf den Urgewissern, schwamm. Das Ei zerbrach in zwei Teile, der silberne untere ward die Erde, der obere goldene der Himmel, und daraus ging hervor der goldene Dotter, die Sonne.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Siehe H. LOMMEL: Ztschr. d. Deutschen Morgenländischen Gesellschaft. Bd. 99.

Aus dem Ei aber kommt ein Vogel hervor, und was die goldene Kugel des Dotters ist, das ist zugleich der Sonnen-Vogel, der sich als mächtiger Adler zum Himmel aufschwingt. Wie im Traum geht ein Bild ins andere über, und wie im Traum weiß man, was Worte nicht zu sagen vermöchten, daß das Eine und das Andre dasselbe

Als goldener Brutstschmuck lött sich Sonne nicht vom Himmel ab, als Dotter ist sie die goldene Kugel und der aus dem Welt-Eltern Himmel und Erde hervorgegangene Lebenskeim, der Sonnenaar ein Bild ihres gewaltigen Aufstiegs zum Firmament; als Gott Sonne fritti sie persönlich hervor. Aber dabei ist ein den kaum mehr ab der Person gewordene Naturgegenstand. Ein Welt-Gesetz daggeen stellt sie dar in der Gestalt des Gottes Savitar, "Beweger". Er ist Sonne, sofern diese aufgehend und untergehend zur Bewegung erweckt und zur Ruhe einschläfert. Dieser Rhythmus von Beginn und Abschlüß ist allem unter der Sonne auferlegt; auch die Götter stehen unter seinem Gebot. Alles, was lebt, wird erweckt und von Savitar in Bewegung gesetzt.

.... beweglicher
Eilt schon die wache Ouelle ...".

die Vögel regen sich zu Flug, Atzung und Gesang, der Landmann beginnt sein Tagewerk, der Wanderer macht sich auf den Weg, die Schiffe lichten ihre Anker. Und im abendlichen Dämmer bringt Savitar alles zur Ruhe:

> "Vor seiner Hütte ruhig im Schatten sitzt Der Pflüger... Gastfreundlich tönt dem Wanderer im Friedlichen Dorfe die Abendelocke.

Wohl kehren itzt die Schiffe zum Hafen auch . . . "

Ganz ähnliche Bilder finden sich auch in den Liedern an Savitar im Rigyeda.

Auch Indra, der siegreiche Kämpfer, ist Sonnengott. Kaum geboren steht der blonde, strahlende Held schon in voller Kraft da, und die vermichtenden Pfeileseiner Strahlen vertreiben im Nu alle Dämonen der Finsternis. Er ist der lachende Held, dem keiner widerstehen kann. Darum kann er sich alle Schätze aneigenen, alles sit seine Beute, und freigebig verschenkt er das Eroberten as nieme Verehrer, die Krieger, die in seinem Namen, unter seiner Führung zum Kampf, auf Eroberung und Beute aussiehen, die Afret, die Indien erobert haben.

Sonne saugt, aufsteigend und in ihren hohen Stand, von überall her alle Feuchtigleit auf. Indra ist der gewältige Trinker, der sich am helligen Opfertrank berauscht. Das ist der Unsterblichkeits-Saft, der die ganze Welt mit Lebensfeuchte durchpulst. Indra, der übermenschliche Zecher, trinkt sich, nach Kriegerart, einen Kraftrausch an, und in furchtbaren Ausbruch zerschnettert er den Feind. Dürre herrscht auf Erden, und die Welt leidet unter Trockenheit. Der Feind Indras ist der Dismon der Dürre, ein Schlangenungeheuer. Alle Gewässer sind weiblich, die Füßses sind Mächen oder Franen, die der Drenche geraubt hat und gefangen hält. Indra schmettert die Keule auf ihn nieder, er schleudert den Steinhammer auf den Drachen und besiert ihn. Ietz ist Indra der Gewitterzott e. sit die Blitzwaffe der Domnerkeit. mit dem er siegt. Er befreit die Frauen aus der Gewalt des Drachen, er läßt die Flüsse strömen, den Regen rinnen. Indra ist der Wolkensammler, Blitzschleuderer, Rezengott.

Unserer Denkweise entspricht es freilich nicht, daß der Gott des Tagesgestims und des Gewitters dasselbe sind. Sonne um Blitz sind uns etwas so Verschiedenes, daß uns solche Zussummenschau nicht geüngt. Es gibt gelehrte Erörterungen darüber, daß er nur das Eine — oder nur das Andere sei. Unsere wissenschaftliche Denkweise erfordert solches Entweder-Oder; die mythiche Vorstellungsweis nicht. Alle Kraft-ansammlung und besonders Kraftentladung ist Indra; darum kann er sowohl Sonne sein als Blitz. Kraft heißt, "Indra-Eigenschaft"; indra ist gegenwärtig im Adler, der auf seine Beute niederstößt, im Stier, der mit Wucht annennt, im Krieger, dessen Pelil durchschlagend trifft und der mit seinen Streitaxt den Gegenz erzschmettert.

Indra ist der Handlungsreichste, Tatkräftigste auf der Weltbühne, aber doch ist er als Sonne und als Gewittersturm ein Teil des für uns unpersönlichen Weltganzen.

Als Drachensieger kämpft er allein, aber er ist auch Anführer der Kriegerscharen, ein Herckinig, Als solicher hat der Gott eine Gefolgischaft kriegerischer Jungmannen. Das sind die Marut, eine göttliche Schar unbestimmter Zahl, von denen kein einzelner genannt wird. Zs gehört zu ihrem Wesen, daß sie eine Gruppe sind, eine Gemeinschaft. Mit übermütigem Getobe stürmen sie einher, siegezbewußt noch ehe sie eine Tat getan, in glänzendem Wäfenschunuck, prahlerisch herausgeptzt, Ikimend, tanzend, gewalttätig. Sie sind wie das Urbtild des frischen Aufgebots junger Krieger, die ihre Rauflust als Heldentum genießen und ihre Beute im vora us verjubehn. Als Gefolgschaft des Kriegaberm Indra sind sie zusammen mit ihm das Urbild eines sooilooiscischen Gefüres.

Wie sollten auch soziologische Verhältnisse nicht im Mythos ihre höhere, urbildliche Gestaltung gefunden hahen? Mythos ist Erkenntnis der Welt in bildhafter Schau — auch der Menschenwelt. Soziologische Betrachtung mythischer Dinge ist berechtigt, ist nötig, aber als allein angewandte Methode führt sie ebenso zu Einseitigkeit wie die naturmythologische Betrachtungsweise, die sich oft vergriffen hat. Auch in dieser Hinsicht gilt beim Mythoskein Entweder-Oder. Er ist eine Zusammenschau von Dineen, die wir auseinanderlezen.

Die Marut, die kriegerische Gefolgschaft des Heexkönigs und Gewittergottes Indrasind auch die Sturmwinde, die Schme der Wolkenkuh, aus deren Euter sie die Mich des nährenden Regens hervormelken. Als Sturmwinde tosen sie einher in wildem Lauf, so daß Himmel und Erde vor ihnen erzittern. Sie tanzen am Himmel hin der Berge und Wälder, alles erbebt vor ihnen; die zuckenden Biltze sind ihre blanken Walfen, sie stampfen und brüllen; mit Bangen sieht man ihr gewalttätiges Nahen, aber in ihrem Ungestüm sind sie doch herzerfreuend, denne ist treiben die Wolken heran und bringen den segensvollen Regen, der mit Indras Wetterstrahl sich erschütterund und beglückend entlädt.

Soziologisch zu betrachten sind auch die Gandharven und Apsarasen, die timmlischen Musikanten und Tänzerinnen, schöne junge Männer, die stets verliebt den Mädchen und Frauen nachstellen, und die anmutig verführerischen Mädchen, die stets zur Liebe geneigt sind. Beim größten Opferfest des Königs, das zum Segen

für seine Regierung gefeiert wird, aber zugleich dem ganzen Land zum Segen gerei ht, stellt alles Volksich als Zuschauer ein, mits hamausend von dem Fleisch der
zahlreichen Opfertiere Da stehen in Gruppen bestammen die jungen Burschen, die
Mädchen, und es gehört zum Ritual, daß der Priester sie anredet als Gandharven
und Apsarasen, denn sie sind die ridischen Ebenblieder dieser himmlischen UrbliderDie Gandharven sind gewissermaßen ein mythischer Jungmännerbund, in den
Liebesverhältnissen von Gandharven und Apsarasen ist die voreheliche Liebe zum
Mythos geworden, in den Apsarasen auch das Hetilieretum.

Zugleich sind sie Natur-Wasen, Nöcke und Nixen oder Nymphen, die im Waldhausen, wo ein Wasserfall berahrunscht. Die Apparsaen sind bisweilen unserne Schwaneningerfaum klaich. Im wersteckten Wald schwingen sie sich mit Gesang auf goldenen und Apparsaen den Baumriesen sich aus Lianen gebildet haben und Apparsaen dringen sich mit ihrer lüsternen Natur auch in das Bauchachen der Menschen in. Die Gandharven stellen dem Menschenweiber in Koboldagstalt nach, erschrecken sie mit Eselsgeschrei, laufen ihnen nach als behanter Zwerg, wandeln in verführeris her Gestalt voraus. Es ist darum infelt gut daß sich Frauen allein zu weit in den Wald wagen; man muß die Gandharven beschwören: "Lada bvo unsern Weibern, gieht zu den Aparsas, dass nied eure Weiber" Off haben sie groteske, Rumpdstitischen artige Namen — ohne doch durch solche Benennung zu persönlichen Individuen zu werden.

Das sind wohl volkstümliche Formen des Gandharvaglaubens. In andern Fällen stehen sie höheren Göttern näher, und da gibt es als uralte Mythengestalt einen Gandharva, der für uns rätselhaft ist.

Die Apsarasen dagegen haben hübsche, einschmeichelnde Namen, oft Rümen-Namen, und damit ist eine weitgehende individualisierung verbunden. Sie sind so verlockend, daß sie sogar große Heilige, die in stengster Aktese leben, verführen, und zwar in göttli hem Auftrag, damit nicht allzu große Heiluigkeit eines Mens hen den Göttern zu nahe trete. So ergeben sich Liebsegschichten, in denen grausige Härte der Selbstpeinigung und lockere Sinnlichkeit, die aber sündlos ist, reizvoll kontrastieren. Auf Grund mythis her Voraussetzungen verschränken sich da Heiligenlegende und Liebesnowich

Ein echter Mythos ist hingegen die Liebe swischen der Apsaras Urvashi und dem König Purturavas. Die gutliche Nymphe, eine Art Schwanenlungfran, ging die Ebe Monte der Bedingung, das sie ihn ein akt sehen der der Bedingung, das sie ihn ein akt sehen der der Schwanen der Schwanen

Die Gandhavren aber vergönnen dem Menschen Pururawas die Apsaras nicht. Um Die Gandhavren aber vergönnen dem Menschen List nachts aus dem Bett von Ihrer sie ihm zu entziehen, locken sie ihn durch eine List des Blitzstrahls sieht sie ihn nacht und ist im selben Augenblick entschwunden. Von Schmerz und Liebessehnsucht wahnsinnig irrt er umber, sie zu suchen. Da sieht er einmal im Wald auf einem Teich Enten schwimmen; es sind A paransen, und eine davon ist Urvashi, die si him nun in güttich menschlieher Gestalt zeigt. Vergebens fleht reis eint Liebebes hwörungen an, zu ihm zurückrukehren. Sie verweigert es; aber einmal noch darfer zu lär kommen, in einen Zunberpatast in der Einsansheit, wa ub die Gandharven ihnempfangen und ihm versprechen, daß er dereinst in den Himmel eingehen soll.

Beim Abs hied gibt Urvashi dem Pururavas zum Trost den Sohn, namens Ayus, mit, den sie mittlerweile geboren hat, und dieser ist— ein heiliges Opferfeuer. Damit lenkt — für uns befremdlich — die rührende Liebesgeschi hte, die Jahrtausende lang indis he Diehter beschäftigt hat, in den sakralen Berei h zurück, dem sie entstammt.

Mythos und Kult sind die beiden zueinander gebörigen, einander entspre henden Seiten des satzenlan Lebens. Kultische Handlungen spiegelm nythis hes Gesteheten. Hier ist es die Hervorbringung des Sakralfeuers dur 1 zwei Reibbölzer, die, wie auch bei manchen anderen Välkern, als Symbol des Zeugungsvorgangs aufgefaßt wird. Dabei ist das u tere Reibbolz der weibliche, der Quirt der männliche Teil. Diese sind im Mythos die Nymphe Urvash und der König Pururavas. Beim Quirlen des Opferfeuers wird daher, das untere Wei hholzbrett hen angesprochen: "Du bist Urvashi", und das bohrende Harthozistäbchen. "Du bist Pururavas Dengemäß hat au h das so erzeugte Peuer den Namen des von Urvashi dem Pururavas geborenen Katsleins, Ayu. Und die mit dem so hervorgebrachten Feuer vollkogene heilige Handlung bewirkt, daß man dereinst, wie die Gandharven es dem Pururavas verbeißen haben in den Himmel eelanzt.

So lebendig diese Erzählung ist: auf einmal sehen wir ihre Gestalten, die unsere Anteilnahme erwe kt haben, zurücktreten in die Dingli hkeit der Geräte auf dem Opferplatz, in Gegenstände, die für uns tot sind, für die Opferteilnehmer aber erfüllt von lebendiger Symbolik.

Diese Geisteswelt voll von Sinnbildern, bedeutungsvollen Gestalten und Geschehnissen in menschilchen und kosmischen Bereichen michte ich gewach seinen Mythos nennen. Ein sol hes Wa hatum geht vor sich wie beim Korallenbaum, der durch die Tätigkeit unstähliger Kleintier hen sich aufbaut. Einzelne haben hinzuerfunden, ausgestaltet, fortgedichtet, Generationen haben daran ges haffen; Vreles davon geht in prübhstorische Zeitz zurk 4, aber Mythos als Denkform, Weltans hauung, Vorstellungs- und Aussageweise besteht mit großer Stiltreue bis in fortgeschritten bistorische Zeitzu.

Bei den vedischen Indern läßt si h die Fortbildung des überlieferten Mythos dur h einzelne Persönlichkeiten nur dann und wann vermuten. Anders bei den benachbarten Iraniern, wo Zarathustra in sehr alter Zeit eine neue Lehre verkündete. Damit schuf er auch neue Mythen. Davon ein Beispiel:

Mit der altüberkommenen Religion bekümpfte Zarathustra aufs sehärste die Rinder-Opfer, orgasisische Feste, bei denen, um die unsammengestrümte Vollsemege zu speise. Massen von Rindern, wahrs beinlich auf grausame Weise, getötet wurden. Ni ht nur aus religiösem Eifer gegen das, was ihm als Götzendlieist und Greuel erschien, wandte sich Zarathustra gegen diese Rinderschlachtungen, sondern auch aus Mitdeld mit den leidenden Tiern. Doch hätten noch so einfünlieisch mahnende

und belehrende Worte eines einzelnen es niemals vermocht, solche beliebte und genußreiche, noch dazu religiös geheiligte Freudenfeste abzuschaffen. Dazu bedurfte es der Macht des Königs, den Zarathustra schon für die Grundsätze seiner Lehre gewonnen hatte. Ihn um Beistand anzurufen, so dürfen wir annehmen, war der Anlaß eines überlieferten Gedichtes, in dem Zarathustra die Urseele des Stiers im Himmel vor Gott und dessen unsterblichen himmlischen Helfern klagen läßt über die Grausamkeiten, die den Rindern angetan werden. Aber die himmlischen Hilfsgeister Gottes können nichts tun gegen das Schicksal des Rindes, daß es dem Menschen dienen und durch ihn leiden muß. Daraufhin wendet sich die Seele des Stiers mit erneuten Bitten und Klagen an Gott selbst. Dieser Auftritt wird noch ergreifender gestaltet dadurch, daß nun auch die Seele der Kuh ihre klagende Stimme mit der des Stieres vereint. Gott vertröstet das Rinderpaar auf das künftige Auftreten Zarathustras, der mit der Macht des Wortes für das Rind eintreten werde Doch darauf folgt ein noch beweglicherer Schmerzensausbruch des Rinderpaares: Wie kann ihnen denn ein schwacher Mann helfen, dem nichts als das Wort zu Gebote steht! Wann endlich wird der Mächtige kommen, der zum Schutz des Rindes gebieterisch dem Wort Zarathustras Nachdruck verleiht?

Zarathustra kleidet ako, um seinen Appell an den Herrscher möglichst eindringlich zu gestalten, sein Anliegen in einen Mythos, der in einer Orzett in göttlicher Himmelswelt spielt. Erischtlich ist dies ein von Zarathustra geschaffener Mythos, denn die auftreienden göttlichen Personen sind die Himmelsmicht, die ein siener Lehre verkündet, und er führt sich selber, wie eine mythische Gestalt, in diese himmlische Ratsversammlung ein, indem er Gott auf sich hinweisen läßt.

Mit der Neuschöpfung der mythischen Gestalten "Seele des Stiers" und "Seele der Kuh", die geistige Vertreter des Rindergeschlechts sind, knüpft Zarathustra, umgestaltend, vielleicht an einen alten Mythos von einem Urstier an, der ein kosmisches Wesen war.

Altmythische Vorstellungen hat Zarathustra böchst wahrscheinlich auch verwendet, wenn er davon spricht, daß die Seele nach dem Tode eine Brücke, (Richterbrücke') betreten muß. Er selber wird sie mit seinen Anhängern überschreiten. Den Gottlosen aber wird davor bangen, denm diese Brücke wird sie ins Verderben führen. Zarathustras eigene Worte darüber, zweut ist eun süberlielert sind, bestörnähen sich auf knappste Andeutungen. Die an ihn sich anschließende Literatur aber bietet uns das grandiose Bild einer Brücke, die vom höchsten Berg der Erde sich zum Himmel spannt und automatisch die Seelen der darüber Hinschreitenden richtet. Mit messerschafer Schneider ichtett sie ist, auf, wenn ein Gottloser sie betritt, und läßt hin in den Abgrund der Hölle stürzen, während sie flach liegend einen gebreiteten Weg bildet auf dem der Gerechte bestützt in Gotte Saul schreitet.

Die betont ethische Verwendung dieses Bildes geht sicher auf Zarathustra zurück, das Bild selbst aber stammt vermutlich aus altüberkommenen mythischen Vorstellungen. Welcher Art diese gewesen sein mögen, wissen wir freilich inicht.

Vergleichbar wäre etwa die Anschauung, die es bei primitiven Völkern gibt, daß eine gefährliche Brücke ins Jenseits führt, die nur der tüchtige Krieger, der in Leben körperlich gewandt war, überschreiten kann. Sie führt über den Totenstrom in ein Land der Abgeschiedenen, über das vielfach nur ganz traurige Vorstellungen bestehen.

Man hat auch daran gedacht, diese zoroastrische Himmels- und Richterbrücke mythologisch mit dem Regenbogen zu verknüpfen. Dies lißt eist, beiden hicht näher wahrscheinlich machen; es ist aber bezeichnend für ein zeitweilig in der Mythologie vorwaltendes Bestreben, möglichst viele mythische Gegehenheiten auf Naturenscheinungen zurücksüfthern. Das hat, als vorgefalße Meinung, zu vielen unbeweisbaren, auch willkrürichen Annahmen sowie zu offenbaren Milgriffen geführt und die Gegenwirkung hervorgerufen, daß man es vorzog, die Natur möglichst ganz aus dem Spell zu lassen und lieber auf ein Verständnis überhaupt zu verzichten, als eine naturmythologische Deutung in Betracht zu ziehen.

Man wird aus den vorangegangenen Betrachtungen, soweit sie altindische Mythologeme betreffen, unsere Stellung zu diesen noch immer unausgetragnem Gegensätzen ersehen. Gewiß werden wir uns oftmals mit bloßer Tatsachenfeststellung einstweilen oder für immer begnügen müssen. In anderen Fallen aber ist die Beziehung auf die Natur nicht eine hineingetragene. "Deutung", sondern sie sit die Sache selbst, und Mythos als Welt-Deutung, Welterkenntnis ist auch Natur-Erkenntnis, wenn freilich keine naturvissanschaftliche. Aber gerade darin kann solche Erkenntnis tiefer gehen, daß sie "Natur" nicht vom Mensche sondert, sondern Ortnungen erfalk ich Menschendassein und Naturposchehen einbeltich übergreifen.

Bei der zarathustrischen Richterbrücke erübrigt sich eigentlich die Frage nach der Naturgrundlage des Bildes; denn auch wenn eine solche in vorzarathustrischer Zeit je bestanden haben sollte, ist doch das Bild bei Zarathustra selbst lediglich Ausdruck eines ethischen Gedankens

Überhaupt läßt sich dem Wesen der Lehre Zarathustras, der zomsatrischen Religion, im Gegensatz zur altindischen, mit naturmythologischen Fragestellungen nicht
näherkommen. Wohl aber gilt von ihr als Ganzem, daß sie ein gewaltiger, einhabener
Mythos ist, der mit mächtigem Bogen die Welt überspannt, von ihrer Schöpfung
in mehreren aufeinander folgenden Schritten an bis zu ihrer Vollendung am Ende
der Zeiten; ein Mythos nicht nur vom Sein, sondern auch von der Zeit, in die das
Dasein eingebette ist; ein Mythos aber, der, anders als der altindische, die Welt
vorwiegend in ihrer ethischen Gliederung sieht, in die auch die Natur einbezogen
und einzerordnet wird.

Freillich kann man ebensowohl sagen, diese Lehre ist eine Philosophie, die nur in mythischer Form sagbar ist. Und es scheint nicht nur für Zarathustra, nicht nur für Plato, sondern für immer zu gelten, daß die tiefsten Einsichten, die ewigen Wahrheiten, in denen Philosophie zu Religion wird, sich nur mythisch aussprechen lassen.

# NACHTRAG ZU "BHRIGU IM JENSEITS"

Paideuma IV (1950) S. 93ff.

VON HERMAN LOMMEL

In dem Aufsatz, Bhrigu im Jenseits' habe ich berichtet von der in der altindischen Literatur mehrfach bezeugten Vorstellung, daß die Verstorbenen im Jenseits von anderen Wesen das erleiden müssen, was sie ihnen in diesem Leben angetan haben. Besonders eindrücklich tritt da hervor, daß Vieh, das man geschlachtet und gegessen hat, in der andern Weit dem Menschen das elieiche antut.

Es ging mir dabei darum zu zeigen, daß dieses umgekehrte Erleiden im Jenseits der Grundanschauung nach nicht Strafe ist für ein Unrecht, das man hier begangen hätte, sondern daß es eine Sonder-Ausprägung der allgemeineren Vorstellung ist. daß in der anderen Welt alles genau gegenteilig zu den Umständen und Vorgängen in unserer Welt sich verhält und geschieht. Denn es sind nicht verbotene Handlungen, welche durch Umkehrung von Tun und Leiden die Menschen mit so unangenehmen Folgen bedrohen: geschieht einem doch auch für unvermeidliche, gar nicht gewalttätige, sogar kultisch vorgeschriebene Handlungen wie Holzbacken. Pflanzenessen. Wassertrinken ebensolches, wenn man nicht durch gewisse rituelle Prozeduren dagegen Vorsorge trifft, Mögen diese Vorstellungen immerhin eine Vorstufe sein des Gedankens, daß Schuld, die man hier auf sich geladen, dort Sühne findet, so ist bei den diesbezüglichen Aussagen in den altindischen Brahmanas die Meinung in ganz altertümlicher Weise die, daß im Jenseits, in der andern Welt, sich alles spiegelbildartig umgekehrt verhält wie in unserer irdischen Lebenswelt, so daß Rechts und Links. Oben und Unten. Vorn und Hinten. Ia und Nein und dergleichen mehr vertauscht sind.

Von ethnologischen Zeugnissen für entsprechende Anschauungen bei primitiven Völkern konnte und sollte dan une ien Auswahl gegeben werden; bebens gentigten vereinzelte Belege aus der späteren indischen Literatur über Fortbestand und Umgestaltung dieser umprünglichen Vorstellungen. Dagegen sollten die Zeugnisse aus der älteren indischen Literatur möglichst vollständig angeführt werden. Insofern die Brahmanaa eine insheltliche Literaturschicht darstellen, sind sie geeignet, einander gegenseitig auffunbellen, und mehrfache Bezeugung gleichartiger Anschauungen beweist deren verbreitete Gülltücken.

Ich bedaure es daher, daß mir bei Besprechung der einschligigen Stellen aus dem Shatapatha- und Jaiminiya-Brahmana die Parallelstelle aus dem Kauschlitäki-Brahmana II. 3 entgangen ist, die ich hiemit nachtrage. Da heißt es: "Ganz ebemo, wie in dieser Weit Menschen Tiere essen und sie verspiesen, geradeso essen die Tiere in jener Weit die Menschen und verspeisen sie. Durch die Morgenlitanei unterwirft man sie sich. Wenn man sie hier sich unterworfen hat, essen und verspeisen sie einen in jener Welt nicht, (sondern) wie man sie hier in dieser Welt ißt und verspeist, ebenso ißt und versreist man sie in iener Welt:

Wie an den früher behandelten Parallelstellen sind offenbar vorwiegend zahme, also Herdentiere gemeint. Es ist hier ein etwas anderer ritueller Akt, durch den man bewirkt, daß man von der Umkehrung von Tun und Leiden in der andern Welt nicht betroffen wird. Daraus wird sehr deutlich, daß die Vorstellung von der "verkehrten Welt" im Jenseits allgemein und volkstümlich war, während verschiedene Vedaschulen verschiedene Szenen in dem großen kultischen Drama als Auskunfsmittel gegen die drobenden Leiden im Jenseits empfehlen.

H. OBETEL hat im Journal of the American Oriental Society 26 (1905) S. 196 auf die Verwandtschaft dieser Textstelle mit jenen, die Bhrigas Erleibnisse im Jenesis schildern, hingewiesen unter der Überschrift "Jex talionis in the other world", womit meiner Auffassung nach das Wesen der Sache nicht ganz getroffen ist, und noch weniger ist das der Fall, wenn KEITU in seiner Übersetzung des Kauschitaki-Brahmand dies. A oassase on moral (i) retribution" ennnt.

#### von

# H. Lommel

Lüders erklärt in seinem letzten Werk, dessen 1. Teil von L. Alsdorf 1051 herausgegeben ist: Varuna I. auf Seite 35:

"Wie ein König hat Varuna seine Späher, die rastlos die Welt durchwandern und auf der Menschen Treiben sehen. Das sind nicht die Sterne, mit denen der Nachthimmel auf die Erde herabschaut; diese Späher haben keine physische Grundlage. Es sind die Späher, mit deren Hilfe der indische und schon der arische König über das Tun und Treiben seiner Untertanen wacht".

Er wendet sich mit diesen Sätzen gegen die seit Hillebrandt vielfach vertretene Ansicht: "(Varunas) Auge ist des Tages die Sonne und die spähenden Geister des Lichts; des Nachts sind die leuchtenden Sterne seine Späher und Wächter des Alls". (Hillebrandt, Varuna und Mitra, 1877. S. 1).

An dieser bisherigen Auffassung halte ich jedoch gegen Lüders fest <sup>1</sup> und gedenke sie im Folgenden aufs neue zu begründen.

An der angeführten Stelle begnügt sich Lüders mit der Kürze einer nicht eigemtlich begründeten Behauptung, weil er mit diesen Sätzen sich, zwar unausgesprochen, zurückbezieht auf seinen Aufsatz in S.B. Pr. A. 1917, 373f. = Philologica Indica 46xf. Dort hatte er wahrscheinlich gemacht, dass schon in der ur-arischen Periode das Königtum zu weitreichender Macht und gefestigter Organisation entwickelt war. Aus einem Vergleich dessen, was das Kautillya-Sätzra über das arfälnierte Spionagesystem der indischen Könige berichtet, mit dem, was wir über Aufseher und Horcher der achaimendischen Könige erfahren, hatte er dort den Schluss gezogen, dass es schon unter den Königen der arischen Urzeit solche Soäher sereeben habe.

Man kann zugeben, dass das ausgedehnte und durchgebildete, skrupellos sich aller Mittel bedienende Spitzelsystem, das Kautiliya schildert, vielleicht eine Fortbildung älterer Einrichtungen war. Aber als Stütze für einen Rückschluss auf die Verhältinise in urarischer Zeit wären doch ältere Zeugnisse von ursprünglicherem Charakter recht wünschenswert. Man kann ferner bereit sein anzunehmen, dass auf der iranischen Seite, im achaimenidischen Reich, Umbildungen erfolgt seien, durch die eine völlige indo-iranische Übereinstimmung nicht mehr erkennbar sei — immer bleibt das, was man aus den historischen Verhältnissen für die arische Periode zu erschliessen meint, nicht mehr als eine recht ungewisse Mögichkeit, solange Zwischenglieder fehlen.

Der persische Grosskönig hatte als hohen Beamten einen Oberaufseher, von dem die Griechen (Aischylos, Perser 980; Herodot 1.114; Afistophanes, Acharner 91; Plutarch, Artaxerxes 12,1, nach Ktesias) als dem "Auge" δοβολιώς des Königs sprechen.

Im Unterschied zu diesen Zeugnissen für ein "Auge des Königs" schreibt Xenophon in der Kyrupaedie 8.2,10-12 dem Perserkönig viele "Augen" und viele "Ohren" zu. Aber auf Xenophons Angabe über viele βασιλέως ἐρθαλμούς ist kein sicherer Verlass, gerade weil er dabei gegen die Meinung, des Königs "Auge" sei nur Einer, polemisiert und theoretisch die Forderung begründet, dass nicht Einer, sondern viele ἀταχωστεϊν "horchem" und διαπτώεν "schauend beobachten" sollten. So kann diese Angabe mehr ein Postulat Xenophontischer Staatsweisheit als ein historisches Zeugnis sein, und man hat ihm in diesem Punkte keinen rechten Glauben ersehenkt

Vielmehr hat man aus demselben Grunde auch die allein bei Xenophon ovrkommende Angabe über die "Ohren" öra des Königs bezweifelt, bis der Strassburger aramäische Papyrus aus Elephantine gefunden wurde und diese Verwaltungseinrichtung des persischen Reiches bezeugte durch die Erwähnung von gauskak s", "Horchen". Und zwar ist dieses persische Wort in aramäischem Gewande dort in der Mehrzahl gebraucht. Dies ist eine Bestätigung nicht nur für Xenophons Angabe von horchenden Aufgassern überhaupt, sondern auch dafür, dass er von diesen in der Mehrzahl spricht, wie denn auch der Umstand, dass es in Oberägypten, an der äussersten Grenze des Reiches, so bezeichnete Beamte gegeben hat, bezeugt, dass diese über das ganze Reich verteilt waren.

Das aus dem Altpersischen unverändert ins Aramäische übernommene gau å ka (nur die Pluralendung ist aramäisch) kann als unmittelbares Zeugnis für den altpersischen Beamtentitel gelten. Dagegen ist uns die einheimische Bezeichnung des δηθολημές τοῦ βαποδέκς nicht überliefert. Diese glaubte Schaeder in seinem von Lüders zitierten Aufsatz "Das Auge des Könige". Abh. G. d. W., Göttingen 1934, Iranica I) in dem

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Allerdings nicht hinsichtlich derWorte "Geisterdes Lichts".

Dieses mittelpersische ispasaγ würde altiranisch "spasaka" (bzw. altpersisch \*spaθaka) lauten, aber da das Suffix -ka im Mitteliranischen so ausserordentliche Verbreitung gefunden hat, können wir ebenso gut, vielleicht treffender, altiranisch spas-{\*spaθ-} ansetzen.

haben.

Das Wort spas ist im Awesta belegt und bezeichnet dort die Späher des Gottes Mithra, was, ebenso wie das altindische spas als gebräuchliches Wort für die Späher des Varuna und Mitra, bei unserer Frage von Wichtiekeit ist.

In der Annahme, dass spas-(aka) die einheimische Titulatur des von den Griechen als "Auge des Königs" bezeichneten Beamten gewesen sei, und mit der Voraussetzung, dass die Griechen diese Bezeichnung wörtlich wiedergegeben hätten, bemüht sich nun Schaeder zu zeigen, dass spas, das bekannte Wort für "schauend, Späher", im Iranischen auch die Bedeutung "Auge" gehabt habe

Dazu nimmt er den Weg über den skythischen Volksnamen der Arimapen, den Herodot 427 im µordr@Dayac übersett mit der Angabe, dass skythisch arima "eins" heisse. Letzteres hat sich als richtig erwiesen und ist somit ein glänzendes Zeugnis für Herodots Berichterstattung. Darum wird man seine weitere Angabe, dass "Auge" auf skythisch omö heisse, nicht verwerfen, wiewohl sie schwerlich wörtlich richtig ist und kaum sanz ohne Einschränkung hinenommen werden kann.

Schaeder schliest daraus auf ein skythisches \*spos, das dem Herodot in seiner Quelle in einer griechisch gebüldeten Genitivform ατοῦ vorgelegen habe. Diese Genitivform habe Herodot irrtümlich für die Normalform des Wortes gehalten. Man kann für die Behandlung von Fremdwörtern schwerlich bestimmte Regeln aufstellen; immerhin erscheint mir στοῦ nicht als die selbstverständliche Genitivform eines angenommenen \*spos; das Gegebene wäre wohl \*στοῦ. In dem erschlossenen \*spos "Auge" sind also drei ungewisse Annahmen vereinigt: der Bedeutungswandel von "Späher" zu "Auge", eine fragliche griechische Genitivbildung und eine Verwechslung Herodots von Genitiv und Nominativ.

Weiter müsste man gemäss Schaeder voraussetzen, dass dieser für das Skythische angenommene Bedeutungswandel (von spas, spos, "schauend, blickend" zu "Auge") auch mit dem persischen \* spaß vor sich gegangen, oder dass er gemeiniranisch gewesen wäre. Davon ist uns aber im Übriegn nichts bekannt.

Vielmehr ist anzunehmen, dass cašman (wie awestisch, und wie neupersisch cäšm) das geläufige und daher auch den Griechen am ehesten bekannte Wort für "Auge" war.

Dieses Gebäude von Hypothesen, von denen auch jede für sich genommen, wo man sie als möglich gelten lassen kann, nicht überzeugend ist, ruht auf der unverbürgten Annahme, dass spas (\* spa0) die Bezeichnung des einen Oberaufsehers, dies öpözude; voö parobauc, gewesen sei. spas könnte aber ebensowohl irgendwelche sonstigen Aufsichtsbeamten bezeichnet haben. Denn wie uns die Griechen, ausser Kenophon, nichts von Horchern (gaußaks) sagen, so können sie auch unterlassen haben, von einer Gruppe von Aufsichtsbeamten zu berichten, die iranisch spass (\* soa0) zeheissen haben mögen.

Auch dies ist eine Hypothese — eine weniger komplizierte, wie mir scheint; und es muss sich zeigen, ob sie sich als brauchbar erweist. Einstweilen müssen wir sagen, dass ἐρθιλμός offenbar nicht die genaue Übersetzung von spas ist, ob die beiden Wörter nun dieselben oder verschiedene Arten von Beanten benennet.

Schaeder sucht nun ferner zu erweisen, dass auch öra eine ganz genaueWeidergabe von persisch gaußak fölgun; sei Ernimmt mämlich an, dass dieses eine -ka- Ableitung von ap. gaußa "Ohr" und mit diesem gleichbedeutend sei. Das lässt sich aber nicht halten. Es gibt kein mittelpers "goßak "n. pa." gößä "Ohr", die wuf ein solches altpers. Wort zurückdeuten würden. Auch würde eine solche Bildung im Altpers. zunächst wohl, "Öhrlein" bedeuten.

Dagegen gibt es ein mitteliran. góðak, das "Hörer, Horcher" bedeutet und klarermassen die Fortsetung unserse altpers, gauðaka ist. Es ist ein Nomen agentis der Art wie aw. rapaka "stützend" u.a., wie im Mittelpersischen die von Salemann, Grundriss la, § 50,22 genannten Bildungen und wie im Altindischen die von Whitney, Sanskrif Grammar §§ 27,1.1181 angeführten Bildungen. Diese Bildungsweise hat Schaeder verkannt. Dennoch aber gibt er als Bedeutung des my Namens vispgöðay richtig "alles hörend", nicht etwa "allohrig" an. Auch ist ihm manichäisch niyöðay "auditor" (nicht: "hängenbing") bekannt, ja er erkennt Hisings Übersetzung des aramäisch-persischen ga ušaka als "Hörer" ausdrücklich als richtig an. Gleichwohl beanstandet er, dass Andreas "der griechischen Wiedergabe zum Trotz" gauskaka als

328

Obwohl also Schaeder die wahre Bedeutung von gaušaka, nämlich "
niernd", schon mehrfach in Händen hatte, liess er sie sich wieder entgleiten, weil er fälschlich statt eines mit -a-ka von dem verbalen gauß gebildeten nomen agentis eine Ableitung vom Substantiv gauša mit Suffix - ka annahm und weil er irre geführt war durch die vorgefasste Meinung, δτα müsse die wörtliche Übersetzung von gaušakā sein. Zugleich sollten sich bei ihm spas = δρθαμός und gaušakā = δτα gegenseitig stützen, aber jedes von beiden ist hinfällig

Warum Xenophon nicht ἀτακουσταί gesagt hat, kann man nicht wissen. Doch drängt sich die Vermutung auf, dass er dabei von dem genzücke, φλομάς besiehltssts war, das ja, wie die mehrfachen griechischen Aussagen ausser Zweifel setzen, wirklich einen persischen Titel wiedergab, wenn es auch nicht Übersetzung von spas war, wofür die Griechen ganz gewiss σκοπάς gesagt hätten.

Ein "Auge" und viele "Horcher"— das ergibt sich als sicher. Aus dem von Schaeder aufgewiesenen is pasa γ, spas— und aus Kenophous Ubertragung des Plurals auf das "Auge", δρθαλμές, ergibt sich daneben als möglich, vielleicht wahrscheinlich: zahlreiche schauende Aufpasser, "Sphäte", die etwa den Horchem gleichgestellt sein mochten.

Das gilt für die Zeit der Achaimeniden-Könige. Aber schon den Königen der arischen Urzeit einen solchen Beamtenstab zuzuschreiben, bedarf es gewichtigerer Argumente. So sind denn auch für Lüders diese altindischen und altiranischen Verhältnisse nicht entscheidend für seinen Rückschluss, derartige Einrichtungen auch für die urarische Periode anzunehmen, sondern das folgende Argument: Die meschlichen Könige sind Urbilder der göttlichen Könige. Und da den Göttern Mitra und Varuna zweifellos schon in urarischer Zeit himmlische Späher zugeschrieben wurden, muss die Einrichtung der Späher aus der Menschenwelt in den Himmel projiziert worden sein. Folglich muss es schon in urarischer Zeit Späher der menschlichen Könige gegeben haben.

Dieser Schluss von Spähern der Götter auf menschliche Späher berüht auf der Annahme, dass Einrichtungen der Götter denen der Menschen nachgebildet seien, eine Annahme, für die Lüders keine Begründung gibt, weil sie für ihn anscheinend selbstverständlich ist und keiner Begründung bedarf. Die Voraussetzung, dass Götter und himmlische Zustände den Menschen und irdischen Verhältnissen nachgebildet seien, halte ich jedoch in dieser allgemeinen Form nicht für berechtigt; vielmehr werde ich für den vorliegenden Fall eine andere Auffassung wahrscheinlich machen.

Ferner findet hier eine merkwürdige Verquückung statt. Aus der Voraussetzung, die Späher der Götter seien Abbilder der Späher von menschlichen Königen, ergebe sich, dass schon in urarischer Zeit diese Könige Späher gehabt haben müssten; und daraus, dass die menschlichen Könige schon in urarischer Zeit Späher gehabt haben sollen, wird eeschlossen, dass die Göttlichen Späher inhott die Sterne sein können.

Diesem Zirkelschluss stehen aber vedische Textaussagen gegenüber, die es wahrscheinlich, wenn nicht vielmehr gewiss machen, dass die Späher der Götter ein mythischer Ausdruck für die Sterne sind.

Bevor wir die Texte selber sprechen lassen, sei noch folgende Überlegung eingeschaltet: Wenn wir das menschliche und das göttliche Späherwesen vergleichen, ganz besonders aber, wenn wir dabei nach Lüders' Art die menschliche Einrichtung zum Ausgang nehmen, so ist es doch auffallend, dass im Unterschied wenigstens von den achaimenidischen Königen die Götter keine "Horcher" haben. Warum sollten denn diese im himmlischen Bereich nicht ebenfalls nachgebildet sein? Dagegen bei der Annahme, die göttlichen Späher hätten als Urbilder nicht menschliche Beamte, sondern die Sterne gehabt, liesse sich das Fehlen himmlischer "Horcher" etwa daraus erklären, dass einer mythischen Vorstellung von "Horchern" in der Natur schwerlich etwas als Anheinfunnessonukt hätte dienen können.

Im Rigveda wird häufig die Sonne als das Auge des Mitra und Varuna bezeichnet. Daneben lässt sich die naheligende Vorstellung wahrscheinlich machen, dass die Götter des Nachts mit den Sternen als Augen die Welt überschauen. Ferner wird sich zeigen, dass die Bildert. Augen, mit denen die Götter herabschauen, und Späher, durch die sie alles überwachen, sehr nahe bei einander liegen und auch für einander eintreten können.

Als Begriff und Vorstellung dasselbe wie "Späher oder Ausschauer" (spaß) und nur im Wort davon unterschieden sind die "Blicker oder Ausluger", drastt, mit denen die Nacht Umschau hält, Atharvaveda 19.47. Dieses und die folgenden Gedichte sind der Verehrung der Göttin

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Bei Lidzbarski, Ephemeris II 215 A. 2; mir nur aus Schaeders Angaben bekannt.

stätigt. Freilich ist nirgends mit nackten Worten gesagt, dass die Sterne

gemeint seien; durch solche Überdeutlichkeit würde nur das dichterische

Bild zerstört, dessen Sinn gleichwohl an jeder dieser Stellen klar ist und.

wenn ein Zweifel bestehen könnte, durch die anderen Aussagen ver-

deutlicht wird. Aber bisher war nicht spas das Wort für "Späher".

Als spaś, "Späher", wird aber RV, 4.13.2 und 10.35.8 sūrva, Sonne,

Nacht gewidmet. 19.47,3 ff. heisst es: "Was deine menschenüberschauenden 1 Ausluger (drastarah) sind, o Nacht, die 99, die 88 und die 77, und die 66, o du Reiche, die 55, o du Beglückende, und die 44 und die 33, o du Mächtige (vājinī), und deine 22, o Nacht, und zuletzt die II, mit diesen Schützern beschütze uns du heute, o Tochter des Himmels!" Dass mit diesen unübersehbar vielen (denn das bedeutet diese nach der Grundzahl II gestaffelte Zahlenreihe) Auslugern der Nacht die Sterne gemeint seien, dürfte zuzugeben sein 2. Desgleichen, dass hier nicht eine Übertragung von irgendwelchen menschlichen Blickern, Auslugern oder Spähern auf die der Göttin Nacht vorliegt.

In einem eng damit zusammenhängenden Gedicht (AV, 19.49.8) heisst die Nacht "mit Augen versehen" (cakşuşmatī). Das lāsst wiederum an die Sterne denken. So haben in der folgenden Zeile, die korrupt ist. Roth und Whitney für das überlieferte unverständliche takmä: tārakā "Sterne" konjiziert. Whitney später naksatrāny, gleichfalls "Sterne". Beides ist zwar nicht richtig, aber diese dem Inhalt nach gleichartige Zweiheit der Besserungsversuche zeigt doch, wie sehr sich hier der Gedanke an die Sterne aufdrängt. An der Parallelstelle der Paippalāda-Recension (14,4) liest Barret (JAOS 47,427) arukmam. Ob im Übrigen seine Wiederherstellung der Zeile ganz des Rechte trifft, bleibe dahingestellt: rukmam aber muss wohl als gültig angenommen werden: sie (die Nacht) hat sich einen Golschmuck angelegt.

Ein Wort für "Sterne" steht also nicht da. Aber ein Goldschmuck am Gewande der "mit Augen versehenen" Nacht erweckt doch wieder die Vorstellung eines Gestirns, Insofern haben Roth und Whitney, mit ihrer Konjektur dichtend, gar nicht so weit fehl gegriffen.

Ausserdem ist diese Strophe (AV, 10.40.8) inhaltlich verwandt mit RV. 10.127,1: "Die Göttin Nacht hat herbeikommend überallhin umhergeblickt mit ihren Augen und hat alle Schönheit sich angelegt" (adhi śriyo adhita). Das Anlegen von Schönheiten entspricht nahe dem Sichbekleiden mit einem Goldschmuck. Wenn ich bezüglich der Sterne, die mit den Auslugern gemeint seien, soeben mich auf Whitney berufen konnte, so gibt hier Sayana diese Erklärung für die "Augen": akşabhih umschreibt er mit akşisthānīyaih prakāśamānair nakşatraih "mit den leuchtenden Gestirnen als Augen".

Wir haben vorhin, ohne die Grundlage von Textstellen, von der Sonne als dem einen Auge geschlossen auf die Sterne als viele Augen, und

bezeichnet, der an anderen Stellen "Auge" der Götter heisst. Es wird also derselbe Naturgegenstand, der leuchtende Himmelskörper, das eine Mal als Auge, das andere Mal als Späher angesehen, was wiederum die soeben bezüglich der Sterne vorgetragenen Auslegungen bestätigt. Bei solchem Wechsel in der Ausgestaltung der gleichen mythischen

sondern das gleichbedeutende drastf.

330

Grundvorstellung ist es nicht überraschend, dass auch gesagt wird, die Späher haben Augen. So heisst es AV. 4.16,4: "Vom Himmel her wandern seine (Varunas) Späher: mit tausend Augen beschauen sie die Erde" (Lüders' Übersetzung S. 30). Die "tausend Augen" der Späher halte ich ebenfalls für ein mythisches Bild der Sterne. Wie man hier die "physische Grundlage" in Abrede stellen kann, hat uns Lüders nicht gesagt, Dass "Späher" und "Augen" zwei mythische Bilder derselben Erscheinung sind, haben die vorher genannten Stellen gezeigt. Aus diesen Worten nur zu entnehmen, dass die Diener eines Himmelsgottes ebenfalls im Himmel wohnen und dass sie, um viel sehen zu können, auch viele Augen haben müssen, wäre eine rationalistische Verarmung der Dichterworte, die mit den anderen genannten Stellen nicht im Einklang stünde.

Es kommt hinzu das berühmte Gedicht von dem Liebeswerben der Yamī um ihren Bruder Yama (RV, 10.10). In Strophe 6 verweist Yama seine Schwester auf Mitras und Varunas Satzung und warnt sie vor den Spähern der Götter, von denen es in Str. 8 heisst: "Nicht bleiben stehen noch schliessen die Augen der Götter Späher, welche hier umhergehen". Vorher schon (Str. 2) hatte er in demselben Sinn gesagt: "Die Söhne des grossen Asura, die Mannen, die den Himmel tragen (divo dhartāraḥ) blicken weit umher". Der "grosse Asura" ist Varuna; die weit Umherblickenden sind seine Späher, die hier in Sohnesverhältnis zu ihm stehen und divo dhartarah genannt werden. Die "Träger des Himmels" aber sind die Sterne. Dass die grösseren Himmelslichter, besonders die Sonne, öfters als Träger oder Stützen des Himmels gelten, ist bekannt genug. Aber auch die Sterne treten im Rigveda als Himmelsstützen auf. so 8.55 (Val. 7), 2: "Hundert weisse Stiere glänzen am Himmel wie

<sup>1</sup> n r c a k s a s auch RV, 9.737 vonSpähern, die hierdie Rudrassind, gesagt,

<sup>\*</sup> Whitney: "drastāras... any connection with the stars... we cannot well question to be meant". Oriens VI

Weil die Himmelslichter als Träger und Stützen des Himmels eine uns nicht geläufige Vorstellung sind, scheint RV. 8.55, 2 für die Beurteilung des Wesens der himmlischen Späher noch nicht in Betracht gezogen worden zu sein; in der mir zugänglichen Literatur ist die Bedeutung von divo dhartärah nicht erklärt. Gerade diese Worte aber sind entscheidend als Beweis, dass die Späher die Sterne sind.

Im Awesta ist Mithra ein sonnenhafter Gott, und das gilt auch für den vedischen Mitra. Da ich dies in Paideuma III (1949, S. 210f.) dargelegt habe, wiederhole ich hier nicht alles dort Gesagte. Ich sage nicht "Sonnengott", weil Ausdrücke dieser Art ("Mondgott, Gewittergott" u.dgl.) immer wieder Verwirrung stiften. Wenn man damit einen Gott meint, der ganz und gar Sonne (bzw. Mond, Gewitter, Regen) und nichts weiter ist, so hat Lüders, Varuna I, 40, natürlich recht, "es gibt nur einen vedischen Sonnengott, und das ist Sürya". Die wirklich grossen Götter sind niemals auf ein Naturphaenomen eingeschränkt. Und so ist auch bei Mithra mit dem Wort "Sonne" nicht die ganze Fülle seines reichen, auch in hohem Grade geistigen Wesens auszusagen. Aber Tag. Licht, Sonne ist aus seinem Wesen nicht wegzudenken.

Der awestische Mithra hat es mit dem vedischen Sürya gemein, dass er selber ein Späher, spas, ist (Yt. 10,46; 67). Ausserdem hat er Späher, spas6, und zwar einmal 8 an der Zahl (45), andere Male 10 000 (27; 60; 82). Desgleichen hat er 10 000 Augen (7 und 82). Da sind also im gleichen Passus Späher und Augen in derselben Anzahl genannt; wir sehen auch hier, wie nahe sich die beiden Vorstellungen: Augen und Späher stehen.

Mithra ist, wie schon gesagt, keineswegs auf Sonnennatureingeschränkt; er ist "im Dunkeln wach(sam)", was von Sürya nicht gesagt werden könnte. Es gehen etwa nachts seine Späher umher, oder er wacht selber mit seinen zehntausend Augen. Diese als mythisches Bild der Sterne zu verstehen liegt nahe, an sich sowohl als im Vergleich mit der vedischen Vorstellung, und dazu passt, dass er auf sterngeschmücktem Wagen fährt (143). Aber erweislich, wie im Veda, ist es aus dem Mithra-Yäscht nicht, dass mit den Spähern die Sterne gemeint seien.

Nicht völlig geklärt werden konnte in der bisherigen Untersuchung das Verhältnis der griechischen zu den persischen Ausdrücken. Doch gibt es einige feste Punkte: das Auge, im griechischen Wort, die Horcher. im persischen Wort, und das persische Wort spas. Ebenso fest steht, dass "Auge", δρφδαμφ., nicht die wörtliche Übersetzung von spas ist, und "Ohren", δπα, nicht die wörtliche Übersetzung von gaußakä. Infolgedessen musste angenommen werden, dass der Xenophontische Ausdruck δπα in Anlehnung an "Auge" gewählt wurde, und dass es ausser dem einen "Auge" noch zahlreiche. Sönäher", spas, eregeben habe.

Nun hat man, wie es scheint, bisher noch nicht beachtet - jedenfalls haben Lüders und Schaeder nicht darauf hingewiesen - wie genau das graecopersische ὀσθαλμός τοῦ βασιλέως entspricht dem vedischen mitrasya varunasya caksus, dem "Auge des Mitra und Varuna", der Sonne. Diese Ausdrücke und die darin enthaltenen Vorstellungen kann man meiner Ansicht nach gar nicht auseinanderreissen. Die in dieser Entsprechung gegebene Symbolik ist sehr tief. Denn wie Sonne, das Auge der Götter, an Grösse, Licht und Macht die Sterne übertrifft, so war der von den Griechen als .. Auge des Königs" bezeichnete Beamte an Macht und Bedeutung hoch über die uns bezeugten Horcher, die gaušakas, und über die nur erschlossenen Späher, die spas-(aka)s gestellt. Dass es die letzteren, als eine vom δωθαλμός τοῦ βασιλέως verschiedene Gruppe, gegeben hat, ist damit in einem so hohen Grad wahrscheinlich geworden, dass sich weitere Gedanken anschliessen lassen. Zunächst ist zu sagen, dass die so erschlossenen irdischen Einrichtungen in ihrem Verhältnis zu dem, was im Bereich der Götter besteht, sich so in eine Proportion einordnen lassen, wie es bei sprachwissenschaftlichen Analogien üblich ist: ὀφθαλμός τοῦ βαοιλέως verhält sich zu spaso (ispasay) wie mitrasya varunasya caksus zu varunasya (bzw. devānām) spaśah. Die Benennung des höchsten Würdenträgers im Reich gewinnt so einen sehr tiefen Sinn, und auch das Amt der zunächst nur als "Spitzel" erscheinenden unteren Kontrollbeamten erhält eine religiöse Weihe.

Für Sonne als Auge der Götter ist die "physische Grundlage" der mythischen Anschauung an sich unzweifelhaft. Sie ist es jetzt dehoso für die Späher der Götter, da diese Vorstellung erwiesenermassen von den Sternen genommen ist. Damit ist auch klar, dass die Späher der Götter nicht Abbild einer menschlichen Einrichtung sind. Sondern der persische König hat mit einer alten, vorzarathustrischen (ich gehe nicht so weit zu behaupten: urarischen) Symbolik seinen das gesamte Reich und alle Untertanen überwachenden Beamten nach dem Menschenüberschauenden Auge der göttlichen Könige genannt. Vielleicht ist damit ein Zug erfasst von solaren Beziehungen, in denen der arische, der indogermanische König stand, gemäss der These einer von anderer Seite in Aussicht gestellten Untersuchung.

Gegenüber der von Lüders vertreten rationalistischen Anschauung, dass Göttliches ohne Zweifel Menschliches zum Vorbild habe, finden wir hier aufs schönste verwirklicht die religiöse Anschauung, die im Veda unzählige Male ausgesprochen ist: dass die Götter in ihrem Verhalten und Handeln das Urbild sind, dem gemäss die Menschen, göttliches Tun nachahmend, sich in Einklang mit der ewigen göttlichen Weltordnung setzen.

#### ANAHITA - SARASVATI

#### Von H. LOMMEL, Prien/Chiemsee

Die awestische Göttin Anahitä, von welcher der fantte Yast (Artv! Sür Yast) handelt, gehört nicht dem reinen Zarathustrisum an, sondern ist aus der danehen fortbestehenden vorzarathustrischen oder Volks-Religion in den weiterentwickelen Zoroastrismus eingedrungen, und der große Hymms auf diese Göttin hat Aufnahme gelunden in die heiligen Schriften der Zoroastrien. Dieses Dichtwerk ist nur außerlich, in Bei- und Rahmewerk, zoroastrieier. Zwer ist es Ahnur Mazda selber, der darin dem Zarathustra ihre Verehrung zur Pflicht macht, aber im ganzen ist es doch die Verherrlichung einer, heldinischem" Göttin, vertalët von einen Vertreter (oder. von Vertretern) des Anahita-Kultes, mit der Absicht, diese Göttin und ihre Verehrung dem offiziell narchannen Zoroastrismus einzugliedern. Von der zähen Portdauer des Anahita-Kultes, der anch unabhängig von Zoroastrismus ich lange erhielt und weit nach Westen amberietate, soll hier indeh Vesten anahöristes.

Es ist oftmals ausgeaprochen worden, daß Anahita mit wesensverwandten vorderund kleinasistischen, auch griechischen Götzinnen vermengt und gleichgestest, worden ist. Dabei wurden auch Namensanklänge mit außeriranischen Göttinnen angeführt, und es konnte der Eindrucke entstehen, daß überhaupt Fremder Ursprung dieser Göttin in Betracht zu ziehen sei. Einer solchen Möglichkeit gegenüber stellt A. Christ ens mit Handbuch der Altertumwissenschaft, Die Iranier (1933) s. 229, mit wönschenswerter Deutlichkeit fest, daß es sich bei diesen Gleichsetzungen nur um späterz Beinfülssung aus dem Westen handelt.

Ich hatte in meiner Einleitung zu Yast 5 (Güttingen 1927) die Herkunfsfrage aufgeworfen, aber unentschieden gelassen und nur in einer Fußnote (S. 27) die Analogie zwischen Anahita und der altindischen Sarasvatierwähnt, dabei aber berweifelt, daß sich ein entwicklungsgeschichtlicher Zusammenhang zwischen beiden wahrschiellte machen lasse

Denach hat O. G. von Wesendonk (Des Welbild der Iranier, München 1933, S. 223) gesagt, daß Anahlis "in wedischen Indien ... kein Gegenstätch bestiert, während Duchesne-Guillemin (Zorosatre, Paris 1948, S. 53) sie um pendant h is Sarsavati indiennen sennt. Lettzeen ist durchens richtig, doch ist damt so weeig wie mit meiner frührens Bemerkung eine genauere Bestimmung des Verhältnisses heider Güttlinnen zunisander wererben.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Die Zeugnisse dafür sind sorgfältiggesammelt und erörtert von Stig Wikander in "Feuerpriester in Kleinasien und Iran". Lund 1946.

Wenn, wie bei Mithra-Mitra, Haoma-Soma, Apim Napät und anderen Gestalten arsicher Mythologie, eine Namenabhereinstimmung bestunde, dann wurde niemand an der Zusammengehörigkeit beider Göttinnen, an ihrer urzeischen Herkunft zweifeln, und es wärde sich nur darum handeln, inwieweit sich beiderestie eine Wesensähnlichkeit erhalten hat. Wenn dagegen, wie bei Tätrya, Drudspa, eine iranische Gothelte kinnen Namensverwanden in Indein aht, so ind wir lediglich im Ungewissen, ohne daß deswegen arischer Ursprung der betreffenden Gestalt ausgeschlossen wärt.

So ist die Sachlage bei Anahita; jedoch gibt die schon mehrfach ausgesprochene Analogie zu Sarasvati\* uns einen Hinweis oder führt zu der Vermutung, daß beide Göttinnen unter verschiedenen Namen doch in der Hauptsache gleich und arischen Ursprungs sind.

Es kann hier nun nicht alles vorgetragen werden, was über jede der beiden Göttinnen zu sagen wäre. Dafür sei auf die Darstellungen in den einschlägigen Werken verwiesen; es kommt hier nur darauf an, diejenigen Züge hervorzuheben, die der iranischen und der indischen Göttin gemeinsam sind.

Aradví Sarā Anāhitā, wie ihr voller Name lautet, wird als Wassergatin nach Sth rôcak 1. 10 und 2. 10 am Tag des Wassers (appm) verehrt, und der 5. Yašt trāgt auch den Namen Abān Yašt. Daß die Gewässer verehrungswärdig sind, fägt sich aufs beste dem echten Zarathustrismusein, wenn dies auch nicht mit Zarathustras eigenen Worten. in den Gathas, übbeiliefert ist.

Als Gottin hat sie die Gestalt eines Mädchens. Ihre schöne, stattliche Mädchengestalt und ihr reicher weiblicher Schmuck wird mehrfach priechtig geschlieder, Yt. 5, 7; 15; 64; 78; 123; 126. Als Vertreterin des Wassers erscheint sie als Fluß\*. Sie ist ein himmlischer Fluß an Große gleich allen Gewässern, die hier auf Erden fließen (§3 des S. Vašta), mit Macht einherfließend ist sie an Glücksglanz (zowzma) so reich wie alle drießenbe Gewässer (96). Sie illeds vom Berg Hukstrya, dem Gipfel des Weltbergs, in das Weltmeer Vouruksia (3), vom Huksrya herab aus der Höhe von taussend Mannern (96, 50; 1121). Ihr 4 falluß verteilt sich ther die sieben Erden von taussend Mannern (96, 50; 1121). Ihr 4 falluß verteilt sich ther die sieben Erden.

\_\_ 306 \_

teile hin, und ihr Wasser strömt im Winter und Sommer gleichmäßig (zur Erde) herab (5); sie illießt mehr als klalterstark (7). Bei Tag und bei Nacht strömt von ihr so viel Regenwasser\* herab, wie alle Gewässer hier auf Erden (15). Sie kommt von den Sternen herab (85, 88, 132)\*

Sie fährt auf einem Wagen, den sie, vorn stehend, mit ihren Zügeln lenkt (11); er wird von vier einfarbig weißen, gleich schnellen Zugtieren gezogen (13), und diese ihre Hengste sind der Wind (ozug), der Regen, die Wolke und der Hagel, welche es regnen, schneien, triefen und hageln lassen (120)?

Am Himmelsfluß, der sie ja selber ist, hat sie herrliche Paläste stehen (101, 102)\*, wieder ist hier dingliche und persönliche Vorstellung verbunden.

Wenn wir bei Sarasvati ähnlichen Vorstellungen begegnen, so können wir, bei dem ganz anderen Charakter ihrer Anrulungen im Veda, nicht erwarten, sje mit

gleichen Worten, in ähnlichen Formulierungen ausgedrückt zu finden. Seraravati, der Name der Göttlin, ist auch der Name eines Irdischen Flusses. Man hat früher geglaubt. — und mancheglauben vielleicht noch —, die irdische Wirklichkeit sei Ausgangspunkt und Urblid des Göttlichen in diesem Falle der Himmelsflind sei nach dem irdischen benannt, sei dessen göttliche Personflikation. Aus diesem Reussums folgte die Annahme, nur ein ganz gewaltiger Flüß könne Anlaß zu einer solkenn Vergottlichung gegeben haben. Man versuchte däher, den geographischen Namen Sarasvati auf den Indus zu übertragen. Das aber ließ sich nicht aufrecht erhalten; jedoch, wenn man sich nun an den wirklich bezeugten und bekannten Flüß Sarasvati, einen geographisch unbedeutenden Flüß in Madhyadesa, hielt, so blieb der in dieser Betrachtungsweise liegonde Euhemensimus der gleiche. Ich bin der der in diesen Betrachtungsweise liegonde Euhemensimus der gleiche. Ich bin der

schi: haufeng stigen verinnen demit sich ein Silbiger Vern ergibt. Beide gawungsen Annahann un, un in der übekten Schie kantiegsfen genörben ein einemarfeien für Bilbiger Vern mit doppelter Synizese (-em.s-doppelt unwahrscheinlich) auf Silbigen zurücksutsten. Leb Verstehn einkt warum manche Awstiker den Text und die Sprache vergewaltigen, um die nichterstvon mir, sondern schon von Geld ner erwissenen 10 silbigen Verse nicht anerkennen zu müssen; girk 1. Lomm et. [t. F. 56, 85].

Das prinkrahen sowohl ich als H. Waller als gen. neutr. aufgefaßt und auf das Meer Vourukals beugen. Nach Yt. 5.404, Y. 5.54, hat aber Bartholomae sicher recht, es auf Anahlta zu beziehen, ob es nunloc.sg.fem. (einenicht völlig eräktet Form) oder Fehler für gen.fem. 1948/18 itt (Bart holomaes Auffassung, Wb. 212 Mitte, ist in dieser Hinsicht nicht gans deutlich). — Vouruskals itt höchstwinscheillicht ursprüglich das Himmelsmeer.

\* istā āpā "fallende Wasser"; dies, sowie istāp (Bartholomae, Wb. 634, 646) sind bei Erörterung von dustrit, und Verwandtem zu berücksichtigen, worauf ich in meiner Besprechung von Lüders, Varuna I, in D.LZ. 74 (1953), 401 hingewiesen habe. \* Für Hillebrandts Ansicht, (Ved. Myth. 17, 333, 1° 359), daß Sarasvati die Milchstraße

sei, sehe ich in den vedischen Materialienkeine hinreichende Grundlage; man sieht aber, daß im Vergleich mit Anahita diese Meinung garnichtso abwegig ist. 'Vel, daß im Rigvede der Regen bisweilen (16.4, 6; 234, 13; 1.85, 5) als Harn himmlischer

Rosse gedacht wird.

Ngl. RV. 8. 10, 4: samudre adhy äkrte grhe "in dem über dem (Himmels-) Ozean errichteten Haus".

\*Auf diesem Standpunkt sieht auch noch Nyberg, wenn er in die Reitgionen des alten Irans, 38 die der deutschen Derestungsgrichtet, 'Arch' 2004 zu ähnächstist ungeringlich und prim mit die Odtin Jazat n.\*. Seine Begründung dieser Ansicht ist unzwielbend; uswere weiteren Deutgeungen erblingen ein Eingehen denzut. — Bei Gangal ist natürcht er briefste Filla die Primäre; hire Versetung in den Himmel ist gewiß nach dem Vorbild des himmlischen, Flusses Szarzatigszechben.

<sup>\*</sup> Wie bei Anahita wird bei Sarasvati im deutschen Text weiterhin das Längezeichen weg-

spiske in fam. auf Analita bezogen ist sprachlich, brw. überlieferungsmäßig unklar. In § ist zunschat gesung, daß das Mae Vorrukas in Wallung gerik umen Artyl Szr. Analith inseinfließi, sodam, daß entweder sie, Analita, oder das Meer Vourrakis, 1909 Buchten und 1900 Abflüser vongewaliger Größe hatt yejek hauserne neiprasse, logistynapse ist zicht, wie Bart holomae, Wh. 1955, annimmi, als thematische Form aufzutzene, sondern ziegt falsche Einfügungsvon – bei Transkription von FFT N° und sicht für zeröräne. Auss schlimm wirde, wem H. Weiller, Analitä S. 81, serianden als si silbig mißt. Diese unglaubliche Form zicht die niegende sienwährfeltsfegstellfürSprieser von austrautenden und anlautendem Vokal nach

Ansicht, daß der irdische Fluß nach dem himmlischen benannt ist, und er wird in meiner Behandlung des Gegenstandes eine nur nebensächliche Bedeutung haben.

Sarasvati wird genannt in einem Gedicht an die Gewisser (10. 30, 12) und auch sonat öfters mit dem Wassern zusammen angerund, so 6. 49, 7 zusammen mit Getterfrauen (grabbits), das sind die Gewisser; 5. 42, 12 mit den Flüssen, den Gattennen des Stiere (4. i. Indras); 10. 17, 10 mit den Müttern, denGewissern; 6. 50, 12 u. 13 mit Apām Napāt, dem Naß Spendenden, den göttlichen Frauen und den Meeren; 7. 9, 5 mit den Gewissern (dasselbs auch die Martu und overher, Str. 3. Apām Napāt, genannt); in naher Verbindung mit ihr auch die Wassergottheiten (appā dezēb) 6. 50, 11 und 7. 35, 11.

Der Sarasvati ist der letzte Trica des Götterturnus RV, 1, 2 und 3 gewidmet, und da ist (1. 3, 12) von ihrer "großen Flut" die Rede. 2. 41, 16 heißt sie "beste Mutter, bester Fluß, beste Göttin (oder: mutterlichste, am meisten Fluß, göttlichste)". 6, 52, 6 ist sie "Sarasvati, die durch Flüsse anschwillt" (im folgenden Päda: Parianva). Aus dem an Sarasvati gerichteten Gedicht 6, 61 entnehmen wir vorerst nur. was sich auf sie als Himmelsfluß bezieht und was weiter mit den bisher angeführten awestischen Anschauungen von Anghita vergleichbar ist: 13: ..die sich durch Größe unter den großen (Flüssen) auszeichnet10; ihr heftiges Ungestüm, endlos, eilend, wogend, geht brüllend dahin (8); sie fährt mit goldenen Rädern (7) und reißt gleich einem Wurzelgräber den Rücken der Berge mit ihren gewaltigen Wogen auf. Damit gleicht sie den Marut, die mit ihren goldenen Radschienen die Berge aufreißen wie Fahrer auf der Straße (1. 64, 11). Zugleich ist sie der Anahita als Wagenfahrerin vergleichbar. Sie hat den menschlichen Bewohnern (ksutbhyak) die Flußniederungen gewonnen (3); sie wird zusammen mit ihren anderen Schwestern (9), ihren sieben Schwestern (10), den sieben Himmelsflüssen, genannt, sie hat die irdischen Bereiche. den weiten Raum und die Zwischenwelt ausgefüllt (11) und ist in drei Sitzen befindlich siebenteilig (12). In 7, 36, 6 ist sie die siebente unter den Flüssen, ihre Mutter ist die (himmlische) Sindhu11. 7. 95 und 96 sind ebenso ganz an Sarasvati (und den in polarem Verhältnis zu ihr stehenden Gott Sarasvat) gerichtet: 95. 1: Mit nährendem (eigentlich: säugendem<sup>23</sup>) Wogenschwall ist sie geflossen, der Strom fährt wie auf einer Fahrstraße dahin, allen andern Gewässern mit seiner Größe voraneilend; 2: sie hat sich als die Eine unter den Flüssen ausgezeichnet. 96, 1: Sie ist die Asurische unter den Flüssen.

Eines Eingehens bedarf RV. 7. 95, 2: ekaceat awaseat nachtam sucir yat giribhya da sanuddu, was Geldner übersettet. Einziguntet end Evtümen has sich Sarawati hervorgetan, von den Bergen zum Meere klar fließend". Lüders, Varuna 1, 104 räumt Plechel und Geldner (gemeint ist Ved. Stud. 1, XXIII) ein, daß zamudra hier als das wirtliche Meer zu betrachten sei. Dabei ißßt ere achängestellt sein, welcher Fluß hier mit Sarawati gemeint sei, und gibt damit zu erkennen, daß er in geographischen Vorstellungen belangen bleibt. Be wäre aber wohl richtiger gewesen,

gemß Luders' eigenen wertvollen Feststellungen über Himmelsfüsse und Himmehmene, hie Fezerwati als einen Himmelsfüß und Samudra als das Himmelsmera
aufzufassen. Man wird dem entgegenhalten, daß die Berge ja doch auf der Erde
stehen und von da aus kein Fluß sich in den Himmel ergießt. Denn Wolkenberge
nimmt ja der im allgemeinen herrschende Realismus nicht an!". Nun ist aber wahrscheinlich dricht nur zu giröbhyuß), sondern auch zu samudrä gehörig, und zu übersetzen: "Von den Bergen, vom (Himmels-Ozenn her, vgl. 5. 43, 11: å no diec
brätatig beroedstä desartesti yojatä gentu yajñam, vom hohen Himmel, vom Berge
her soll die verbrangswärdige Saravati zu unsern Opter kommen.

Mehrdeutig, zum mindesten, sind "Berge" auch in der schon angeführten Stelle 6, 61, 2. wo Saravati mit ihren atzielen Wogen den Rücken der Begeautrisiß, wei ein Wurzelgrüber; teils weil im diesem Gedicht mehrden Saravati als himmlischer Filts gekennzeichneit sit, teils weil. — wenn wir den Realismus weit treiben wollen — auf dem Rücken der Berge zwar Quellen und Bäche sind, große Flüsse aber nur an ihren Flanken und am Füß der Berze.

All regenbringende Göttin fährt Anahrita mit Rossen, die Wind, Regen und ander Wasserniederschaftge bringen oder darstellen. Enterprehend wird Seravati oftmals mit Göttern zusammen genannt, welche diese Himmelsergüsse vom Wasser bringen oder darstellen. Dabei ist bemerkensevet, daß einer von diesen, Väyu, gleichnamigi ist mit dem einen Hengst der Anahlist (vayu, sprich Väyu), Gelgentlich wurden im Vorausgehenden enigtie Stellang (want, two Seravata mit Parjanye oder unden Marcu verbordet" 2. 30,8 die Marcu tenero 3.54,13; 5. 42,8 zaravati, "mit dem Marcu verbordet" 3. 69, die Marcu tenero 3.54,13; 5. 73,9,5; 7. 40,5; 7. 49,5; 7. 40,5; 7. 40,5; 7. 40,5; 7. 40,5; 7. 40,5; 7. 40,5; 7. 40,5; 7. 40,5; 7. 40,5; 7. 40,5; 7. 40,5; 7. 40,5; 7. 40,5; 7. 40,5; 7. 40,5; 7. 40,5; 7. 40,5; 7. 40,5; 7. 40,5; 7. 40,5; 7. 40,5; 7. 40,5; 7. 40,5; 7. 40,5; 7. 40,5; 7. 40,5; 7. 40,5; 7. 40,5; 7. 40,5; 7. 40,5; 7. 40,5; 7. 40,5; 7. 40,5; 7. 40,5; 7. 40,5; 7. 40,5; 7. 40,5; 7. 40,5; 7. 40,5; 7. 40,5; 7. 40,5; 7. 40,5; 7. 40,5; 7. 40,5; 7. 40,5; 7. 40,5; 7. 40,5; 7. 40,5; 7. 40,5; 7. 40,5; 7. 40,5; 7. 40,5; 7. 40,5; 7. 40,5; 7. 40,5; 7. 40,5; 7. 40,5; 7. 40,5; 7. 40,5; 7. 40,5; 7. 40,5; 7. 40,5; 7. 40,5; 7. 40,5; 7. 40,5; 7. 40,5; 7. 40,5; 7. 40,5; 7. 40,5; 7. 40,5; 7. 40,5; 7. 40,5; 7. 40,5; 7. 40,5; 7. 40,5; 7. 40,5; 7. 40,5; 7. 40,5; 7. 40,5; 7. 40,5; 7. 40,5; 7. 40,5; 7. 40,5; 7. 40,5; 7. 40,5; 7. 40,5; 7. 40,5; 7. 40,5; 7. 40,5; 7. 40,5; 7. 40,5; 7. 40,5; 7. 40,5; 7. 40,5; 7. 40,5; 7. 40,5; 7. 40,5; 7. 40,5; 7. 40,5; 7. 40,5; 7. 40,5; 7. 40,5; 7. 40,5; 7. 40,5; 7. 40,5; 7. 40,5; 7. 40,5; 7. 40,5; 7. 40,5; 7. 40,5; 7. 40,5; 7. 40,5; 7. 40,5; 7. 40,5; 7. 40,5; 7. 40,5; 7. 40,5; 7. 40,5; 7. 40,5; 7. 40,5; 7. 40,5; 7. 40,5; 7. 40,5; 7. 40,5; 7. 40,5; 7. 40,5; 7. 40,5; 7. 40,5; 7. 40,5; 7. 40,5; 7. 40,5; 7. 40,5; 7. 40,5; 7. 40,5; 7. 40,5; 7. 40,5; 7. 40,5; 7. 40,5; 7. 40,5; 7. 40,5; 7. 40,5; 7. 40,5; 7. 40,5; 7. 40,5; 7. 40,5; 7. 40,5; 7. 40,5; 7. 40,5; 7. 40,5; 7. 40,5; 7. 40,5; 7. 40,5; 7. 40,5; 7. 40,5; 7. 40,5; 7. 40,5; 7. 40,5;

Sarasvati wird 6. 49, 7 pāniranī (Geldner: Tochter des Pavīru) genannt, welches Boethling k-Roth und Ludwig als, Tochter des Blitzes, Blitzesborene" gedeutet haben. Das steht nicht lest, mag aber dem Richtigen nahe kommen, da pāniranī und Sarasvati [0, 65, 13 mit dem Donner zusammen genannt werden.

Auf Grund dieser Übersicht können wir feststellen, daß Anahita und Sarasvati als Himmelsfluß und Regenspenderin gleichartig sind. Ihre Fahrt zu Wagen steht bei Anahita in engstem Zusammenhang mit den wässerigen Niederschlägen<sup>19</sup>, bei Sarasvati mit dem machtvollen Dahinziehen des Himmelsstroms.

Das Fahren auf dem Wagen ist aber zumeist auch etwas Kriegerisches. Und wie sehr kriegerisches Wesen bei Anahita besteht, sehen wir schon daraus, daß sie von zahlreichen Helden der Sage in ihren Kämpfen um Sieg angefleht wird. Sie überwindet alle Feindschaften (13), die kriegerischen Adeligen bitten sie um schnelle

<sup>10</sup> Vgl. Oldenbergs (Noten) und Geldners (Übersetzung) Bemerkungen.

<sup>&</sup>lt;sup>11</sup> Sarasvati und die 7 Fittsie auch 8.54 (Val. 6), 4. In 7.36, 5 scheint Luders Varuna I 153 anzunehmen, daß 7 irdische Fitsse und mit Sindhu der Indus gemeint seien; doch hat er S. 140 gesagt, daß hier nur die himmlische Sindhu gemeint sein könne; dies ist das Richtige.

<sup>&</sup>lt;sup>13</sup> Vgl. ihre "unversiegliche" Brust 1.164, 49, und die "schwellende" Brust des Sarasvat 7.96, 6, der hier mit diesem weiblichen Attribut von Sarasvati nicht unterscheidbar ist.

<sup>&</sup>lt;sup>28</sup> Vgl. in meiner Schrift "Der arische Kriegegott" S. 42 Anm. 1; die dortigen Angaben über Berzeals Wolken könnten wohl nocher gänzt und präzisiert werden.

<sup>14</sup> Ich verzichte darauf, die Beziehungen aller anderen Götter zu Sarasvati, mit der zusammen sie mehrmels aufgezufen werden, aufklärenzu wollen.

<sup>18</sup> Über Regenwagen: Geldner, Ved. Stud. 3.47.

Rosse (85, 86; in 98 sind solche adelige Krieger namentlich genannt), Ähnlich ist sanstander ernelhagend" ertraghaft RV. 6.6 f., vgl. 2.1, 11), kähn besiege sis die Feinde (2. 30, 8), erschlägt die aus der Ferne kommenden (Feinde), päränganta (6. 61, 2), wird in der Schlacht angerufen (assablet 5), ist Siegerin in (Wett-1) Kämpfen (6), ist Feindschaften überlegen (9), eine eherne Burg (7. 95, 1) und bietet Schutz fehende führ

Bei dem zumeist heroischen Charakter der arischen Götter ist dieser Zug der Gemeinsamkeit nicht sehr beweischtzlig. Ebenso verreithe seich nahezu on selbst, daß die eine und die andere Göttin Segen und Gedeihen für Herden und Fluren, Wohlstand und Reichum verleiht, to daß es kaum erforderlich ist, die Belege dafür zusammenzustellen (doch mag die bereite Schilderung des von Anahita gespendeten Reichtums Yt. 5. 30). hervoresbeben werden.

Höchst bemerkenswert, und keineswegs bei allen Fruchtbarkeit verleihenden Gottheiten so hervortetend, ist es jedoch, wie von Anahita und Sarasvati gesagt wird, daß sie im menschlichen Bereich Zeugungskraft, Schwangerschaft, glückliche Geburt und Ernährung des Brustkindes bewirken.

Anahita ist diejenige, "die den Samen von allen Männern bereitet, die Leibestrecht aller Weiber zur Geburt bereitet, die Weiber leicht gebären macht, den Weibern zur rechten Zeit Milch verschaft!" (Yt. 5. 2 — Y. 65. 2; Yt. 5. 5; V. 7. 16). Die noch jungfräulichen Mädchen bitten sie um einen Gatten, schwangere Frauen um leichte Geburt 187).

Von Sarasvati heißt es R.V. 2. 41, 17: "Nachkommenschaft, o Göttin, verleibe unst" 10. 30, 12: Die reichen Gewäses sind Herrimen guter Nachkommenschaft, diese (Lebens-, Jugend) Kraft (seyas) soll Sarasvati verleiben. 10. 184, 2: Sarasvati soll Leibestrucht gewähren. Diesebe Strophe steht AV. 5. 25, 3: ni eisem Empfägnis bewirkenden Gedicht werden noch andere Gottheiten um Verleihung von Leibesfrucht gebeten und in Str. 6 wird gesagt, 4aß Varuna, die Göttin Sarasvati und Indra das Leibesfrucht förderned Mittel kennen. AV. 7. 80, 4: "Spende uns. o Göttin Garasvati), Nachkommenschaft" Um einem Mann zur Wiedererlangung geschwundener Geschlechtskraft zu verhellen, wird AV. 4. 6, 6 die Göttin Sarasvati zusammen mit Agni und Savitar gebeten, sein membrum virile straff werden zu lassen wie einen (gespannten Bogen, Hierher stellen können wir auch die an Sarasvat zerichteten Strophen RV. 7. 96, 4—6 (1—3 an Sarasvati); 4: "Wir unverheirateten Männer, die Gattinnen wünschen, die Söhne wähnechen, ... ruten den Sarasvata."
6: "Die sehwellende Brust des Sarasvati", die allsichtbare, wollen wir genießen, und Nachkommenschaft und Nahrung.

Bekanntlich ist Serasvati die Göttin der Beredsamkeit und Weisheis, der Gelehramkeit und Dichtung, und wird als solche verehrt. Inbeung daraut sagt z. B. Maedonell, Ved. Myth. 87, daß dies erst für die nachvedische Mythologie gelte, sie erst von den Berhamans an ah Rede (göd; aulgefaßt werde und im Rigveda nur Flußgöttin sei. Jedoch läßt sich der Kern jener his heute lebendigen Anschauungen sechon als warrichen udzeigen. — wenn wir amlich jetzt schon es wagen, Anahita und Serasvati als die beiden Ausprägungen einer gemeinsamen arischen Göttin zu betrachten.

Als nicht sicher zu diesem Vorstellungskreis gehörig betrachte ich, daß in § 82 Yovišta Friyāna die Anahita bittet, ihm bei Beantwortung der 99 Rätselfragen des

<sup>14</sup> And den damit eine für Saravati geltende Anschauung übertragen lit. RV. 1.184, 40.—Noch TS. 2.15, 14 is Saravati den Neumond, Saravat der Vollmond (Pg.) bertriffs Enravati als Nochtighttin Sits. 5.1.3, und über dau Versättintis von Saravatu und Saravat Sits. 11.1.4, v Saravat Sits. 11.1.

<sup>17</sup> So in dem soeben erwähnten 10. 184, 2.

<sup>19</sup> Daß die Gewässer selber mütterliche und Fruchtbarkeit gebende Göttinnen sind, verbindet beide Anschauungen.

<sup>18 14.2, 20</sup> soll die Braut Sarasvati und die V\u00e4ter verehren; auf die Beziehung der Sarasvati zu den V\u00e4terngehe ich nicht ein; s. der\u00e4her Hillehrandt. Ved. Mythol. II<sup>2</sup>. 338ff.

<sup>&</sup>lt;sup>20</sup> In meiner Übersetzung hab ich dies als anscheinend sekundären Zusatz bezeichnet, weil sich die Worte dem Metrum nicht einfügen lassen (ein Versuch, das zu bewerkstelligen, bei H. Weller S. 97 u. 121). Der Autor dieser Worte, auch wenn sie etwa ein Zusatz sind, hat jedenfalls das priesterliche Studium der Obhut der Anahlta unterstellt, und hat damit eine Kenntnis von uraltem Wessen der Göttin ausgesprochen.
21 S. H. Dommel, Z.I.I. 7

Achtya beizustehen, denn dies steht in einer Reihe mit den sonstigen, vorwiegend kriegerischen Bitten anderer ausgezeichneter Männer. Wir müssen uns also bei Anahita mit zwei Bezeugungen ihrer Begünstigung des Studiums, oder allgemeiner: geistiger, rednerischer, dichterischer Betätigung begnügen.

Im Veda aber gibt es über Sarasvati'sgeistige Wirksamkeit noch andere Aussagen. wenn gleich sie, begreiflicherweise, nicht auf ein schon irgendwie ausgebildetes Schulwesen Bezugnehmen. Wenig besagen in dieser Hinsicht Stellen wie 5, 43, 11; "Sarasvati soll unsere kräftige Rede gern hören"; da ja auch beliebige andere Götter Liebhaber dichterischer Preisrede sind. 7.35, 11 wird Sarasvati zusammen mit den frommen Gedanken (saha dhibhir) angeruten; diese sind auch 10, 65, 14 in nahem Zusammenhang mit Sarasvati genannt, 6, 61, 4 soll sie als "Helferin bei den Gedanken" (dhīnām avitrī) helfen\*\*. ImAtharva-Veda werden 5. 10. 8 von verschiedenen Göttern die ihrem Wesen entsprechenden Gaben erheten, z. B. von der Sonne das Augenlicht, und so von der .. mit Denken (Geist) verbundenen Sarasvati" das Wort. die Rede (vāc).

Arədvī Sūrā Anāhitā hat drei Namen; das ist ungewöhnlich. Alle drei sind übersetzbar: ..die Feuchte<sup>23</sup>, die Heldin, die Unbefleckte (oder Lautere)". Von diesen kommt anābitā auch als Beiwort der Strahlen des Tištrya-Sternes vor (Yt. 8, 2). sowie als Beiwort des Mithra, des Haoma, des Barsman, des Zaothra und der Sprüche (Yt. 10, 88). Den Charakter eines Beiwortes hat es auch in der Verbindung: "das lautere (anāhita) Wasser Ardvī (Vr. 1, 5 und Yt. 1, 21). Ardvi dagegen steht als Name für sich in V. 2. 22. und ist ausdrücklich als Name bezeichnet V. 7. 16: ..das Wasser mit Namen Ardvi"

Es ist also nicht unberechtigt, wenn Bartholomae-Wolff diese drei Wörter. die an allen anderen Stellen vereint stehen, übersetzen: "die gewaltige makellose Aradyi", wobei sie also nur Ardyi als Namen, die andern als Beiwörter, fassen, Andererseits ist aber gerade Anähitä im Altpersischen und später selbständiger Eigenname, während in der zoroastrischen Überlieferung Anähitä als Name der Göttin aufgegeben wird, Ardvī dagegen beibehalten und mit dem Beiwort sürä zu dem Namen Ardvisür verschmolzen wird24. Keiner dieser beiden Namen ist also der Göttin ein für allemal eigen, und es ergibt sich der Eindruck, daß sie ursprünglich, ebenso wie surā, nur Beiwörter zu dem eigentlichen Namen der Göttin waren. Beiwörter, die alle drei in der sakralen Poesie zu einem stereotypen Vers\*\* verbunden waren und infolgedessen ein gewisses Übergewicht über den eigentlichen Namen erhielten und sich an dessen Stelle setzten.

Und welches mag der eigentliche altiranische Name der Göttin gewesen sein? Vermutlich harahvatī. Dieses ist ein bekanntes altiranisches Wort, in awestischer Schreibung harax att. in altpersischer hara(h) vati; aber das ist nicht als Name der Göttin bezeugt, sondern ist Name der Landschaft Arachosien.

Dieses fluß- und seenreiche Gebiet kann nun zwar ganz sachlich nach seiner natürlichen Beschaffenheit als "das seenreiche, harahvatī" benannt worden sein. Das aber

würde nicht ausschließen, daß der Landschaftsname zugleich mit seiner natürlichgeographischen Begründung einen geistig-religiösen Ursprung hatte, wie es denn naheliegt, anzunehmen, daß in diesem wasserreichen Gebiet die Wassergöttin eifrig verehrt wurde. Das sind nur Vermutungen; aber wir werden zu ihnen gedrängt sobald wir eingesehen haben, daß Ardyi und Anähitä eigentlich nur Beinamen sind der iranischen Göttin, die mit der vedischen Sarasvati wesensgleich ist.

Bereits Spiegel hat, Arische Periode S. 105, von dieser Namensgleichheit zwischen der iranischen Landschaft und der indischen Göttin Gebrauch gemacht, und Hillebrandt hat in seiner Vedischen Mythologie (III1 322ff., III 335ff.) den Nachweis zu erbringen versucht, daß die vedische Göttin Sarasyati in Arachosien beheimatet sei. Seine Darlegungen darüber haben meiner Meinung nach nicht die Schärfe eines wirklichen Beweises, wohl aber beachtliche Wahrscheinlichkeit, die sich vielleicht noch vermehren läßt. Gemäß den Anschauungen seiner Zeit geht Hillebrandt vom Namen wirklicher irdischer Flüsse aus, als ob dieser das Primäre wäre und die Göttin danach benannt (was er zwar nicht ausdrücklich sagt, aber vorauszusetzen scheint). Wo aber Sarasvati im Rigveda erkennbar einen irdischen Fluß benennt, ist es der bekannte heilige Fluß in Madhvadeśa, wie auch Hillebrandt anerkennt; wo dagegen, im Bharadyāja-Buch, dem 6. Mandala des Rigyeda. Hinweise auf den afghanischen Westen sich finden, ist bei Nennung der Sarasvati nichts von einem irdischen Fluß erkennbar. Das ist ein schwacher Punkt seiner Beweisführung. Unbezweifelbar aber scheint mir sein Nachweis zu sein, daß das Bharadväja-Buch viele Beziehungen zu den indisch-iranischen Grenzlanden aufweist, und höchstwahrscheinlich, daß dort auch die Heimat des Gottes Püsan sei. Die Göttin Sarasyatī ist aber in der gesamten vedischen Literatur besonders oft mit Pusan verbunden (Nachweise bei Hillebrandt S. 336), und dadurch wird die Göttin, auch wenn es von einem Fluß nicht erkennbar ist, mit Wahrscheinlichkeit in diesem Gebiet lokalisiert.

Ferner sehen wir, daß ein Bharadväia und seine Söhne in RV, 6, 27; 6, 47 und 75 Purohita und Rishis des Parther- (also iranischen) Königs Abhyavartin Cayamana sind. Man verstand also beiderseits die nur dialektisch verschiedene Sprache, und wenn Priester eines arisch-indischen Stammes für einen iranischen König Gebete und Opfer verrichten konnten 26, so hatte man auch beiderseits dieselbe Religion (von geringen Verschiedenheiten abgesehen, wie solche auch im Rigveda gelegentlich durchschimmern). Somit steht nichts im Wege, bei den Iraniern die Verehrung einer Göttin namens Harahvati anzunehmen, von der uns in der iranischen Überlieferung zwar dieser Name verloren gegangen ist, so daß wir sie nur unter ihren Beinamen Aradvī Sūrā Anāhitā kennen, wobei sie doch im Wesen völlig mit der vedischen Sarasyatī ühereinstimmt

<sup>22</sup> Daß in diesem Gedicht "die spätere Auffassung der Sarasvati als Göttin der Beredsamkeit" allenthalben durchklinge (Geldner), kann ich nichterkennen.

<sup>23</sup> aradui (\*rdu) kommt sonst in der Sprache nicht vor, und die Übersetzung ist eine etymclogische. 24 St. Wikander, Fenerpriester, S. 113.

<sup>25</sup> H. Weller S. 71; der fallende Rhythmusist jedoch zweifelhaft.

<sup>16</sup> Dies hebt Hille brandt zu wenig hervor, doch vgl. seine Bemerkungen zu RV. 6, 27 in: Liederdes Rigyeda, S. 49.

# KÖNIG SOMA\*)

VON

## H. LOMMEL

I.

Mehrere Götter der vedisch-altindischen Religion sind Könige. Das gilt nur von den grossen Gestalten der Göttervielheit. Es ist also ein Ausdruck ihrer Macht und hohen Würde. Damit ist aber nur das Allerallgemeinste gesagt. Jeder dieser götlichen Könige ist nämlich auf seine ganz besondere Weise König, die dem eigentümlichen Wesen dieses Gottes entspricht. Daraus ist zu ersehen, dass die königlichen Götter nicht Abbilder menschlichen Königums sind, denn in einem menschlichen Königreich gibt es ja nur ei n en König und nicht, wie in der Götterwelt, mehrer nebeneinander. Sondern, wie das Göttliche überhaupt Ur-Bild des Welt- und Menschendaseins ist, so sind die göttlichen Könige Urformen dessen, was im Königtum enthalten ist. Denn in der Tat hat Königtum verschiedene Seiten oder Aspekte und verschiedene Auswirkungen. Das kann man sich äm besten veranschaulichen an den beiden göttlichen Königen Infra und Varuna.

Indra ist der immer siegreiche Herkönig, der Anführer einer kriegerischen Schar. Er ist seinen kriegerischen Mannen voraus an unwiderstehlicher Kampfkraft und Siegesmacht, ein Eroberer von Urauma aber ist der Regent, der Wahrer der Ordnung, der als Richter die Verstösse gegen Satzungen und Ordnungen bestraft — wie das gleichfalls die Aufgabe eines menschlichen Königs ist.

Bei diesen Göttern ist das Königtum nur ein Wesenszug neben anderen, und es besteht in göttlicher Vollkommenheit und kosmischer Grösse. Diese verschiedenen Seiten des Königtums sollen im irdischen König vereint sein, aber es bedarf keines Wortes, dass das nur in menschlicher Unvollkommenheit der Fall sein kann. Dennoch aber wird der menschliche König zu göttlicher Erhabenheit idealisier bei dem hohen Fest der Weihe eines neuen Königs. Er wird dabei göttlichen Königen gleichgestellt, und zu einem Indra erhoben; wie dieser soll er stelle siegreich sein. Und zugleich wird er als ein Varuna verherrlicht, dem er als Regent, als Wahrer der Ordnung und als gerechter Richter gleichen soll.

In diesen flüchtigen einleitenden Bemerkungen über göttliches Königtum kann nur hingewiesen werden auf die tiefgehenden umd weitgreifenden Forschungen von Duwfazzi, die nicht nur die altindische Religion und Mythologie betreffen, sondern sich auf den ganzen indogermanischen Bereich erstrecken und in die indogermanische Urzeit vordringen.

Wenn ich hier des näheren über den altindisch vedischen Gott Soma handle, so verzichte ich auf Ausblick in prachistorische Verhältnisse. Sogar der nahe vergleichbare äranische Gott Haoma muss hier der Kürze halber ausser Betracht bleiben. Und nur in flüchtigen Andeutungen können ethnologische Vergleiche gestreift werden.

Aber es muss von dem ganzen Gott die Rede sein, nicht allein von seinem Königtum. Unsere Texte nennen ihn unendlich oft "König Soma", ohne dass dabei irgend ein Licht fällt auf die Art seines Königtums. Dieses kann vielmehr nur verstanden werden, wenn der Gott als Ganzer verstanden ist. Und zwar ist — das wage ich zu sagen — Soma der am wenigsten verstanden Gott der vedischen Religion.

Wenn ich nun ein Bild des Gottes entwerfe, so kann dies hier nur in skizzenhafter Kürze geschehen, ohne Eingehen auf Einzelzüge, ohne genauere Begründung, denn bei einiger Ausführlichkeit würde der Gegenstand einen stattlichen Band füllen <sup>1</sup>).

2.

Zu Beginn werfe ich einen kurzen Blick auf das Verhältnis von Soma und Agni. Denn diese beiden Götter bilden ein Paar. Agni ist zunächst das Feuer, das im Mittelpunkt jedes Opfers steht, Soma ist der heilige Opfertrank, der die höchste Opfergabe ist. Sie sind die beiden Ooferotter. In sofern besteht zwischen ihnen ein Parallelis-

....

<sup>\*)</sup> Vortrag, gehalten auf dem VIII. Internationalen Kongress für Religionsgeschichte in Rom.

Eine ausführlichere Arbeit war begonnen; ihre Fertigstellung ist durch Kriegseinwirkung für längere Zeit unmöglich geworden.

mus, der uns aber auch als Gegensatz erscheinen mag, als Gegensatz nämlich zwischen Feuer und Wasser — denn Soma ist alles Flüssige.

Jedoch ist "Gegensak" eine logische Kategorie, die in unserem Denken — und in anderer Weise auch im Zoroastrismus — eine viel grössere Rolle spielt als im altindischen Denken. Vieles Altindische werden wir besser verstehen unter dem Gesichtspunkt der Polarität, und so verhalten sich auch Agnit und Soma zu einander polar.

Das Wort agmi, etymologisch = lat. ignia, Feuer, scheint ein gewisses Verständnis für diesen Gott zu erschliesen; es bleibt aber ein vordergründiges Verständnis; denn Agni birgt viele Geheimnisse, die das Wort allein nicht erschliesst. Agni ist jegliches Feuer: das Hedund Opferfeuer, der Waldbrand; er ist der Blitz, er ist Sonne, er ist die Körperwärme der Lebewesen; er ist das Lebensfeuer, der Lebensfunke, die Lebensglut, die alle Welt durchwärmt.

Das Wort, der Name Soma ist nicht in dieser Weise übersetzbar. Soma ist der beilige Opfertrank, bereitet aus dem Saft einer Pflanze, die ebenfalls Soma heisst. Dieser heilige Pflanzensaft ist das rituelle Symbol und Urbild jeglichen Pflanzensaftes, der Lebens-Saft der gesamten Pflanzenwelt. Damit bringt Soma Leben allem was von Pflanzen lebt, Tier und Mensch, ja er ist überhaupt alle belebende Fleuchtigkeit, der Lebenssraft, das Wasser des Lebens.

Die Pflanzen aber sind als Holz, überhaupt mit allem was an ihnen dürr sein lamn, die uns nächstliegenden Träger des Peuers; und unsere Texte sagen: Alles, was trocken ist, das ist Agni, und alles Feuchte ist Soma. In den Pflanzen also sind Agni und Soma vereint; was als dürr und saftig Gegensatz zu sein scheint, ist in der Pflanze eine polare Einheit. Diese enge Berührung beider Lebensbereiche, beider Lebensgötter, mag manchmal zu Vermischungen führen; und aus solchen polaren Beziehungen zwischen Agni und Soma mögen sich manche noch rätselhafte Züge im Wesen Somas erklären <sup>2</sup>), auf die ich hier nicht eingehen kann.

Für uns befremdlich, nicht nur vom Standpunkt der christlichen Gottesidee aus, sondern auch etwa von den homerischen Göttervorstellungen aus, ist es, dass bei Agni sowohl als bei Soma wir immer wieder dingliche Gegenstände, Holz und Feuer, Pflanzen und Pflanzensatf, vor uns sehen, und zwar ganz verschiedene Dinge, und doch glauben sollen, das diese Mehrheit von Gegenständen ein Gott sei. Aber diese Schwierigkeit wird sich von selber auflösen, wenn wir nun Soma genauer bewachter.

3.

Zur Bereitung des Opfertrankes wird aus den Schösslingen der Somapflanze der Saft in einem höchstprimitiven Verfahren mit Steinen herausgeschlagen. Das geschieht auf einer Unterlage, die eine stark dröhnende Resonanz ergibt. Der dumpfe Lärm, auf den es dabei ankommt, ist - symbolisch - der Donner. Der so gewonnene Saft wird durch Schafwolle geseiht. Das Wolltuch stellt die Wolken dar; der in tausend Tropfen hindurchsickernde Saft bedeutet den tausend-strömigen Regen. Dies die Symbolik der Kulthandlung. Soma ist Regen, Soma strömt als Regen vom Himmel zur Erde nieder und erweckt da Pflanzenwuchs. Die spriessenden Pflanzen sind saftig, und der Saft in ihnen ist Soma. Soma, der Regen, hat sich in Pflanzensaft, der Soma ist, verwandelt. Dieser Naturvorgang ist die Umkehrung dessen, was im Kult symbolisch dargestellt ist, wo der gekelterte Pflanzensaft, wenn er durchs Wolltuch träufelt. den Regen bedeutet. Die Einheit von Naturgeschehen und Symbolik wird verkannt, wenn man, wie es üblich ist, himmlischen und irdischen Soma getrennt auseinander hält. Ob himmlisch oder irdisch, in der einen oder in der anderen Verwandlung: immer sind es Erscheinungsformen des Gottes.

Die Tiere, insbesondere Rinder, fressen Pflanzen, und mit dem Pflanzensaft nehmen sie Soma in sich auf. Soma wird in der Kuh zu nährender Milch, im Stier zu zeugendem Samen. Auch die Menschen nähren sich, ausser von Milch, von Pflanzen in mancherlei Form, und nehmen damit Soma in sich auf. Er wird im Manne zum Samen, im Weibe zu Milch. Diese Verwaldung entspricht mythischen Verhältnissen, denn Soma ist mythisch die Milch der Himmelskuh, die alles ernährt, was unter dem Himmel lebt, und ist der Same des HimmelsStiers, der mit Regen die Erde zeugend befruchtet.

<sup>2)</sup> Eine Schwierigkeit, die his in neuste Zeit Verwirrung gestiftet hat, sie die, dass Soma des öfteren als Sonne erscheint, während doch sienie lunar Natur, als von ur-arischer Zeit an bestehend, unsweifelnaft ist Aumäherung, Angleichung an Agni (als Sonne) mag hiebei in Betracht kommen, aber schwerlich allein zur Erklärung dieser Tatsache hinreichen. Es scheint jedoch eine Entwicklungsrichtung gegeben zu haben, gemäss der auch andere urspringlich lunar-mythologische Wesenheiten in solaren Bereich übergetreten sind. Beides mag hier zussammengewirkt und sich gegenseitig gefördert haben.

Weitere Akte des Opferrituals sind, dass der Pflanzensaft Soma mit Milch und Wasser vermischt wird. Statt Milch aber sagt man in der Sprache des Rituals: Kühe Gott Soma, als Träger des zeugenden Saftes, ist ein Stier, und Soma-Saft ist Same — auch dies eine bemerkenswerte Analogie zu Agni, denn Sperma ist auch feuriger Natur. Die Gewässer sind weiblich (wie in den verwandten Wörtern aqua und deutsch: die Ache), sie sind die Götterfrauen, sie bedeuten das weibliche Geschlecht. Und Soma ist der Mann der mit dem Weibe sich vereinigt.

Der Opferakt, in dem Soma-Saft mit Milch und Wasser vermischt wird, ist also ein Iaρòg, γάμος, und man kann sich nicht leicht eine ebenso keusche Darstellung der Begattung als eines lebengebenden heiligen Geschehens denken, als sie in diesem rituellen Vorgang symbolisch geschieht.

Der Regen kommt vom Mond. Das ist der Glaube vieler Völker, und es liessen sich viele ethnologische Parallelen dazu anführen. Der Mond ist also ein Gefäss des im All kreisenden Lebenssaftes, das sich füllt und entleert. Es findet ein Herabfallen und Wieder-Aufsteigen des Lebenswasers statt aus dem Mond und zum Monde zurick. Reste dieses Glaubens leben noch heute in unserem Volk: dass bei abnehmendem Mond es regnen müsse, bei zunehmendem Mond aber schön Wetter sein werde, dass man Knollengewächse bei Vollmond pflanzen müsse, weil von da an der Mond abnimmt und die Säfte nach unten dringen; Fruchtgewächse aber müsse man bei Neumond säen und pflanzen, weil der zunehmende Mond die Säfte nach oben ziehe.

Alles Leben auf Erden kommt vom Himmel, kommt aus dem Mond, tausendströmig durch die Wolken, sichtbarlich und gegenständlich als Regenwasser, das als göttlich verstanden Soma enthält und ist. Und alles Leben, das auf Erden erlischt, steigt wieder empor, wie die Erdenfeuchte zum Himmel emporsteigt. Das abgeschiedene Leben der Menschen wird vom Bestattungsfeuer emporgetragen, und der Rauch des Feuers gilt als Wolke. Es ist aber auch bezeugt, dass die Lebenskraft der Verstorbenen im Wasserdunst emporsteigt. Hier also berühren sich wieder die Vorstellungswelt des Soma und die des Agn.

Auf diese Weise haben die irdischen Lebewesen Fortdauer des Leben s — so ist amptam zu übersetzen — und amptam ist der Trank der Lebensfortdauer, ist Soma. Soma, vom Mond gekommen, kehrt zum Mond zurück. Der Mond ist die Schale, der Becher des Lebenstrankes, der im Regen sich entleert und durch die Rückkehr des Lebens von der Erde zum Himmel sich wieder füllt. Wenn er voll ist, trinken die Götter daraus amytam, Fordtauer des Lebens; denn sie haben an sich nicht Unsterblichkeit, sondern sie gewinnen Fortleben durch den allmonatlichen Trunk des amytam aus dem Monde, das ist der Trunk, der ihnen beim Opfer symbolisch im Soma-Becher gereicht wird. Ebenso leben ja die homerischen Götter dadurch fort, dass sie Ambrosia geniessen. (Das Wort Ambrosia ist mit altindisch amytam nabe verwandt)

Die Verstorbenen aber, die Väter, sind in den Mond eingegangen, eine Vorstellung, die neben anderen Anschauungen besteht. Dort haben sie Anteil an dem Genuss des amrtom, des Lebenstrankes, der Soma ist; darum sind sie sometontoh, somahaft. In Soma, dem Mond, haben sie Erneuerung des Lebens.

Der Mond ist Urbild von Sterben und neuem Leben, denn allmonatlich schwindet der Mond dahin und stirbt, und allmonatlich lebt er wieder auf. Gott Soma muss sterben, damit es neues Leben gebe. Auch dies wird im Opferritual symbolisch dargestellt; denn indem die Stengel des Somakrautes mit Steinen zerschlagen werden, um den Saft zu gewinnen, wird der Gott Soma erschlagen. Und der Mythos berichtet, dass die Götter den Gott Soma erschlagen, getötet haben. So wird der lebenspendende Saft gewonnen. Nur in aller Kürze erwähne ich, dass in vielen Religionen ein Gott sterben muss, damit neues Leben entstehe. Dabei handelt es sich in primitiven Religionen um pflanzliche, tierische und menschliche Fruchtbarkeit, und dieser Gott ist dann stets, wie auch die Pflanzenwelt, lunarer Natur. Menschen- und Tieropfer sind dabei der Nachvollzug der in mythischer Urzeit geschehenen Tötung des Gottes. Das hat AD. E. JENSEN in seinem Buch: Mythos und Kult bei Naturvölkern (1951) ausführlich und klar dargestellt. (Ausserdem bemerke ich, dass - im Unterschied zu bekannten semitischen Vorstellungen - in lunaren Kulten Blut in der Regel nicht der Lebens-Saft ist. Beim vedischen Tieropfer, das zur Somafeier gehört, darf kein Blut fliessen; das Tier wird erdrosselt. Blut, das beim Zerlegen des Opfertiers hervortritt, muss mit Wegblicken übersehen werden).

Der Gott Soma also hat viele Gestalten, die, äusserlich gesehen, eine verwirrende Vielartigkeit darstellen. Tiefer dringender Blick aber sieht zwischen ihnen Gemeinsamkeiten. Der heilige Opfersaft und jeglicher Pflanzensaft ist Eins; Regen, Pflanzensaft, Milch und Sperma sind als flüssiges Leben Eins; der Stier, als Urbild der Zeugungskraft, auch als Himmelsstier und Träger des Samens, der im Regen die Erde befruchtet, ist eins mit dem Mond; denn bekanntermassen ist der Mond in der Anschauung vieler Völker ein Stier; die cornua lunae sind die Stierhörner.

Mit all diesen Erscheinungsformen und mit ihren Beziehungen unter einander hat dieser Gott nicht die Gestalthaftigkeit griechischer Götter. Klare Gestalten zu sehen, das ist das Grosse der griechischen Geistesart; es ist die Wurzel ihrer Kunst. Dieser indische Gott ist im Unterschied davon eine Idee. Die Idee ist es, was all diese Erscheinungsformen zur Einheit verbindet. Aber es ist keine abstrakte Idee, sondern eine anschauliche Idee, und das Lebensvolle daran ist, dass in all diesen Formen der Gott sichtbar und wahrhaft gegenständlich anwesend ist. Aber freilich, der Gegenstand als solcher ist nicht der Gott. Regenwasser, das man in einer Schale auffängt, ist nicht an sich der Gott: es ist, wie für uns, Wasser. Man kann hier Luthers Worte über das Wasser der Taufe anwenden: "Wasser allein tuts freilich nicht". Denn wie in christlicher Symbolik der G1a ub e dem stofflichen Gegenstand, Wasser, Brot, Wein, seine göttliche Kraft verleiht, so hier das Wiss e n um die welterfüllende Lebenseinheit, die in allen Verwandlungen sich erhält.

4

Dieser in aller Kürze und mit Übergehung von vielem Einzelmen als weltdurchwaltende Lebensmacht geschilderte Gott ist ein König, wie das eingangs schon erwähnt wurde. Im Rigveda wird er manchmal König genannt, und in der sich daran anschliesenden Literatur ist das geradezu die solenne Bescichnung: König Soma. Dies unendlich oft, auch wenn von seinem Königtum gar nicht die Rede ist, und nicht zu erkennen ist, inwiefern und warum er König ist. Gleichwohl geht auch aus solchen Erwähnungen hervor, dass die Königswürde zu seinem Wesen gehört. So müssen wir denn fragen: König über wen? Welches ist sein Königreich?

Ist er etwa, als Mond, König über die Sterne? Nein! ich glaube erklärt zu haben, inwiefern Soma der Mond ist. Das ist nicht, wie behauptet worden ist, sein ganzes Wesen. Und er ist gewiss nicht in dem Sinne der Mond, wie wir von "Mond" als einem Himmelskörper

sprechen. Bei Soma ist "Mond" nur eine seiner vielen Erscheinungsformen; man kann sagen seine höchste Erscheinungsform, sein oberste Ort, als die himmlische Sammelsätte des weldurchpulsenden Lebens-Stromes. Dabei ist von den Sternen nicht die Rede, und den Mond als König der Sterne anzusehen, wäre moderne, sentimentale Romantik, wäre reine Phantasie, ohne den geringsten Anhalt in unseren Texten.

Eine sehr beachtenswerte Erwähnung von Soma als König findet sich im Ritual der Königsweihe. Da wird, wie ich zu Anfang schon gesagt habe, der neue König einem Indra und Varuna gleichgestellt und mit den königlichen Eigenschaften oder Kräften dieser beiden Götter ausgestattet. Dann stellt der leiende Brahmane den König dem versammelten Volke vor mit den Worten: "Dieser, ihr Bharatas (oder welches indoarische Volk es ist), dieser ist euer König." Dann aber fügt er leise hinzu: "Unser, der Brahmanen, König aber ist Soma".

Sollte dies nun wirklich der wesentliche Inhalt von Soma's Köni'gtum sein, dass er König der Brahmanen ist? Ich glaube nicht. Diese Scene ist nicht sehr alt bezeugt. Ihre erste Erwähnung findet sich in einem Mantra der Taittiriya-Samhita, dann kommt dies ausführlicher in Brahmanas und Sutras vor. Der Rigveda und andere Mantra-Texte erwähnen nichts davon.

Dieses Königtum des Soma über die Brahmanen ist zwar etwas Soziologisches, oder scheint es wenigstens zu sein; aber es ist wohl nur ein Postulat, das beruht auf der Entwickelung des Brahmanenstandes in der Zeit vom Rigveda bis zu den Brahmanas. Da haben die Brahmanen ihre Praerogative immer stärker betont und ausgebildet, hiren Vorrang vor dem Adelsstand der Ksatriyas immer nachdrücklicher geltend gemacht, haben ihre Unantastbarkeit durchgesetzt und Unabhängigkeit auch vom König angestrebt und bis zu einem gewissen Grad auch erreicht.

Diese Ausnahmestellung der Brahmanen wurde bei der religiösen Einsetzung eines Königs ausgesprochen und sollte damit festgelegt werden. Offenbar sollte die Menge die geflüsterten Worte nicht hören, dass die Brahmanen nicht den menschlichen Herrscher als ihren König anerkannten, sondern sich den Gott Soma dazu erwählten. Der König selber, der neben dem Brahmanen stand, hörte aber diese Worte und sollte sie hören.

Mir scheint daraus eine gewisse Beziehungslosigkeit von Soma's Königtum zu irdischen Herrschaftsverhältnissen hervorzugehen, sowie

dass es nicht in eine soziologisch gesehene Mythologie einzuordnen ist.

Dass die Brahmanen gerade den Soma zu ihrem König — vielleicht muss man sagen: zu ihrem angeblichen König — erwählten, ist begreiflich. Er war der Opfergott. Das war zwar Agni auch; aber am Feuer hatte jeder Anteil, der König und der gemeine Mann, wenigstens bei der täglichen Spende ins Herdfeuer; der Soma aber war den Brahmanen allein vorbehalten. (Dies zwar auch nicht von allerältester Zeit an; durchaus aber in der Zeit, um die es sich hier handelt).

Dass Soma also König speziell der Brahmanen sein soll, halte ich sonach nicht für im Wesen des Soma ursprünglich angelegt.

Alt dagegen, im RV. und AV. bezeugt, ist, dass Soma der König der Planzen ist. Das Somakraut ist natürlich die oberste aller Kräuterpflanzen, aber es ist sogar auch König über die Bäume, unter denen es wächst. Ebensowohl aber kann auch der hochragende Baum als Soma König sein über alles, was unter ihm wächst. Auch ohne das eigentliche Wort, König" wird gesagt, dass er der Herr der Bäume, des Waldes ist, oder dass die Planzen seine Unterlannen sind.

Ferner ist er der König der Flüsse (rājā sindhūnām) und der Wasserkönig (rājāpyalı).

Sodann ist Soma vrjonasyu rājā, König der Gemeinde, d.h. wohl der Dorfgemeinschaft, somit also König über Menschen. Aber damit ist er doch nicht einem menschlichen König angeähnlicht, ist nicht Urbild menschlichen Königtums, denn er ist ebenso König der Götter und der Sterblichen (rājā devalom uta marīyāndm) und alle Völker sind in Somas Hand (viswāh kislavo, baste asya a, 8,65, 6,985,74).

Er ist König aller Wesen oder aller Welt (viśwasya bhwamasya). Der weite Begriff bhwama ist schwer genau zu bestimmen; vielleicht dürfen wir ihn hier und manchmal etymologisch auf griechisch wiedergeben und sagen: König der ganzen Physis.

Noch in mannigfachen anderen Wendungen kömnt Soma's Herrschaft über die gesamte Natur zum Ausdruck: er ist der Herr, der Schöpfer des Himmels; Himmel und Erde stehen unter seinem Gebot; er ist Schöpfer, Belebert, Erhalter von Allem. Dabei wird das Wort "König" nicht gebrucht, auch wird Xhnliches gelegentlich von andern grossen Göttern gesagt. Derartiges ist also keine ausschliessliche Besonderheit Soma's und keine ausdrückliche Bezeugung seines Königtums, aber es fügt sich sehr wohl zusammen mit dem, was wir als das veilestigte Wesen dieses Gottes erkannt haben, dass er nämlich in Pflanzen, Tier und Mensch, in Regen und Wechsel des Monds, in altem rüdischen Leben und in Erneuerung des vergangenen Lebens die vom Himmel herab alles durchpulsende und zum Himmel zurückkehrende Lebenskraft ist. Das wird erkennbar aus der Überschau über unzählige Einzelaussagen, die sich zusammenschliesen. Da dies lebendiges Gottesbewusstsein ist, ist zwar tausendfach davon die Rede, aber nirgends wird es zusammenfassend ausgesprochen. Selten sind so reichhaltige Aussagen wie z.B. RV. 19,14; (All) deine Gestalten, die im Himmel und auf der Erde, die auf den Bergen, in den Pflanzen und den Gewässern sind, mit all denen, o König Soma, nimm wohlgesinnt und ohne Groll unser Opfer am'; ein Satz, der mit der Fülle seines Ausdrucks eben doch nicht Alles zu sagen vermag. Und dieses Alles ist das Königreich des Gottes Soma.

Man kann nicht sagen, dass Somas Königtum ü be r. der Königswürde eines Indra, eines Varnua stehe. Es ist von anderer, nur dem
Soma eigener Art. Und garz gewiss kann man von ihm nicht, etwa im
Unterschied zu jenen Götterkönigen, sagen, sein Königreich sei nicht
von di e se r. Welt. Es ist so sehr von dieser Welt, dass er in jeder
Liebesregung von uns, in jedem Gräslein, in jedem Regentropfen
enthalten ist: leiblich anwesend. Aber diese irdische, gegenständliche
Erscheinungsform ist Gott nur, insofern die verbindende Idee vergegenwärtigt wird. Und sie wird im Kult symbolisch vergegenwärtigt.
Nicht das Stoffliche ist der Gott, sondern der Gott wird mit den
religiösen Bewusstsein in dem Gegenstand erkannt als das in ihm enthalten All-Leben. Als Beherrscher von dem Allem, als Herr des Alls,
ist er König.

#### BLITZ LIND DONNER IM RIGVEDA

von

## H. Lommel

Indra gilt allgemein und schon seit alter Zeit als ein Gott, der Blitze schleudert und Donner erregt. Manche Forscher haben ihn daher als einen Gewittergott schlechthin aufgedasst. Das ist zu eng; nur bei Nebengestalten der Religion mag sich bisweilen das Wesen eines Gottes mit einer so einfachen Formel erfassen lassen; grosse Götter sind vielseitig, ja all-aumfassend, und so hat denn auch Indra neben seiner Gewitternatur Züge, um deren willen Hillebrandt ihn als Sonnengott deuten zu können vermeinte. Gegen Hillebrandts Ansicht ist im einzelnen gar manches einzuwenden, dass aber Sonne in Indras umfassendem Wesen mit enthalten sei jat auch meine Ansicht!

Eine wiederum sehr andere Auffassung von Indra trägt Lüders in seinem Busche Varunal vor. Nach ihm ist Indra Schöpfergott. Dies zwar lehne ich nicht durchaus ab: Das mit jedem Sonnenaufgang geschehende Erheben des Himmels und Ausbreiten der Erde, die in jedem Gewitter vor sich gehende Befreiung der Gewässer sind mythisch in eine Urzeit versetzt und sind jedesmal ein Neubeginn des Lebens, eine Erneuerung der schon bestehenden, aber in ihrem Bestand immer wieder bedrohten Welt. Aber dieses Neu-Wieder-Herstellen, ausschliesslich als "Schöpfung", und als das allein Wesontliche hinzustellen, erscheint mir als eine Verschiebung des Schwerpunkts.

Lüders geht dabei so weit, dass er dem Indra Blitz und Donner überhaupt abspricht (S. 774 ff.). Diese Ansicht befremdet, denn es gibt nicht ganz wenige Aussagen des Rigveda, nach denen Indra den Blitz als Waffe gebraucht, oder Donner erregt. Lüders hat es unterlassen, seine

258

Dabei kann die Erörterung nicht auf Indra eingeschränkt werden!, soodern es muss darud eingegangen werden, wie im Rigveda auch sonst von Blitz und Donner die Rede ist <sup>1</sup>. so weit das zur Klärung der auf Indra bezüglichen Aussagen dienen kann. Denn neben Stellen, an denen ganz eindeutig von Indras Blitz und Donner gesprochen wird, stehen andere, die nur eine grössere oder geringere Wahrscheinlichkeit ergeben. Deren Zeugnistraft muss hier sorgfältig erörtert, und dabei geprüft werden, ob die Skepsis von Lüders, oder vielmehr seine schroffe Verneinum solchen Inhalts zu Recht besteht.

In manchen derartigen Stellen hat man wegen der bekannten Tatsache, dass Indra blitzt und donnert, zu leicht ein Zeugnis für Indras Gewittertätigkeit gesehen. Dem gegenüber hat Lüders Widerspruch den Wert, dass man durch ihn gezwungen wird, sich strengste Rechenschaft zu geben über den Grad der Gewissheit, mit der man jede einzelne Aussage versteht.

Lüders' Grundsatz, Aussagen des Rigweda nur wörtlich zu verstehen, seheint es mit sich zu bringen, dass er nur da, vo die Wörter udsyut "Blitz" und didyut "Blitz" gebraucht sind, anerkennt, dass von Blitz überhaupt die Rede sei. In der Tat wäre es unrichtig, Wortern wie supira, "Keule", astani "Steinweif", heti "Geschoss" die Eigen-Be d e ut un g "Blitz" beirulegen. Desgleichen heisst zwar stan "donnern", Frand, dröhen" oder ru; "brüllen" haben aber nicht die Bedeutung "donnen". Dennoch kann bei dem Gebrauch dieser und einiger weiterer Wörter Blitz und Donner ge m e in 1 sein. Eine möglichst genaue, "wörtliche" Übe rs et zu ng darf dann als Übersetzungswörter nicht Blitz" und Donner wählen, muss aber ebenso deutlich wie der

Vel. meine Schrift, Der ariche Krieggest", die in ihrer Kitres nicht bausgrundt, den Sied zu erschöpfen. – Trägsischer noch als der Gluden, mit einer einsteigten antaruphologischen Festlegung das Wesse eines Gettes erkennen zu können, sind die Verzuche, mit der blossen Wertbeduung ein Verstanden isz agveinnen. Das mag bei Ugsangehen, bei der unsweifelbaften Bedeutung von Agni genigt daubei weitermischt; ganzund gar aber nichtbeiden höchst zweifelbaften hatten Erymologien frünfratz und Varund.

Auf andere Wesenszüge und Wirksamkeiten Indras, als Blitz und Donner, gehe ich hier nicht

<sup>8</sup> Aussagen über Blitz und Donner im Zusammenhang mit Soma sind im Folgenden absichtlich nicht berücksichtigt.

Urtext diesen Sinn erkennen lassen. Wo der Wortlaut allein diesen Sinn nicht klar hervortreten lässt, muss er durch Interpretation, durch Berücksichtigung des Zusammenhangs und paralleler Stellen gewonnen werden 1.

T

vidyut "Bitix" 1 kommt in Verbindung mit Indra nur einmal vor, nämlich 10,992 a. t. sa hi dyudt vidyudu dis säma tyhtum yonim asuratud sasäda "Denn er kommt mit Glanz, mit Bitz zum Säman herbei; er hat sich auf den breiten Mutterschoss gesetzt mit seinem Herrentum". Mit Säman ist, pas spot toto, das Opfer gemeint, zu dem er herbeikommt, auf seinen Platz sich setzend. Säyana hat das richtig verstanden. Mit dem Opfer wird oftmals Regen erstrebt; in diesem Gedicht warv uird nicht ausdrücklich um Regen gebetet, aber es kommt darin doch inmitten bunt wechselnder Lobpreisungen von Indras Heldentaten die Hoffnung auf Regen mehrmals zum Ausdruck: Str. § sa rudrebhih ... ägät "er ist mit den Rudras (den Regen bringenden Marut) herbeigekommen "; 8 so abhriyo na yausas udanyan ksyaylay gätum vidan no arm. er, er hat, Wasser spendend wie eine Wolke auf die Weide, den Weg zu uns, zu unserm Wohnstiz gefunden" )

Der Blitz ist in Str. 2 nicht eine Kampfwaffe, sondern Begleiterscheinung des Nahrung (isam, ürjam, Str. 12) bringenden Regens.

Auf dieses Textzeugnis dafür, dass Indra mit Blitzen herbeikommt, ist Lüders leider nicht eingegangen.

Dagegen behandelt er S. 107 die Stelle RV. 2.13,7: yah puspinsi S. en prasusé ze dharmandhi däne vy avanir ahhärayah yas cäsamä ajano didyudo diva urur ürnän abhilah säsy ukthyah. "Der du die blühenden und ährentragenden (Gewächse) nach der Ordnung (und) die Flussläufe auf der Ebene verteilt, der du die unvergleichlichen Blitze des Himmels erzeugt hast und die Wasserbecken ringsum, du, der breite, als solcher bist du preisenswert" 1. Nach Lüders handelt diese Stelle von der weltordnenden Tätigkeit Indras. Das ist richtig. Indra hat den verschiedenen Arten des Pflanzenwuchses ihre Stätten angewiesen und den Lauf der Flüsse bestimmt. Lüders, der im Abschnitt vorher den Vrtra-Mythos als "Weltschöpfungsmythos" hat deuten wollen, meint damit noch mehr (vgl. S. 11); nicht nur die Ordnung, sondern die Erschaffung der Welt. Auch daran ist etwas Richtiges. In den beiden vorausgehenden Strophen betätigt sich Indra als Schöpfer, und ajanah "du hast erzeugt" ist ein Erschaffen. Aber Lüders fahrt fort: "ohne dass damit gesagt wäre, dass er selbst als Gott des Gewitters die Blitze schleuderte". Von dem modernen Ausdruck "Gott des Gewitters" können wir hier ganz absehen, denn der Begriff "Gewittergott" ist im Rigveda nicht vorhanden. Aber nicht "er selbst" hätte von diesen Blitzen Gebrauch gemacht - wer denn? Er hätte sie nur erzeugt, um sie dann nicht selber zu verwenden? Sollte er sie etwa für einen anderen (dann natürlich höher stehenden) Gott hergestellt haben, damit dieser sich ihrer bediene, so wie Tvastar die Keule für Indra geschmiedet, wie die Kyklopen die Blitze für Zeus geschmiedet haben? Lüders sagt und meint so etwas natürlich nicht: was er aber mit seiner Bemerkung gemeint haben könnte, ist für mich unerfindlich

Was aber kann: "er hat Blitze erzeugt" anders heissen als "er hat es blitzen lassen"? Man vgl. L64,5, wo es von den Marut heisst: widyutaḥ ... ubrata "ihr habt Blitze gemacht", di. ihr habt gemacht, dass es blitzt. Dass die Marut Blitzen lassen, ist unbezweifelt, und niemand wird aus dieser Stelle entnehmen wollen, dass die Marut Blitz-Instrumente angefertigt hätten, die sie nicht selber verwendet hätten. Sie sind keine Weltordner oder Weltschöpfer, aber is bringen Sturm, Wolken, Regen, Gewitter mit Blitzen. Das gilt von Indras Gefolgschaft, und nicht anders ist es bei Indra selber: wenn er Blitze erzeugt, dam blitze ... —Wir verweisen hier noch einmal auf 10,9, wo Indra, in Str. 5, mit den Rudras herkommt, und in Str. 2 "mit Leuchten und Blitz" herbei-kommt. Von Lüder" vermeinender Aussase über 2.13.7 bleibt zu Recht

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Bs scheint erforderlich zu sein, diesen Unterschied von Wort-Bedeutung und Sinn eigens zu veranschaullichen: "weiss" hat gewiss nicht an sich die Be deut ung "Schnee"; in dem Satz "Aber die Sonne duidet kein Weisse" ist damit eben doch Schnee gemeint.

Dadie Bedeutung von vidywifeststeht und, sovielmir bekannt, auch nichtbestrittenwird, ist es nicht erforderlich, alle Belegstellen fürdieses Wortzu erörtem. Nurwodie sonstigen Darlegungen es winschenswert machen, werden einzelne davon erwähnt.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Geldners Ann. hierzu. "Er führte die Arier zu wasserzielnes Wohnsitzen" ist nicht zutreffend. Dies würde passen bei 4-54,5: Sagrin ebbyaß swass jeztydnataß "du weisest ihnen die flutenreichen Wohnlitze an" — wenigstens nach Geldners, von Lüders S. 185 bestrittener Auflassung dieser Worte. An unseere Stelle (10-99,8) is ab en see ihre Wohnsitze, und Indra lässt es dort regenen. Der Indra als Regenspender Lüders S. 195.

<sup>1</sup> Löders hat diese Stelle nicht vollständig übersett, sondern paraphraiset. Dazus ist seine Auffanung in allen wessellschen Putente erstütlich. In den Sattrick, auf dies Bei aukonnt, sagt er für delyne den "Geschose des Hinmeh, die Blüter", (Warum sicht einfact). Blüte des Hinmeh; Die er "derberge (batt) er delen better verweite" (öders, um die Petitgelt um Geltung tu stringen, "ausprochaetr"). — diese Linders auch der Erder", flachlich Gelter, "diese des Ferd", beide Stigsse allegend, dessen Auffanung des Wortes auch Gelterberg, der der Stigsten, der dem Auffanung des Wortes auch Gelterberg. Betracht statt (aber dafür ertesa gereutgene Auffansungen erwägt). Über ärst (Lüders: "Serbeiter") Glöberberg ersten, um Niemet 1. 18.

bestehen nur, dass kein Verbum "schleudern" oder "werfen" dasteht, aber blitzen tut es doch.

Lüders scheint nicht zu bestreiten, dass åådyut "Blütz" bedeutet, und es ist unbezwiefelbar. In seiner Umschreibung von ååputo åtisså als "Geschosse des Himmels, die Blütz" scheint er alter zu schwanken. Wenn "Geschoss" als Bedeutung anzuerkennen måre, dann wäre "Blütz" eine Auslegung, und zwar eine Auslegung, um deren Widerlegung sich Lüders dann vergeblich bemüht. Da sich nun auch in Geldners Überstung (die freilich von Lüders Ideal der Wörtlichkeit weit entfernt ist) das gleiche Schwanken zwischen "Geschoss" und "Blütz" findet, ist es nötig, auf einige Stellen näher einzugehen.

Denn allerdings sind mit didynt einige Male (7,25, 1; 7,34,13) Waffen menschlicher Krigere gemeint. Das ist eine Übertragung, nicht anders, als wenn wir von blitzenden (hellglänzenden) Waffen, von donnernden (laut und dumpf dröhnenden) Geschützen sprechen, oder wenn bei H. v. Kleist ein Krieger sogar das Schwert auf seinem Gegner "weiterstrahlt". Ein solcher übertragener Gebrauch ändert die Eigenbedeutung des Wortes nicht 1.

Den Blitz bezeichnet didyut 1.166,6 c: yatrā vo didyud radati kri-lässt er strömen . . . ". Geldner übersetzt: "Geschoss". Dass die Waffen der Marut Blitze sind, bedarf, wie gesagt, nicht des - übrigens leicht und vielfach zu erbringenden - Nachweises. Hier hat das "Geschoss" der Marut das Beiwort "krivi-zahnie". Was nun auch krivi bedeuten mag, etwas Schnelles oder Scharfes, lebhaft Gefärbtes oder Feuriges (s. Neisser II 71), es ist ein mit Blitz sehr wohl zu vereinbarendes, dazu passendes Beiwort. Die Ergänzung von apah "Wasser" zu rināti ist dem Sinne nach unzweifelhaft: das trifft ebenfalls auf den Blitz zu. So ist auch 7.57,4: rdhak sā vo marulo didyud astu zu übersetzen: "abseits, ihr Marut, soll euer Blitz sein". Diese Übersetzung und nicht Geldner's unbestimmtes "Geschoss" ist die wörtliche und richtige, denn es handelt sich nicht um eine auf menschliche Waffen übertragene, sondern um die mit der Wurzel dyn gegebene eigentliche Bedeutung, die sich im Weiteren bestätigt. So in 7.46,3: yā te didyud avasṛstā divas pari kṣmayā carati bari sā vrnaktu nah ..Dein (Rudra's) Blitz, der vom Himmel entsandt auf der Erde sich bewegt, der soll uns meiden". Geldner übersetzt auch hier didvut mit "Geschoss" und verweist zur Begründung auf AV. 11.2.12, wo Rudra Bogen und Pfeile hat. Das ist noch an anderen Stellen der Fall, z.B. RV. 5-42.11. Arbman, Rudra S. 8, übersetzt in 7.46,3 ebenfalls didyut mit "Pfeil (?, Geschoss)". Er wendet sich da, mit Recht, gegen die Auflässung, dass Rudra ein Gott des Gewittersturms est, sieht sich aber doch veranlasst, dem Rudra auch die Blitzwaffe zuzuerkennen. Mit einer eigentümlichen Umkehrung beruft er sich dafür jedoch auf den vajra "Donnerkeli", über den Rudra gleichfalls verfügt. Nun ist allerdings, wie wir noch zu erörteren haben, mit dem vajra sehr oft die Blitzwaffe gemeint, aber dieses Wort bedeutet an sich micht "Blitz", wie das bei dädyut 1 der Fall ist. Ausserdem ist hier zu sagen, dass mit einem "vom Himmel her losgelassenen" Geschoss oder Pfeil kaum etwas andere sgemeint sein kann als ein Blitz.

Bestätigt wird diese Auffassung durch einige weitere Fälle, wo in ähnlicher Weise gebetet wird, dass der Blitz uns verschonen soll. Davon ist zunächst zu nennen 10.158,2, an Savitar 2: pāhi no didyutah patantyāh "schütze uns vor dem fallenden Blitz" (hier auch Geldner "Blitzstrahl"); vgl. 10.05.10; vidvut ... batantī. Dahin gehört ferner 5.86.3: tavor id amavac chavas tiemā didvun maghonoh .. Der beiden (Indras und Agnis) Kraft ist gewaltig, scharf der Blitz der Gabenreichen". Geldner sagt wiederum "Geschoss". Bei Agni liegt die Annahme nahe. dass nicht eigentlich der Blitz, sondern die Flamme, der Flammenstrahl gemeint sei, was ia ebensowohl im Einklang mit der Herleitung des Wortes steht. Jedenfalls ist die didyut des Agni etwas Feuriges und Leuchtendes: wenn mit diesem Wort zugleich die Waffe des Indra bezeichnet wird, so ist sie ebenfalls als feurig vorzustellen, und ist also der Blitz. Das ergibt sich aus einer besonnenen Interpretation der Worte. es stimmt zu der Grundbedeutung von didyut und zu den bisher schon aufgewiesenen und den noch folgenden Zeugnissen, dass Indra über den Blitz verfügt.

didyu ist im Grunde dasselbe Wort wie didyud, nur ohne das an die Wurzel angetretene -t. Es muss dafür dieselbe Grundbedeutung angenommen werden; oder, es hat dieselbe etymologische Bedeutung. Während aber didyud nur einige Male in übertragenem Sinn gebraucht und von menschlichen Waffen ausgesagt wird, so ist das bei didyw viel häufiger der Fall. Die übertragene Bedeutung, "Geschoss" (eber Pfeil oder Lanze oder Speer) ist hier die vorherrschende (44-4,11: 64,611; 9,852; 10.3,81; 10.489, 10.134,5). Und da wir nicht etymologisch, sondern gemäss dem Wortgebrauch der Verfasser zu übersetzen haben, düfren wir in solchen

<sup>3)</sup> Die Einheit von eigener und übertragener Bedeutung eines Wortes lässt sich beim Übersetzen, auch wenn man wörtliche Genaußkeit anstrebt, nicht immer beibehalten. Doch soll man auchnichtohne Notauf diese Einheitverzichten. Hierkonnte manetwa "Strahl"sagen, wasin älterem Deutsch sowohl. "Fiell" als. "Blitztränh" bedeutet.

Dessen Ableitung aus dyu "glänzen" Arbman selber hervorhebt.

Fällen nicht "Blitz", sondern müssen "Geschoss" (oder "Pfeil") sagen. Jedoch hat sich in einigen Fällen auch die als ursprünglich anzunehmende Bedeutung erhalten, die wir dann, sinngemäss, gelten lassen müssen. Es verhält sich also mit didyut und didyut so, dass bei ersterem die Bedeutung "Blitz" überwiegt und es nur gelegentlich auf Geschosse, die keine Blitze sind, übertragen wird, während bei dem anderen "Geschos, Pfeil" die übliche Bedeutung ist und nur einige Male das Ältere erhalten ist.

Das gilt 7,56,9: sameny asmad yuyota didyum, "haltet (ihr Marut) den Blitz vollkommen fern von uns"; diese Stelle ist ganz gleich bedeutend mit der (S. 5) angeführten 7,57,4, wo um Schonung vor dem Blitz (didyut) der Marut gebetet wird. Nah verwandten Inhalts ist auch 6,46,9: yävaya didyum ebhyuk, "[Indra) halte von ihnen (den maghavadhyuh) das (blitzattie)e Geschoss ab".

Der Vergleich mit den anderen Stellen, wo um Fernhaltung des Blitzes – sei es didyut oder didyu – gebeten wird, lässt auch hier das Gleiche annehmen. Und da der Blitz für Indra in einigen Stellen schon erwiesen ist und in anderen noch erwiesen werden wird, so steht nichts im Wege, vielmehr spricht alleg dafür, auch hier didyu sozu verstehen.

Damit soll natürlich nicht gesagt sein, dass jegliche Bedrohung von Seiten eines Gottes, die man abzuwenden sucht, der Blützsei. Denn, wie schon erwähnt, ist bei Agnis "Blitz" (didywt 5,86.3) eher an seinen leuchtenden Flammenstrahl als an einen Gewitterblütz zu denken. Das gilt, wenn V.S. 2.20 zu him gesagt wird: gahis was didyoh. Wenn wir dabei an das obige (S. 6) phhi no didyntah patantysh (10.158.2) denken, so sehen wir erneut, dass didyn neben der übertragenen Bedeutung "Geschoss" die ursprüngliche "feuriger Strahl (Blitz)" keineswegs aufgeben hat. Sicherlich nicht Gewitter-Blütz bedeutt didyn in 10.142,7 d. dre himsdanden ap didynm å kyldis ("Agni) mach, dass dein verletzender Flammenstrahl weit entfernt sei", eine Blütz beim Waldbrand (nach der Tradition von den Särnga-Vögeln beim Khändava-Waldbrand der Tradition von den Särnga-Vögeln beim Khändava-Waldbrand der Tradition von den Särnga-Vögeln beim Khändava-Waldbrand der Stein sich sich ett effendste Übersetzung.

atidy ist "Blitz" ferner im Kompositum 5,54,2: die Marut sind vidynumahaso naro asmadidyaso oddatniyo ... brādunintab stanayadamā
"blitzgewaltige Männer mit Blitzsteinen, unindstürmisch, in Hagel
gehüllt, donnernden Ansturms". Eine reiche Schilderung ihrer Gewittererscheinung. Bezüglich des ersten Teils des Kompositums asmadidyu sei
verwiesen darauf, dass, wie nachher zu zeigen ist, asman "Stein" mehrmals ein bildlicher Ausdruck für den Blitz ist. Die didyu (neben vajra)
des Indra und Varuna 4,41,4 wird daher gleichalls der Blitz sein.

Ehe wir jedoch auf asman eingehen, behandeln wir asani. Dieses ist

eine Weiterbildung von assu "Stein" verwandt mit asiman "Stein" und bezeichnet zunsichst eine Steinwafte, und so überstetze ich es. Mit diesem Wort ist auch von menschlichen Waffen die Rede, und wir lassen es dahingestellt sein, ob in rigvedischer Zeit Krieger noch Steinwaffen gebrauchten, oder ob nur die Bezeichnung für solche in einem technisch schon fortgeschritteneren Zustand beibehalten wurde. Wenn Indra und zuwellen andere Götter die asknij gebrauchen, so kann ihmen damit eine im profanen Leben schon ausser Gebrauch gekommene Waffe zugeschrieben worden sein (vel. 1 hors Steinhammer).

Einige Male nun muss mit dieser Steinwaffe der Blitz gemeint, asam also ein bildlicher Ausdruck sein. So 1.176.3: asmadhrug divvy evidanir jahi "(o Indra) der uns schädigen will, erschlag (den) wie die himmlische Steinwaffe". Es ist also nicht gesagt, dass Indra mit dieser Waffe Gegner erschlägt, aber sein vernichtender Schlag ist mit einem solchen vom Himmel kommenden Wurfgeschoss verglichen. Ferner wird 1.14.5. von Agni gesagt: na yo vardya marudäm iva svanah seneva srpid divvd yathäsanih, der nicht abzuwehren ist wie das Getön der Marut (d.l. der Donner), wie das losgelassene Heer (nämlichdie tobendescharder Marut selber), wie die himmlische Steinwaffe" (der von eh Marut entsandte Blitz).

Der Himmel selber wird afanindas genannt 4,17,13; wibhänjenur afaniman in ad Apudi (Indra ist), zerschmettend wie der mit Steinwaffen versehene Himmel". Darin ist nicht der Mythos vom "steinernen Himmel" enthalten, als ob dieser zerberste und seine Spilitter herabfielen und die Menschen erschlügen 1, sondern die vom Himmel herabkommenden (fallenden oder geschleuderten) Steingeschosse sind ein übertragener Ausschnek für Biltize

Dasselbe ist der Fall, wenn diese Steinwaffe "heiss" oder "sehr heiss" genannt wird. 3.30,16: jahi ny eşu asanım tapişihäm" (Indra), schlage auf sie (die Feinde) die sehr heisse Steinwaffe nieder 2.

Ebenso ist es (um das hier gleich zu erwähnen) bei heti "Schleuderwaffe", wenn es gleich in der nächsten Strophe desselben Gedichts (3.30.17) heisst: brahmadvise tapuşim hetim asya "auf den Brahmanfeind wirf dein heisses Geschoss".

Es gibt einen ähnlichen Mythos, abernicht in Indien; s. Frobenius, Atlantis VII., 16. [Korrektur-Note: Doch vgl. Reichelt, IF 3a, S. 23 I., der Spuren eines solchen Mythos auchim Rigved anachruweisen sucht].

<sup>•</sup> Wir stützen uns lediglich auf die Aussagen des Rigweld, ohne vergleichende Mythologie, auchohne Berufung auf den verbreiteten, noch beinns vorkommenden Glauben, dass die Belemnitten (nach Édzapsov benannt) vom Blitz erzeugt und mit him vom Himmel beräbgefallen seien. Auch ohne solchen Vergleich ist bei "heissem Stein vom Himmel ber" keine andere Vorstellung audenbakar als Blitzenschots.

Dieselben Worte 6.52,3 an Soma; dass auch dieser blitzt, ist bekannt (z.B. 9.41,3; 9.84,3).

So ist auch die "schreckliche Steinwaffe" in 6.18.10 zu verstehen: agnir na ŝisskam vanam indra heli rakpo ni dhakya afanir na bhimd "wie Feuer den dürren Wald (trockenes Holz) verbrennt, so brenne du, o Indra, mit deinem Geschoss das Unholdwesen nieder wie die schrecktiche Steinwaffe". Mit seinem Geschoss also ver br en n 1 Indra die Gegner. Ich wisste nicht, was anderes damit gemeint sein könnte als der Blitz. 1 Diesse verbrennende Geschoss ist mit der adam in einer Weise verglichen, die einer Gleichsetzung nahe kommt. Dieselbe Vorstellung 1.33.7: auddaho diva ā dasyum uccā "hoch vom Himmel her hast du den Dasyu niedergebrannt" Vgl. ferner 1.875,0, wo zu Apni gesagt wird: himsräßanir hansal hantv enam "die verletzende Steinwaffe soll him mit ihrer Flammenghut erschlagen".

Von dem, der im Schutze des Aryaman, Mitra und Varuna steht, heisst es 8.27,18: esă cid asmăd asanih paro nu săsradhanit vi nasyatu, auch jene Steinwaffe soll fern von ihm sein; nicht verletzend soll sie verschwinden" 2

Man wird sich hier erinnern an die uns schon mehrfach begegneten Fälle, dass der von einem Gott drohende Blitz hinweggebetet wird (10.158.2: 7.57.4 mit didvut: 7.56.0 mit didvu). Dahin gehören ferner 1.172.2: are sa vah sudanavo maruta riijati saruh are asma vam asvatha .. fern sei, ihr Marut, die ihr gutes Nass gebt 3, euer vorandringender Pfeil, fern der Stein, den ihr werft". Der Pfeil und der Stein meinen gleichfalls den Blitz, der uns ja als Geschoss der Marut bekannt genug ist. In 7.56,17 are goha ngha vadho vo astu "fern sei eure (der Marut) rinderund männertötende Schlagwaffe" wird vadha von Geldner richtig als Blitz erklärt 4. Einen Beleg dafür, dass Rudras Blitz (didyut) abgewendet werden soll, haben wir schon kennen gelernt (7.46.3; oben S. 6). Gleichen Inhalts ist 2.33.14: bari no heti rudrasva vrivāh .das Wurf-(Schleuder-) Geschoss des Rudra soll uns verschonen" 5. Die hets hier und 6.18.10, sowie der vadha in 7.56.17, der Pfeil und der Stein in 1.172.2 bedeuten alle das Gleiche. Und so ist denn auch die Steinwaffe der Aditvas in 8.27.18 nichts anderes als der Blitz.

Anders ist es in 8.61,16: tvam nah . . . indra ni pāhi visvatah āre asmat

Wollte man hiebei an so etwas wie Brandnfeile denken — die als Stein zu benennen zwar

kṛṇuhi daivyam bhayam âre heîtr adentir 'Indra, schütze uns von allen Seiten, halte ferne von uns die vom Himmel kommende Gefahr, ferne die nicht vom Himmel (also von menschlichen Feinden) kommenden Geschosse". Da mag zwar mit der vom Himmel kommenden Gefahr gleichfalls der Blitz gemeint sein (doch lässt sich das nicht behaupten), und noch mancherlei andere Bedrohungen (Nirțti, feindliche Geschosse us.w.) werden in ähnlicher Weise hinwerzerbetet.

Kurz, in aśani "Steinwaffe", aśman "Stein", hdi "Schleudergeschoss" u. dgl., die ansich nicht "Blitz" bedeuten, darf der Sinn "Blitz" nur dann hineingelegt werden, wenn er unleugbar aus dem Zusammenhang sich ergibt. In solchen Fällen ihn abzustreiten ist aber unzulässig.

Der Blitz, als von Indra und Soma gemeinsam ausgehend, ist mit asans auch gemeint in 7.104,20 und 25. Um diese Strophen in ihren Zusammenhang zu stellen, müssen wir, unserer Ordnung vorgreifend, auch asman "Stein" (daneben vadha "Schlagwaffe") in mehrmaliger derartiger Verwendung anführen. Denn in Strophe 4 heisst es: vartavatam divo vadham ... yena rakso ... nijūrvathah" (Indra und Soma), lasst vom H i m m e l die Schlagwaffe wirbeln . . . mit welcher ihr den Unhold niederbrennt" 1: Str. 5: vartavatam divas barv agnitablebhir vuvam asmahanmabhih taburvadhebhih ..lasst (das Geschoss) vom Himmel wirbeln, ihr beide, mit feuererhitzten Steinschlägen, mit glutbewaffneten": Str. 10: bra vartava divo asmānam indra ... jahi raksasah parvatena "lass vom Himmel her loswirbeln den Stein ... erschlage die Unholde mit dem Felsen!" Diese vom Himmel her losgelassenen, erhitzten, niederbrennenden Schläge, Schlagwaffen, Steine meinen gewiss den Blitz. Und so denn auch Str. 20: śiśite śakrah ... vadham nūnam sriad asanim vätumadbhvah ..es schärfte Sakra die Schlagwaffe, ietzt soll er die Steinwaffe gegen die Zauberischen entsenden". Str. 25: raksobhvo vadham asvatam asanim vätumadbhvah ..werfet ihr Zwei die Schlagwaffen auf die Unholde die Steinwaffe auf die Unholde die Steinwaffe auf die Zauberischen!"

An 2 weiteren Stellen (1.80,13 und 2.14,2) findet sich das Wort aśani beim V<sub>t</sub>trakampf gebraucht. Wir stellen deren Erörterung zurück, um sie nachher in ihren inhaltlichen Zusammenhängen zu behandeln.

Einstweilen stellen wir fest, dass asani, obwohl es selber nicht die Bedeutung "Blitz" hat, des öfteren dient, um den Blitz unter dem Bild

kaum nahe läge — so könnten soliche, von einem Gott abgreschossen, auch nichts anderes bedeuten als Blitze.

Wenn ein Blitz nicht Menschen oder menschliches Eigentum trifft, und man ihn überhaupt

wenn ein ninz nicht seinschen oder meischniches Ligentum trurt, und man inn ubernaupt nicht einschlagen sieht, so kann das gar nicht besser gesagt werden, als dass er "ohne zu schaden verschundet".

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Nicht "gabenschön", wie Geldner übersetzt.

<sup>4</sup> Vgl. 1.114.10.

<sup>\*</sup> Ebenso 6,28,7 mit vo keišk "euer Geschoss".

<sup>\*</sup> nijár 2.20,5 ist problematisch, s. Oldenbergs Note zu der Stelle. Nach Geldner gebürt es "möglichseweise" zu ni-járn. Dessen bekannte, überall passende Bedeutung "breanen, sengen" nach diesem zweidelhalten Wort in "vertilgen, verzehren" umzuwandeln und zu verallgemeinern, necht nicht au.

einer primitiven Waffe zu bezeichnen, und dass dies im Zusammenhang mit Indra der Fall ist.

In der gleichen Verwendung ist uns asman ... Stein" schon begegnet (5.54.3; 1.172.2; 7.104.5 und 19) 1. Gleichfalls der Blitz muss gemeint sein in 2.30.4: brhasbate tabusāśneva vidhva ... asurasva vīrān ..o Brhaspati, triff mit (dieser) Hitze wie mit einem Stein (oder: wie mit einem heissen Stein) die Mannen des Asura". In der folgenden Strophe (2.30.5) heisst es dann; ava ksiba divo asmanam ucca 2 vena satrum ... nijūrvāh "(Brhaspati), schleudere hoch vom Himmel herab den Stein, mit dem du den Feind niederbrennen sollst": sowie ferner in 3,30,17: tabusim hetim asva" (Indra), schleudere das heisse Geschoss" (oben S. 8) und 10.89,12: pra śośucatyā usaso na ketur asinvā te vartatām indra hetih asmena nidhva dina ā sriānas tabisthena hesasā drophamitrān. Voranwirbeln soll dein unersättliches Geschoss, das strahlend ist wie der Schein der Morgenröte, o Indra, triff wie der vom Himmel entsandte Stein mit sehr heissem Geschoss die Vertragsbrüchigen". Die Zusammenhänge, in denen "Stein" und die Wörter für "Geschoss" stehen; vom Himmel herabwirbelnd, (sehr) heiss, niederbrennend, strahlend können gar nicht anders verstanden werden denn als Hinweise auf den Blitz.

vaiya, der Name für die meistgenannte Waffe Indras, wird in Naighantuka 2.20 unter dem Wörtern für dädyd angeführt. Dies ist eitlem alligemein anerkannt, und darauf beruft sich Roth im grossen Petersburger Wörterbuch bei der Bedeutungsangabe "Donnerkell"; und so wird es meist übersetzt 3. Dem widerspricht Lüders S. 182 mit aller Entschiedenheit"; "Auch kämpft Indras sonst nicht mit dem Biltze; der Vaijra ist in der vedischen Vorstellung nicht der Biltze. In diesen lapidaren Sätzen bezieht sich Lüders auf 1.32,13, wo, wie er mit Recht sagt, widyuf der Biltz eine Waffe Das ist – für diese Stelle – richtig, "Sonst" also leugnet Lüders, dass Indra mit dem Biltz kämpft. Wir haben nun sehon einige Fälle kennen gelernt,

1 Luders, S. 112: ...AV. 1.13 ist an eine Göttin gerichtet, der Blitz. Donner und ein Stein (asman)

.. zugeteilt werden". Mit der Frage, was da mit dem "Stein" gemeint sei, befasst er sich nicht.

Es heisst da: namas te astu vidyute, namas te stanayitnave, namas te astv asmane . . . und Str. 3: namas

te hetave tabuse ca ... (Pp.: hetave tabus vai: "Verehrung deinem Blitz ... deinem Donner, Ver-

ehrung dem Stein . . . 3. Verehrung deinem Geschoss, deiner Hitze (bzw. deinem heissen Geschoss)".

Ob nun "heisses Geschoss" wie in RV. 3.30, 17, oder Hendyadyoin "Geschoss und Hitze", es ist

Metonymie für den zuerst genannten Blitz; dasselbe gilt für asman. Das Gedicht ist nach Anukr. widywiam "used by Kaus. (38.8,9) in a charn: against lightning (Whitney).

für die diese Verneinung nicht zutrifft, und es werden sich noch weitere Belege für Indra als Blitzträger, Blitz-Schleuderer ergeben. Ferner: der vaira sei ..in der vedischen Vorstellung nicht der Blitz". Nein: der Wortbedeutung nach ist vajra allerdings nicht der Blitz, wohl aber in der Vorstellung. In der Tat nämlich besteht kein Anhaltspunkt dafür, dass vaira an sich ...Blitz" heisse. Das Wort bezeichnet eine Waffe, die vielfach geworfen, mit der aber wohl auch gehauen wurde. Etymologisch ist es gleich awestisch vazra, das dann im Neupersischen als gurz "Keule" erscheint 1. Bei der Verschiedenheit der Völker und dem grossen zeitlichen Abstand ist keineswegs sicher, dass das gleiche, vielmehr beiderseits entsprechende Wort ein ganz gleichgestaltetes und gleich gebrauchtes Instrument bezeichnet habe, Der vajra kann eine Holzkeule gewesen sein, einige Male heisst er ehern; er kann aber auch ein Beil. eine Streitaxt gewesen sein, die manchmal, archaisch, als Steinbeil, andere Male als aus Metall gefertigt vorgestellt sein mag. Wir lassen es also dahingestellt sein, wie die Waffe geformt war und aus welchem Stoff sie bestand. Es scheint nicht, dass in dieser Hinsicht eine einheitliche Anschauung herrscht. Es geht nur darum, dass manchmal damit der Blitz gemeint ist: - ob das immer der Fall sei, lassen wir offen.

Wir stellen voran eine Gruppe von Stellen, wo es sich um das Fällen von Bäumen handelt, und tragen dabei zunächst einen weiteren Beige für asam nach. 2.14.2: yo ... yrtram jaghänäsänyeva urßegen "(Indra), der den Vrtra erschlagen hat wie mit der Steinwaffe einen Baum". Man kann damit vergleichen 7.104.21: undro ydütnäm abhanut þaráširo ... abhid u sakrab parasiur yatha vanam ... eti rakşasab "Indra wurde zum Zerschmetterer der Zauberer ... Sakra geht gegen das Unholdwesen los wie die Axt gegen den Wald." In 2.14.2 übersetzt Geldner "wie einen Baum mit dem Blitze"; das ka nn gemeint sein, wie ja manchmal mit asam der Blitz gemeint ist; und wie wir noch sehen werden, besteht an einigen Stellen die Vorstellung von dem Niederbrechen der Bäume durch Blitzschlag. Auch unter diesem Gesichtspunkt ist die Auffassung Geldners möglich, aber sie ist nur als Auslegung, nicht als wörltlich Übersetzung aufzunehmen. Allerdings aber sprechen Parallelen für diese Deutune.

Anders liegt die Sache in 1.130,4; da nimmt Indra den Vajra zur Hand und schärft ihn zum tödlichen Wurf auf die Schlange: dädzhäno vajram indro gabhastyoh kṣadmeva tigmam asandya sam syad ahislatyigo.

Nach Barbolomse, Wh ags. 1932 dent der nurz zum Hauen, wihrud die Wurtseule aw.

<sup>Das anahyipa dienh ... wezi ist wne 1.33.7: anidaho dieu dwezi.

Godder übersetzt meist "Keule", bisweilen "Donnerleit". Letteres ist sogar bei Lüden,

Sedder übersetzt meist "Keule", bisweilen "Donnerleit". Letteres ist sogar bei Lüden,

Staß, in der Übersetzun ges 06.37.0 — wohl verschentullen – Selben gebieben.

J441; 19.484.

J441; 19.484.</sup> 

\_ 334 \_

sam syat "Die Keule mit den Armen fest ergreifend schärfte Indra sie wie ein scharfes Messer zum Wurf, schärfte sie zur Tötung der Schlange". Dann heisst es: tasteva vrksam vanino ni vrścasi paraśveva ni vrścasi "Wie der Zimmermann einen Baum, so zerspaltest du (hackst du um) die Waldbäume, wie mit einer Axt zerspaltest du sie (hackst sie um)". Der dämonische Feind wird also mit dem vajra erlegt; ausserdem aber fällt Indra Bäume und wird dabei mit einem Holzfäller, seine Waffe mit dessen Axt verglichen. Er ist aber kein Holzknecht, der die Bäume zur Nutzung umhackt. Und die Bäume sind auch nicht seine Feinde, die er etwa töten wollte. Dass er Bäume niederwirft, kann nichts andres sein als ein Gewitterereignis. Dieses Fällen der Bäume wird so zusammen mit dem Kampf gegen Vrtra genannt, dass man auch diesen als einen Gewitterschlag sich vorstellen muss. Dann aber ist mit dem vaira der Blitz gemeint. Wahrscheinlich sind es gar nicht zwei parallele Geschehnisse, sondern e i n Ereignis. Die Wucht und Kraft des auf den Daemon niederfahrenden Vaira ist so gross, dass durch ihn noch die in der Nähe stehenden Bäume zerschmettert werden. Darum wird die tödliche Waffe mit der Axt des Holzfällers verglichen. Von Gewitter, Blitz. Sturm steht kein Wort da, aber wenn man sich den Inhalt der Worte in der Vorstellung vergegenwärtigt, ist diese Auffassung die gegebene. Auch ist die Strophe ganz besonders kräftig, also poetisch. wenn man die beiden parallelen Geschehnisse, wie ich vorschlage, als e i n Ereignis auffasst.

H. Longari

Hierzu kommt nun noch eine Bestätigung. Oldenberg hat in der Note zu 5.86.3. Anm. 4 darauf hingewiesen, dass das dortige: tiemā didvut . . . gabhastyoh kaum von: vajram ... gabhastyoh .... tigmam in 1.130,4 getrennt werden kann. Es spricht sonach alles dafür, den spitzen (scharfen) vajra hier für dasselbe zu halten, wie die spitze (scharfe) didyut dort, didvut aber heisst "Blitz", Flammenstrahl", und wir haben S. 7 gezeigt, dass in 5.86.3 damit sowohl Agnis Flammenstrahl als Indras Blitz gemeint ist 1.

Das Erschlagen des Vrtra und das Niederbrechen der Bäume stehen da in Parallele. Im Vergleich ist beides genannt 1.32,5: ahan vytram . . . indro vairena mahatā vadhena skandhāńsīva kulišenā vivrknāhih šavata "Indra erschlug den Vrtra mit der Keule, der grossen Waffe, wie mit dem Beil abgehackte Äste lag die Schlange da". Durch den Vergleich ist da das Zerhacken der Bäume in nähere Beziehung zur Besiegung des Drachens gestellt als in 1.130,4, dafür aber nicht gesagt. dass Indra Bäume fällt. Man sieht aber, dass beide Vorstellungen einander ganz nahestehen: der Drachensieg ist dem Blitzschlag gegen Bäume assoziiert.

Bäume fällt Indra auch 1.54,1 und 5. Str. 1: akrandayo nadyo roruvad vanā ..du hast die Flüsse erdröhnen lassen und brüllend die Bäume". Das Erdröhnen der Flüsse ist ihr lautes Rauschen. Man kann dann weiter vanā von akrandayah abhängen lassen: du hast die Bäume erdröhnen lassen; das ist dann ihr Krachen beim Niederstürzen. Oder man kann gemäss Str. 5 avrnak ergänzen "du hast sie niedergeworfen". Indra tut das (selber) "brüllend". Str. 5: ni yad vṛṇakṣi ... roruvad vanā wenn du brüllend die Bäume niederwirfst". Wir erörtern diese beiden Stellen hier wegen ihrer inhaltlichen Beziehung zu den vorgenannten 1, obwohl in ihnen der vajra nicht erwähnt ist, überhaupt keine Waffe gegen einen Feind, kein Werkzeug zum Fällen der Bäume. Ein Holzknecht brüllt nicht bei der Arbeit des Bäumefällens; und wenn Indra das göttliche Abbild eines Holzfällers wäre, würde er auch nicht brüllen. Wenn er aber die Bäume im Gewitter, mit dem Blitzstrahl. niederschmettert, so donnert er dabei; ru "brüllen" ist also hier ein Ausdruck für donnern, was zwar an sich nicht die Bedeutung dieses Verbs ist. Doch werden wir im Folgenden noch mehr Beispiele einer solchen Verwendung von ru kennen lernen. Ein sinnvolles Verständnis dieser beiden Sätze ist nur bei dieser Auffassung möglich; sie bestätigt die vorangegangenen Darlegungen über 2.14,2; 1.130,4 und 1.32,5 und wird durch sie bestätigt.

10,153,4: tvam indra sajosasam arkam bibharsi bāhvoh vajram sisāna ojasā übersetze ich: "Du, Indra, trägst einen (mit dir) gleichgesinnten Strahl in den Armen, die Keule mit Kraft schärfend". Ich verweise zunächst auf die Erörterung dieser Stelle bei Neisser I, 105. Obwohl er, wie auch Geldner in der Note zu seiner Übersetzung von 10.68,42, die Bedeutung arka "Strahl" anerkennt, versucht er hier mit der Bedeutung "Gesang" durchzukommen. Geldners Übersetzung "(Gegenstand des) Preises" veranschaulicht, wie unbefriedigend das ist. So viel ich sehe, ist bei der Behandlung dieser Strophe nicht berücksichtigt worden, wie gut sajosasam arkam zu vajram uśantam in 2.11,6; 4.22,3 zwar nicht in der Wortwahl, aber dem Sinne nach passt. Der vaira ist gewillt, dem Wurf Indras zu gehorchen, ist willig, die Feinde zu treffen und zu zerschmettern. Ich möchte dies für die Auffassung der Stelle für ausschlag-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Mit dadrkano vajram undro gabkastyoh in 1.130,4 ist ausserdem zu vergleichen 1.64,10: astara (die Marut) soum dadhere gabhastyoh; der Pfeil der Marut ist der Blitz.

<sup>1</sup> Geldner erwägt in Anm. zu dieser Stelle, dass Judra gegen die Balken ("Bäume") einer Pallisadenburg des Suspa vorgehe. Die von ihm dafür angeführten Stellenvergleiche überzeugen nicht. - Dass send in Str. 1 von krand abhängen, oder ein Verbum dazu gedacht werden kann, nach

<sup>3</sup> Da schleudert Bihaspati den Feuerbrand vom Himmel und wird zugleich selber mit dem Strahl, arka, verglichen oder gleichgesetzt.

gebend halten, und verweise noch auf die Analogie von arkam bibharsi bāhoh mit 6.23.l: bibhad vajram bāhoh (neben āhnlichen Verbindungen). Wenn sonach der vajra als arka ein Strahl (etwas Glänzendes, Leuchtendes) ist, dann kommt wiederum nur die Vorstellung des Blitzes in Frare.

Bei mehreren Aussagen, wo die verschieden benannte Waffe des Indra heiss ist oder brennt, mussten wir darin eine Andeutung des Blitzes sehen. Aber auch der vaira, der im Gewittersturm die Bäume niederwirft. der ein Strahl ist und donnert, brennt die Gegner nieder: 2.11,9 heisst es; arejetām rodasī bhiyāne kanikradato vṛṣṇo asya vajrāt "es bebten beide Welten vor seiner, des Bullen, dröhnender (oder: krachender) Keule." Str. 10 fährt fort: aroravid vṛṣṇo asya vajro 'mānuṣam yan manuso nijurvit "es brüllte seine, des Bullen, Keule, als der Menschliche den Nicht-Menschlichen niederbrannte". Eine freie Auslegung könnte hier annehmen, dass der Aufschlag der Keule oder ihr Sausen durch die Luft ein Dröhnen und Brüllen hervorruft. Nach dem. was dasteht, dröhnt und brüllt der Vaira selber. Dass mit ru "brüllen" der Donner gemeint sein kann, haben wir schon gesehen; wir werden es für dieses Verb und für krand ..dröhnen" weiterhin bestätigt finden. Ausserdem brennt aber hier der Vajra den Gegner nieder. Neben diesem Dröhnen und Brüllen (Donnern) kann das Brennen des Vajra nur die Glut des Blitzes meinen. Überdies schildert das angstvolle Beben von Himmel und Erde ein gewaltiges kosmisches Ereignis. 1

Ferner kommt in Betracht I.no., 13: lasya vajrah krandati smat svarsā divo na tveşo ravathah śiminin "seine Keule, Himmelslicht gewinnend, dröhnt zusammen mit (lim), wie des Himmels heftiges, gewaltiges Gebrüll". Das wütende Brüllen des Himmels kann nur den Donner meinen (Geldner schattet, Donner" in seine Übersetzung ein). Damit wird das Dröhnen oder Krachen des vajra verglichen, der also del Blitz ("Donnerkeil") bedeutet. Auch dieses Geschehen stellt, zugleich mit svarsā "Lincht gewinnend", ein Weltbild dar.

In 1.32.5 ist gesagt: ahan vṛtram ... indro vajreṇa mahdalī vadhena (vgl. S. 13) "Indra erschlug den Vṛtra mit dem Vajra, der grossen Schlag-waffe". Indra als Gott ibheragt natūrilch alles Menschenmass. Ebenso səlbətverständlich ist auch seine Waffe, der Vajra, besonders gross. Weiter geht aus dieser Stelle, wenn man sie für sich allein betrachtet, nichts hervor, und dabei bleibt es, wenn wir 4.18.7 und 5.32.8 hinzunehmen, wo Indra gleichfalls mahadā vadhena "mit der grossen Schlagwaffe" (ohne Nennung des Vajra) den Vṛtra oder einen anderen Feind

besiegt. Nun aber ist der mahan vadhah in 5.83,2 zweifellos der Blitz. Da heisst Parianya mahāvadha ..der mit der grossen Schlagwaffe" Dieses Beiwort gibt eine Charakterisierung des Parianya, von dem wir ia wissen, dass er mit dem Blitz dreinschlägt. Und Indra hat dies mit Parianya gemein, dass er Regen, Gewitterregen, der von Blitz und Donner begleitet ist, bringt; Parjanya stellt diesen Teilbereich von Indras allumfassender Machtvollkommenheit dar. Darum kann Indra mit Parjanya verglichen werden (8.6,1). Und wenn es 6.44,12 heisst: ud abhrānīva stanavann ivartīndro rādhānsv asvvāni gavvā ...Wie der Donnernde Wolken emportreibt, so (treibt) Indra Gaben von Rossen und Rindern (herbei)", so ist mit dem Donnernden gleichfalls Parjanya gemeint, und Indra mit ihm verglichen 1. Auf Grund solcher Beziehungen ist der vairo mahan vadhah des Indra in 1.32.5 wiederum als Blitz zu verstehen (vgl. 1.55.5: vajram ... vadham). Dieser Schluss stellt keinen Beweis dar, ergibt aber eine Wahrscheinlichkeit, die durch alles, was wir über Indra als Blitzträger, über vaira als Blitz schon festgestellt haben, beträchtlich verstärkt wird 2.

Es sind somit rund zwei Dutzend Rigweda-Stellen genannt, durch die für Indra der Blitz erwiseen wird. Dabei ist es fast immer so, dass der einzelne Beleg, für sich genommen, das einwandfrei erkennen lässt; einige Male geht es aus dem Vergleich mit verwandten Stellen hervor. Immer aber wird es durch solche Parallelen bestätigt. Vielfach dient der – entweder direkt oder durch ein übertragen gebrauchtes Wort bildlich genannte – Blitz dem Indra als Kampwaffe.

Die meisten dieser Stellen hat Lüders nicht berücksichtigt, und seine Behauptung, dass dem Indra nicht der Blitz eigen sei, insbesondere, dass er nicht mit dem Blitz kämpfe, ist also nicht auf Textzeugnisse

<sup>1</sup> Von 2.52,10 sehe ich ab, da die Auffassung der Strophe strittig ist, s. Oldenbergs Note und Geldners, Anmerkung.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Ob und inwieweit durch diesen Vergleich das Donnern und Wolken-Emportreiben auch dem Indra zugeschrieben sei, mag dahingestellt bleiben, da wir dafür ja ausdrücklichere Zeugnisse haben.

<sup>\*</sup> Auch. Ulanas is \$3,4; a sukhauda; er gibt dem Indra die tusuendasskigs Schlagwaffe, die doch voll dasselbe ist wie der seinje, der auch öfters tassonschatig heisten. \* Geführe ist nicht Verweis auf z.rz; at der Meinung, die Walfe sei der Sona. Das halte ich für zirig, An dieser Stelle mellich hat Ulanas dem Indra des beruchenden (Trank, die Sonal) gegeben und ausureiem die Virz- töttende Kraule geschmiedert; abo indi es zwei verschiedens Gebas. Das ist ganz wie dabstig Mitchennockt, dans dem Indra dem verschiedens Gebas. Das ist ganz wie dabstig Mitchennockt, dans dem Indra der dem Verschiedens Gebas. Das ist ganz wie dabstig Mitchennockt, dans dem Indra dem Verschiedens Gebas. Das ist ganz wie dabstig Mitchen der Stelle übersteigt, bis er übt dennt einem Wendertrach (§ Schlack) gestärkt dass staken in dem Verschiedens Gebas. Das ist gesten der Wendertrach in Elles resummongefast: Ulassa hat dem Indra "mit Kraft die Kraft sugefertigt" stakst sände. Da paust fabers in der Wende feine mehr), absar zu der gleichzeitigt werhelmen Kraft. — Nach all dem ist "die groose Schlagwaffe", die Ulanas nach 3,34,2 besitzt, wie an den vorgennanten Stellen, der zugle.

gegründet, ist mit ihnen nicht vereinbar. Ganz ausdrücklich leugwet Lüders, dass unter dem wijra der Blitz zu verstehen sei. In Wahrheit ist der wijra mehrere Male unzweifelhaft der Blitz, und ich wüsste keine einzige Stelle – Lüders weist keine nach –, wo damit nicht der Blitz gemeint sein «6 n n t. e. Die Sachlage ist also veilember ungekehrt als Lüders sie darstellt: da an einer ganzen Anzahl von Stellen Indra zweifeln sich des Blitzs bedient, sind wir berechtigt, auch an anderen Stellen Indras (in verschiedener Weise benannte) Waffe als Blitz zu verstehen, und ich meine, wir sind, per analogiam, dazu gezwungen. Und wenn weijra seiner isolierten Wortbedeutung nach allerdings nicht "Blitz" heisst, so besteht doch die mehrtausendjährige Lehre, dass damit (weißersten im Bereich Indras) der Blitz gemeint seiz. zu Recht. Ein nicht auf Textzeugnisse gegründeter Widerspruch ist nichtig. Nur in e in e m Fall hat Lüders (S. 179) die Leugnung dieser Tatsachen zu begründen versucht (2.13,75; so ben S. 4), und das sit völlig missglückt.

II

Es hat eine gewisse Folgerichtigkeit, dass Lüders, da er den Blitz leugnet, dem Indra auch den Donner abspricht. Da aber Indras Blitz nunmehr – oder vielmehr aufs neue – festgestellt ist, so lässt gerade die Konsequenz erwarten, dass er auch Donner erregt, dass also auch der zweite Tell von Lüders' negativer Behauptung unzutreffend sein dürfte. Und wir haben ja bei Besprechung einiger Aussagen über den Blitz gelegentlich schon Erwähnungen des begleitenden Dröhnens oder Krachens, also des Donners, kennen gelernt.

In diesen Fällen war allerdings nicht das eigentliche Wort für "donnern", stan, gebraucht, sondern andere Wörter für starke Geräusche waren in diesem Sinn verwendet.

Entsprechendes gibt es auch umgekehrt, dass nämlich auch stan"donnern", vom Lärm der Trommel, vom Gebrill des Löwen oder des
Stiers ausgesagt wird. Diese sehr begreifliche Übertragung muss für
Lüders den Anhalt abgeben, den eigentlichen Donner in Abrede zu
stellen (S. 197). Man darf aber hinter den übertragenen Gebrauch eines
Wortes seine eigentliche Bedeutung nicht verschwinden lassen. Auch
bei ums "rollt" der Donner, und der rollende Wagen "donnert" durch
die Einfahrt; wir kennen den Kanonen-Donner, und dass die Trommel
"donnert", könnten auch wir sagen. Aber im Vedischen wie in unsers
Sprache lässt sich genau erkennen, ob von Gewitter-Donner oder einem
anderen donnerähnlichen Lärm die Rede ist, auch wo beides mit einander verbunden ist, wenn der Dichter z. B. donnerndes Löweneebrill

nennt, um den Gewitterdonner zu schildern (5.83.3). Wie im Vorangehenden die eigentliche Meinung mehrfach im uneigentlichen Ausdruck zu erkennen war, so dürfen wir auch der eigentlichen Wortbedeutung ("donnern") nicht allemal den eigentlichen Sinn absprechen, als ob nur irendein sonstiere Lärm bezeichnet würde.

Vftra macht im Kampf mit Indra ein Getöse, das mit verschiedenen Ausdrücken genannt wird (www. 1.52.10; da ist er Schlange); er., brüllt'' (ww. 6.77.10;) "schnaubt" (swas 1.61.9; śwaszlab 8.96,7; śwas auch 5.29,4 (da wird Vftra Dānava genannt). Diese Stellen führt Lüders S. 182 a.n. Das Schlangen eigentümliche Sichen, welches mit śwas gut bezeichnet ist, kann bei dem Ungeheuer so gewaltig sein, dass es wie Brüllen oder Schreien wirkt. Aber das Getöse, das Vftra erregt, kann auch Donner sein; das nimmt Lüders an, wenn er S. 183 sagt, dass die Schlange die von ihr entsandten Blitze aus ihrem Maule hervorspeit, ebenso wie sie "Donner aus ihrem Munde hervorgehen läss".

Fest steht jedenfalls, dass V<sub>I</sub>tra auch mit den Waffen des Gewitters gegen Indra kämpft, mit Blitz (vidyut), Donner (tanyutu), Nebel (mit), Hagel (midhun) 1.32,13. In 2.30,3 ist mit mih nur eine dieser atmosphärischen Erscheinungen erwähnt: er hüllt sich in Nebel; aus mih in 1.32, 1 3 ist zu schliessen, dass auch damit Gewitter gemeint ist

Nun heisst es 1.80,13: yad vytram tama căfamin vairena samayodhayah, ala dı, [Indra], den Vţrta und (seine) Steinwaffe mit deiner Keule kimpfen liessest". Es scheint nach dieser Stelle, dass die beiden Gegner von beiden Seiten Blitze auf einander schleuderten, denn swohl von afam' als von vaira haben wir festgestellt, dass darunter der Blitz gedacht sein kann, und swowlow lon Indra', als jetzt auch von Vţrta (1.32.13) haben wir gehört, dass sie mit Blitz und Donner kämpfen. Diese Aufassung von dem Kampf zwischen Gott und Daemon in 1.80,13 ergib sich also aus mehrfachen Zusammenhängen und Übereinstimmungen, und sie wird bestätigt durch die vorausgehende Strophe 1.80,12: na vepasä na tamyatendram vyfor bibhaya inicht durch peas, nicht durch tanyatā erschreckte Vţrta den Indra''. Dies sist die vorläuige Derestzung von Lüders (S. 19g), der er hinzufigt; 1.zepsa kann kaum etwas anderes als 'zitternde Bewegung', 'Zucken' sein'' und tanyatā wird man allertings nicht von tanwata' Donnen'' trennen können''.

Im Weiteren ist man dann erstaunt, bei Lüders zu lesen, dass man hier tanyatā, "gerade weil es mit vepas verbunden ist, ... eher auf das Gebrüll, das Vitra ausstösst, als auf den Donner (wird) ... beziehen missen". Es ist nicht zu ersehen, warum vepas von dem wörtlichen Verständnis von tanyatā, "Donner" ablenken könnte, und das von Lüders selber S. 183 gegebene anschauliche Bild des Blitz und Donner

speienden Drachen verwischen müsste. Wir sprechen von "zuckenden" Blitzen; Zucken passt also sehr gut zu Blitz und Donner. Wenn man aber dabei an heftige, "blitz"-schnelle Bewegungen des Schlangenleibs glaubt denken zu müssen, so schliesst auch dies ein wörtliches Verständnis von tanyata keineswegs aus. Alle Parallelen und Zusammenhaner führen, wie der Wortlaut auf Donner.

Bei Lüders' gezwangener Interpretation ist es nun durchsichtig genug, dass sie nicht um dieser Stelle, nicht um Vṛtras willen vorgenommen ist, sondern dass sie ein Kunstgriff ist, um auf einem Umweg auch dem Indra den Donner abzustreiten.

In 1.52,6 ist nämlich gesagt: vytrasya yat pravane durgybhiśvano nijaghantha hanvor indra tanvatum .. Als du. Indra, in die Kinnbacken des im Sturze schwer zu fassenden Vrtra den Donner hinunterschlugst". Weil soeben (1,80,12) Vrtras Donner nicht Donner, sondern Gebrüll gewesen sein soll, soll auch hier der Donner nicht von Indra ausgehen, sondern Vrtras Gebrüll sein, das Indra ihm "in das Maul zurückschlägt". Den Donner (auf etwas) herniederschlagen wäre nach Lüders ein "wunderlicher Ausdruck"; mir nicht wunderlicher als unser, allerdings übertragen gebrauchtes: jemanden "niederdonnern", und entfernt nicht so wunderlich wie Lüders' Auffassung: Gebrüll, das aus dem Rachen dringt, in das Maul zurückschlagen. Aber wir sind hierbei nicht auf blosses Meinen angewiesen. Wenn man nämlich in demselben Gedicht etwas weiter liest, so findet man in Str. 15: vrtrasva vad ... vadhena ni tvam indra praty anam jaghantha "als du, Indra, mit der Waffe gegen das Maul des Vrtra niederschlugst". Bei braty anam "gegen das Maul" hat der Dichter genau dieselbe Vorstellung wie in Strophe 6 bei hanvoh ..in die Kinnbacken". Und den vadha ..die Schlagwaffe" schleudert er ihm da in die Fresse; dass mit vadha die Blitzwaffe gemeint sein kann (nicht immer: muss), haben wir schon festgestellt. Und das Verb ist beide Male das gleiche ni jaghantha "du hast nieder- (nach unten) geschlagen". Dies lässt sich aber in Str. 15 nicht, wie Lüders in Str. 6 will. mit "du hast zurückgeschlagen" übersetzen. Vielmehr ist ni-han besonders häufig gebraucht, wenn Indra von oben her seine Waffe auf den Gegner niedersausen lässt: 3.30,16; jahi ny eşu asanım tapisthām "schlage auf sie die sehr heisse Steinwaffe nieder" (s.o. S. 8); 7.18,18: tigmam tasmin ni jahi vairam indra ..die spitze Keule schlag auf diesen nieder, o Indra"; in diesen beiden Fällen ist, wie in 1.52,6, die Waffe im Acc., das Ziel im Loc, genannt, Ähnlich, aber mit dem Instrumental der Waffe, 1.80,6: adhi sanau ni jighnate vajrena "auf den Rücken schlägt er mit der Keule nieder", sodann, ohne Angabe des Ziels, 1,55,5; indrava vajram nighanighnate vadham "dem Indra, der die Keule, die Schlagwaffe niederschlägt". In keinem dieser Fälle handelt es sich um ein Zurückschägen des Angriffs oder der Waffe des Gegenes. Es bestehen also mehrfache Anhaltspunkte streng philologischer Art dafür, dass Lüders' Umdeutung der Strophe nicht haltbar ist. Nebenhei bemerkt, wäre im Kampf gar nichts geleistet, wenn dem Feind sein Gebrill ins Maul zurückgeschlagen würde; bei einem Wortstreit kann man dem Gegner "das Maul stopfen", im moralischen Bereich kann man ein "du lügst" zurückweisen mit, die Lüge in deinen Mund!". Bei Indras Vytra-Kampf aber hat so etwas keinen Sinn. Indras Waffe ist hier also der Donner, der dabei natürlich nicht nur akustisch, sondern als Ganzheit von Schlag und Krach zu verstehen ist.

Wir befassen uns weiter zunächst mit dem Wort stan (lan, vgl. lan) utst. lannyald, desen eigentliche Bedeutung, "Jonnern" ist. Einige der in Betracht kommenden Stellen erwähnt Lüders S. 197; mit dem Hinweis darauf, dass dies Wort einige Male das Getöse Agnis bezeichnet, will er anscheinend die Kraft der Eigenbedeutung des Verbs abschwächen. Er nennt nur die Nummern der betreffenden Stellen, ohne auf sie einzurerben: es verlohnt sich iedoch, sie näher anzusehen.

1.58.2; divo na sânu stanayann acikradat "wie des Himmels Rücken erdrühnte er donnerd". Das furchtbare Rauschen und Krachen des Waldbrands ist allerdings nicht der Gewitterdonner, aber der Vergleich eiget, dass die eigentliche Bedeutung des Wortes hier lebendig gegenwärtig ist. Das Gleiche gilt in 4.10.4; pra le divo na stanayanti suşmaß, "dein Schnauben donnert wie vom Himmel her (oder: wie das des Himmels)". Wenn man da, weil der Waldbrand keinen Gewitterdonner macht, übersetzen würde: "tost" oder "lärmt", so wäre das dichterische Bild zersfört.

Ebenso auch in 1.140,5: abhisiustan stanayann eti nänadat "herbeischnaubend, donnernd geht er (Agni) brüllend" (öhne den ausdrücklichen Vergleich mit dem Donner des Himmels). Um dieser bildlichen Austrucksweise bei Agni willen hält es Läders (S. 107) für "nicht einmal sicher", dass abhisjana und stan bei Indra von dem Donner des Gewitters zu verstehen seden in 1.80,14: abhisjanat e adrivo yat sthä jaga ca repiale "bei deinem Losdonnern, du Steinbewehrter, erbett was steht und geht". Jener bildliche Gebrauch des Wortes ist aber kein Grund, hier nicht die eigentliche Bedeutung anzunehmen, noch liegt ein anderer Grund dazu vor. Vielmehr haben wir in der vorangehenden Strophe (13; s. o. S. 10: 18) sehon mit Wahrscheinlichkeit einen Kampf mit Bittwaffen

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Vgl. 10.45, 4° akrandad agnik stanayann iva dyank (von Lüders nicht erwähnt).

adrivah: Neisser II, 13; abhistana: Geldner "Donnergebrüll".

gesehen, und nach Strophe 11 desselben Gedichts ist Indra bei diesem Kampf marutvant, von den Sturmgöttern begleitet. An der anderen Stelle, an der Lüders der eigentlichen Bedeutung von stan auszuweichen sucht, ist in der Tat von Indras Stiergebrüll die Rede, 10.02.8; indrad a kaścid bhayate taviyasah bhimasya vrsno jatharād abhiśvaso divedive sahurih stann abādhitah "vor Indra, dem Stärkeren, fürchtet sich jeder, vor dem Anschnauben aus dem Bauche des furchtbaren Stiers. Tag für Tag donnert er siegreich". Was ist hier Vergleich und was die Wirklichkeit? Ist das Gebrüll als Donner geschildert, oder ist der Donner mit dem Stiergebrüll verglichen? Die Antwort kann nicht zweifelhaft sein. denn dieses Stiergebrüll ist dasselbe wie das des Donnerers Parjanya in 5.83,1: kanikradad vṛṣabho jīradānuh "es brüllte der schnell benetzende 1 Stier" (= parjanyah stanayan in Str. 2) und ebenda Str. 3 dessen Löwendonner (simhasya stanathā). Diese Ähnlichkeiten (neben anderen zwischen Indra und Parjanya, die wir schon beobachtet haben) sprechen nicht für Lüders' Ansicht, dass hier "nur der tobende Gott geschildert" werde, - also ohne Gedanken an Gewittererscheinungen, wie das an anderen Stellen der Fall sein soll. Er nennt 4.22,3, wo Himmel und Erde vor Indras grossem Geschnaube (śusma) erbeben, wenn er zur Keule greift, Gleich die nächste Strophe 4 sagt über das Erbeben von Himmel und Erde nahezu dasselbe, ausserdem aber: nonuvanta vātāh ..die Winde brüllten". Das ist Sturm. Man kann also nicht sagen, dass das Toben des Gottes und das Erzittern von Himmel und Erde ausser Zusammenhang mit atmosphärischen Vorgängen stehe, und dass 4.22,3 dagegen spreche, unter stan "donnern" zu verstehen, 8,70,4, das Lüders als Zeugnis für den tobenden Gott anführt, zeugt allerdings nicht für Gewittervorgänge, aber auch nicht dagegen. 4.17,2, bei Lüders nur mit Zahlenangabe, erfordert jedoch ein näheres Eingehen. Himmel und Erde zittern 'vor Indras Zorn; nichts von Gewitter. Aber in demselben Gedicht, Str. 13, ist Indra "zerschmetternd wie der mit Steinwaffen versehene Himmel" (vibhañjanur asaniman iva dyauh). Wir haben oben (S. 8) gesehen, dass dies zu den Stellen gehört, wo mit asani der Blitz gemeint sein muss; und in derselben Strophe heisst es: ivarti renum "er regt den Staub auf". Das gehört zur Gewitterschilderung, wie aus 10.168,1 hervorgeht: von Väta wird da gesagt: stanavann asva ghosah ... divisbre . pythivyā renum asyan "donnernd ist sein Lärm ... den Himmel berührend ... den Staub der Erde aufwerfend" 2. Ausserdem ist dieselbe Vorstellung in der Strophe vorher (12) ausgedrückt: yo asya susmam

muhukuir iyarti sülö na jütah stanayadbir abhraib "der sein Ungestüm plötzilch" vu der eilende Wind mit donnernden Wolken in Bewegung setzt". Der eilende Wind mit donnernden Wolken ist, obwohl nur im Vergleich stehend, derselbe Wind, durch den Indra in Str. 13 den Staub aufwirbelt. Der Dichter von 4.17 hatte also gewiss bei Indra die Vorstellung eines Sturmwetters, und es gelth nicht an, eine Strophe, die das nicht expressis verbis aussagt, zu isolieren und als Gegeninstanz anzuführen. Der Versuch, da, wo von Indra ganz wörtlich "donnern" (stan) gesagt ist, das wegzuinterpretieren, entbehrt also der Berechtigung.

Ferner ist 10.44,8 unter kosmischen Wirksamkeiten Indras (dasse raämich Berge und Ebenen, die wankten, festhiet (grüßr ajräs röjamåtatå adhärayat), dass er Himmel und Erde auseinander stemmt (dhiṣape vi shabhayati) gesagt: dyank henadad antariskspie kopayat "der Himmel drohnte und er (der Himmel der Indra) erschitterte die Lutträume". Inwiefern dies nach Lüders "jeden Gedanken an ein eigentliches Gewitter ausschliest"); ist unverständlich, da Lüders nicht sagt, bei wiecher Art von uneigentlichen Gewitter Indra den Himmel dröhnen lässt und die Zwischenwelt erschüttert.

Wir können uns freilich vorstellen und es gerne glauben, dass Indra, der urwüchsige Krieger und derbe Kraftkerl, bei seinen heftigen Kämpfen ein Kampfgeschrei hat erschallen lassen und ein Wutgebrüll ausgestossen hat. Aber er ist eben nicht nur ein rasender Berserker: er ist ein Gott, und als solcher mehr als ein menschlicher Raufbold von übermenschlichen Ausmassen. Die Keule, mit der er zuschlägt oder die er schleudert, die Steinwaffe, die er schmeisst, sind mehr als menschliche Waffen, auch wenn sie mit Worten für solche Waffen bezeichnet werden. Die Keule, vom Himmel herabsausend, der glutvolle Stein bedeuten vielfach, vielleicht immer, den Blitz, sein Schreien und Brüllen und das von seiner Waffe hervorgerufene Getöse. Dröhnen oder Krachen bedeutet den Donner. Wenn von göttlichen Dingen mit symbolischen Worten geredet wird, sind, wie in aller Symbolik, Sein und Bedeuten eins. Aber auch die Poesie redet mit symbolischen Worten. Wenn man mit dürrem Wortverstand die Symbolik beseitigt, ertötet man Religion sowohl als Poesie. Mag dies in manchen Fällen die Skensis nicht wahr haben wollen, so gibt es glücklicherweise viele Fälle, wo es sich streng philologisch, wissenschaftlich, nachweisen lässt,

In 2.11,7 ist svāra das Geräusch, das Indras Rosse erregen. Das Verb svar bedeutet zunächst "rauschen", wird aber auch von Zuruf und

Nicht: "rasch gewährende" (Geldner); über krand siehe nachher

Auch in der Schlacht wirbelt Indra den Staub auf (1.56,4; 4.42,5); aber 4.17,13 ist so wenig eine Schlachtschilderung wie 10.168.1.

<sup>1</sup> S. Oldenbergs Note zu 4.17,11.

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup> Vgl. 1.79,2. stanayanty abhrā "die Wolken donnern" (Lüders' Übersetzung, S. 313).

Gesang gebraucht. Beim svärg der Rosse kann man an das Getrappel der Pferdehufe oder mit Lüders (S. 172) an das Wiehern der Pferde denken. Wenn es da heisst: harī ... ghrtascutam svāram asvārstām ..die beiden Falben haben den schmalztriefenden Ton ertönen lassen", so fasst Lüders das als ..das die Gewinnung der Wasser prophezeiende Wiehern der Rosse" auf. Das ist richtig, aber nicht erschönfend, ghrta "Schmalz" ist oft ein übertragener Ausdruck für Regen, vgl. 5,83,8: ghrtena dvävābrthivī vv undhi ...(Parianya), mit Schmalz überschwemme Himmel und Erde"; 1.164,47: ghrtena prthivi vy udhyate "die Erde wird mit Schmalz überschwemmt"; in 6.70,1 sind Himmel und Erde ghrtavati "schmalzreich"; ebenda in Str. 4 ghrtena ... abhivrte "mit Schmalz bedeckt" (dabei mehrere ghrta-enthaltende Beiwörter). Ferner 1.85,3: vartmany esam anu rivate ghrtam ...ihre (der Marut) Bahn fliesst Schmalz entlang" 1; 1.87,2: ścotanti kośā upa vo rathesv ā ghṛtam uksata "es triefen die Fässer auf euren (der Marut) Wagen, lasst Schmalz träufeln": 10.78,4 sind die Marut ghrtaprusah "schmalzsprühend"; 7.62,5 wird zu Mitra und Varuna gesagt: ā no gavvūtim uksatam ghrtena .. besprengt unsere Viehweiden mit Schmalz" 1. ähnlich 7.64 4 und, auf die Asvin bezüglich, 8.5,6. Sodann, an Soma, 9.49,3: ghrtam pavasva dhārayā ... asmabhvam vrstim ā pava ..läutere Schmalz in Strömen ... läutere uns Regen herbei". Sarasyat, der wie Sarasyati Regen bringt, hat 7.06.5 ürmayo ghrtaścutah ...schmalztriefende Wellen". Der schmalztriefende Ton von Indras Rossen in 2.11,7 kündigt also Regen an. Dass fernerder, unter dem bildlichen Ausdruck .. Schmalz" genannte, Regen von Blitzen begleitet ist, sagt 1.168,8: ava smayanta vidyutah pṛthivyām yadi ghṛtam marutah brusnuvanti. ..Blitze lachen auf die Erde nieder, wenn die Marut Schmalz sprühen". Wenn das Schmalz des Regens unter Blitzen herabkommt, dann donnert es dabei auch. Folglich ist das schmalztriefende Tönen von Indras Rossen, ob nun Wiehern oder Gedröhn der Hufe, der Donner. Obwohl das nicht mit dem Worte tan ...donnern" gesagt ist. geht es aus den Zusammenhängen einwandfrei hervor.

Wir haben nun noch andere Wörter für heftige Geräusche zu betücksichtigen, welche, obwohl sie nicht die Eigenbedeutung "donnern" haben, verwendet werden können, um den Donner zu schildern. Zunächst krand, das uns in diesem Sinn schon begegnet ist und das wir mit "dröhnen" übersetzen (mehrmals scheint auch "Krachen" zur Wiedergabe geeignet).

Zu den schon genannten, auf Parjanya bezüglichen, Stellen 5.83,1; 2; 3 kommt hinzu in demselben Gedicht Str. 7: abhi kranda stanaya "dröhne

herzu, donnere"; Str. 9: kanikradat stanayan "dröhnend, donnernd" (vgl. Str. 6: stanayihunehi "komm mit Donner herbei"). Bei den Marut heiste s 5,565. aua ... "ygabha krandatu kyahu, der Stier, der Himmel soll herabdröhnen", und die Marut sind gemeint 8,3.10: yam kyonir anucakrade "dem (nämlich dem Indra) seine Gefolgschaft i nach-dröhnte".

Wir haben schon oben, S. 15 bei 1.700,13 und S. 22 bei 10,448 geasgt, dass hrand auf den von Indra erregtem Donner hinweist. Das bestätigt sich an den soeben genannten Beispielen und ist auch der Fall 8,51 (Val. 3), 4: sa iv ind visud binunanin cibradat "er soll alle Wetten dröhnen lassen". Dass die ganze Wett erdröhnt, kann nur den Donner meinen, der von Indra bewirkt wird; dabei steht der Gebrauch von krand in diesem Sinn mit bisher Festgestelltem in Einklang.

Auch ru "brüllen" ist uns schon mehrfach (s. S. 14; 15) begegnet in Fällen, wo Gewitter-Ereignisse bildlich dargestellt waren. Ich betone, dass uns das nicht abhält, ru ganz wörtlich zu verstehen: Indra, anthropomorph vorgestellt, brüllt in der Erregung des Kampfes, Indra ist auch ein Stier, und als solcher wird er auch brüllen. Dass aber dieses Gebrüll, das wir uns ganz sinnfällig vorzustellen haben, so wie der Dichter es sagt, der mythische Ausdruck für Donner ist, lässt sich besonders deutlich bei Parjanya erkennen; so an einigen der schon angeführten Stellen: ferner 3.55.17: vad anväsu ursabho roraviti so anyasmin yüthe ni dadhāti retah "wenn er unter den einen (Kühen; Geldners erklärender Zusatz) brüllt, legt er in die andere Herde seinen Samen hinein". Ausserdem erklärt Geldner einleuchtend: "der in den Wolken brüllt, aber die Erde mit seinem Regen befruchtet". Wenn "Kühe" zu ergänzen ist, dann wären also die Wolken als Kühe vorgestellt. Iedenfalls ist mit anva - anva deutlich gesagt, dass es sich um zweierlei Bereiche handelt, und in dem oberen Bereich muss das Stiergebrüll den Donner darstellen. Das gilt auch in 7.101.1: an Parianva:

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Erklärender Zusatz Geldners: Regen.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Neisser II, 77, mit Anm. 2.

Es heint der yannei arban ... derçes "donn sie den Gennig genungen haben", ns. ... allevade der Sollen bleint der Sollen der Sollen

tisro nācah jrva vada jyokīvagrā yā stad duhre madhudopkam ūdhah sa untsam hruvan garbham oṣadhīnām sadyo jādo, vṛṣabho rorautii "Heb an die drei Stimmen, denen Licūti vorangeht, welche dieses Euter, das Süssigkeit milchende, melken; indem er das Kalb erzeugt, den Keim der Pflanzen, brittl der Stier, der seeben geboren ward". Die drei Stimmen, welche Licht als Beginn haben, sind der Donner, dem der Blitz (Licht) vorausgeht. Er melkt aus dem Wolkeneuter das erquickende Nass des Regens (süsse Milch). Der Erzeuger des Kalbes ist Parjanya, der auch 5,83;z ein zeugender Stier ist; das von ihm erzeugte Kalb ist Agni, also der Blitz, der soeben oder piötzlich geboren, der als Stier brüllt; und sein Gebrüll ist wiederum der Donner (vgl. Geldners Deutung in seiner Übersetzenge und Ved. Stud. III 10;2, A. 3.

Aber nur, wo der Zusammenhang darauf hinführt, ist eine solche Deutung berechtigt. Das Indra-Gedicht 5.30 z.B. enthält keine erkennbare Andeutung von Gewittervorgängen. Wenn da in Str. 1 Indra vajrin ist, so würde etwas in den Text hineingetragen. wenn man übersetzte ..der mit dem Donnerkeil". Es heisst nur ..der mit der Vaira-Waffe". In Str. 11: aroravid vṛṣabhah "es brüllte der Stier" - ist ein Bild der Kraft, weiter nichts. Oder wenn es 10.75.3 von dem Flusse Sindhuheisst vrsabho na roruvat .. wie ein brüllender Stier", so ist da das tosende Wasser des reissenden Flusses gemeint, vielleicht, wie wir sagen "donnernde Wasserfälle", womit wir ebensowenig den Himmelsdonner meinen. Daselbst die Worte: "abhrād iva pra stanayanti vṛṣṭayaḥ "wie aus der Wolke donnern die Regengüsse" sind ebenso wie das Stiergebrüll nur eine erhabene Schilderung seines Rauschens 1. Sarasvatī dagegen ist wirklich ein Himmelsfluss und bringt Regen; sie wird manchmal mit Gewittergöttern, mit den Marut, mit Parjanya zusammen angerufen 2. Wenn es aber von ihr 6.61.8 heisst: vasvā ... amaś carati roruvat "deren ... Ansturm (Gewalt) brüllend einhergeht", so ist das eine Schilderung ihrer Macht und Grösse, wobei man an den Donner der Regenwolken denken kann aber dafür keinen bestimmten Anhaltspunkt hat; daher ist es richtiger, darin nur eine Schilderung des mächtigen Stromes mit seinem starken Rauschen zu sehen.

In einer Anzahl der im Vorstehenden angeführten Rigveda-Stellen sind Blitz und Donner des Indra vollkommen gesichert, gleichviel, ob mit dem eigentlichen Wort oder mit übertragenem, bildlichem Ausdruck genannt. Nicht alle angeführten Stellen habe ich als gleich beweiskräftig hingestellt, und es mag sein, dass skeptische Beurteiler einiges von dem, was ich für unzweifelhaft halte, als weniger entscheidend einschätzen. Es bleibt genug Unbestreitbares. Auch hat Lüders das meiste von dem, was ich vorgebracht habe, gar nicht bestritten, sondern einfach übergangen, und da, wo er die deutlichsten Zeugnisse anzufechten versuchte, war er zu einer erkünstelten Interpretation gezunugen, die sich ausserdem jeweils auf die einzelne Stelle beschränkte, ohne Rücksicht auf die zahlreichen, vielfach allerdings indirekten Zeugnisse, die gegen seine Ansicht smechen.

Vielfach versteht es Lüders, bei seiner weitreichenden Kenntnis der indischen Literatur, meisterhaft, vedische Dinge mit späteren Erscheinungen indischer Geisteswelt zu verknüpfen und sie dadurch zu erklären. In diesem Falle sieht er sich jedoch gezwungen, einen Gegensatz anzunehmen zwischen seiner neuen Auffassung Indras und derjenigen der späteren einheimischen Veda-Erklärer. Dieser Gegensatz besteht aber nicht nur zu den alten Veda-Gelehrten, sondern auch zu dem in der Folgezeit geltenden lebendigen Bild des Gottes. Es ist jedoch nicht glaublich, dass die gelehrten Exegeten sich in Widerspruch gesetzt hätten zu dem wahren Wesen eines zu ihrer Zeit noch lebendigen Gottes, und es ist ferner nicht glaublich, dass das Wesen eines Hauptgottes von den Bekennern selber verkannt und missdeutet worden sei. Nicht als ob mit der Stellung dieses Gottes und den Zügen seines Charakterbildes kein Wandel und keine Entwicklung vor sich gegangen sei - aber kein Bruch, Es besteht nicht eine Kluft zwischen Rigveda und allem Folgenden, sondern eine Fortentwicklung,

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Es ist da auch nicht der Himmelsfluss (simahu) gemeint.

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup> H. Lommel, Asiatica, Festschrift Fr. Weller, S. 409.

## Awestische und vedische Einzelstudien

# Von Herman Lommer.

# 1. Jg. aw. oifra

Bartiolomas "schreckliche Erklärung" von aw oifra, Air. Wb. 337, ist für N'Nesue, Religiones usw., S. 469, Ann. zu S. 322, "unfaßbar". Er ersetzt sie durch eine andere, nämlich vifra, wobei es für mich unfaßlich ist, daß ein Mann, der Pählävi lesen kann, ein vokalisch, also in der Schriff mit dem Aequivalent von it, beginnendes Wort konsonatisch anlauten lassen konnte. Kaum weniger befremdlich ist, daß ihm nicht auch das Versmaß der Ertes, und dann dessen Inhalt, sogleich gesagt hat, daß oofra, oifra, 'Inwa, nicht \*wifra, sondern vielmehr aviyra gelesen werden muß, was übrigens in meiner Übersetzung der Yäkit (1827) in der Anmerkung zu Yt. 13,104 sehon gesagt ist, allerdings, aus übergroßer Vorsicht, mit Fragezeichen, und noch ohne Eingehen auf das Metrum.

Die Schlußzeilen des Textstücks, die dieses Wort enthalten, sind achtsilbige Verse. Aber der ganze Abschnitt ist in der Hauptasche metrisch abgefaßt. Allerdings bestehen metrische Unvollkommenheiten, die wohl daraus sich ergeben haben, daß einige der Namen sich nicht in die meisteingehaltenen Silhenzahlen der Zeilen einpassen ließen, und man in solchen Fällen ungerade für gerade gelten ließ; dies konnte wohl durch die Art der Recitation notdfürßt aussezeilchen werden.

| a               | hušyao Inahe frāšaoštrayanahe  | 10 |
|-----------------|--------------------------------|----|
| b               | ašaono fravašim yazamaide      | 10 |
| c               | zvādaēnahe frāšaoštrayanahe    | 10 |
| d = b           | ašaono fravašim yazamaide      | 10 |
| е               | harjhaurušõ jämäspanahe        | 9! |
| f = b           | ašaono fravašim yazamaide      | 10 |
| g               | varšnahe hanhaurušõiš          | 71 |
| $\tilde{h} = b$ | ašaono fravašim yazamaide      | 10 |
| i               | vohunəmanhō avāraoštrōiš       | 9! |
| k = b           | ašaono fravašim yazamaide      | 10 |
| 1               | paitištātēe ayanamca x°afnanam | 12 |
| m               | ayanamca daēsanām              | 8  |
| n               | ayanamca +avifranam (öifranam) | 8  |
| 0               | ayanamca parikanam             | 8  |

An solche litanei-artige Textstücke kann man keine strengen Maßstäbe metrischer Kunst anlegen. Die Wiederholing des zehnsibligen Verses gibt an sich schon dem Abschnitt einen gewissen Rhythmus. Um ihn auch da, wo er sich aus dem Wortlaut nicht ergab, zur Geltung zu bringen, konnte man in Zeile e in archaischer Weise jäma-a-ppa- und in Zeile i actra-ustri aussprechen. Jedoch läßt sich nicht behaupten, daß das die hier als wirklich anzunehmenden Wortformen seien, da ja in frößosföraysnas in der Kompositionsfüge die Kontraktion volkogen ist, und da in Zeile i kein solches Prokrustes-Verfahren zur Herstellung einer achtsilbigen Zeile, die inmitten zehnsilbiger Verse metrischen Anforderungen genügen würde, sich anwenden läßt.

Métrisch tadellos ist der Abgesang (so können wir das Schlüßstück nennen) mit 12+8+8+8 Bilen<sup>2</sup>, wobei es völlig normal ist, daß der Ausgang des Gen. plur. in m (doösangen) mit Zerdehnung, dann aber in n und o sinsilbig zu lesen ist. Dieses Schlüßstück besagt: "um zu widerstehen Dösen Träumen und Dösen Zeichen (oder: Gesichten) und bösen Unweisen und bösen Hoxen." Nicht "schlechte Scher" (NYBENG, S. 297) oder schlechte, Klüge, Kundige" (ebenda 499) sind gemeint, sondern böse "Nicht-Scher, Nicht-Weise" (Irrhere, falsche Propheten). (a)p/gr entlyris tie DUCHENSEN, Comp. de 1-de, § 156 (S. 1301); einzuordnen.

## 2. Die Gatha-Strophe Y. 47,6

tā dā spentā mainyū mazdā ahurā ā trā vazhāu vidāitīm rānoibyā ārmaitōiš debązazhā ašahyācā hā zi pourūš išentō vāuraitē

## übersetzt Lentz<sup>3</sup>

Durch diese heilwirkende Denkkraft, o weiser Herr, mögest du durch das Feuer die Versetzung für beide Parteien kraft der rechten Denkweise und der Wahrheit (zu einer solchen) ins zute (Reich) machen.

Denn diese (Versetzung) wird viele Strebende zur (rechten) Wahl veranlassen.

- <sup>1</sup> Dieses entsprechend altindischen Abstammungsnamen auf -ägena (Åévaläyana u. dg.), gewiß mit ä in der Antepaenultims zu lesen (s. jetzt DEBRUNNER Ai. Gr. II, 2 § 169, S. 283).
- <sup>2</sup> Gleichartige und ähnliche Versgruppen finden sich mehrfach.
- <sup>2</sup> W. LENTZ, H. SEILER und J. C. TAVADIA, Yasna 47. ZDMG 103 (1953), S. 318ff. Die an 2. und 3. Stelle genannten Mitforscher sollen hier nicht übergangen sein, wenn ich der Kürze halber LENTZ als Autor nenne.

153

Unter der für diese Gatha-Bearbeitung benutzten Literatur wird auch eine Kollegnachschrift nach ANDRAS aus dem Jahre 1919 genannt. Gerade bei dieser Strophe wird zweimal (S. 323, Anm. 16 und 17) auf ANDRAS verwiesen, insbesondere bei der Wiedergabe von wößti mit "Versetztung".

In meinen Gatha-Übersetzungen in "Göttinger Nachrichten" 1934, 1935, die "mit Benützung der Entwürfe von F. C. Andreas" angefertigt sind, bin ich in diesem Punkt dem verehrten Lehrer nicht gefolgt.

Mir sind meine Aufseichnungen aus den Lehrstunden von Andersex verbrannt, und ebenso Nachschriften, welche mir andere Schüler von Andersex freundlicher Weise zur Verfügung gestellt haben. Jedoch finden sich in meinem Awesta, gende bei Y. 47, Randbemerkungen aus einer Zeit, da noch J. Wackernschez regelmäßig mit Addersez zusammenarbeitete, also vor 1914, und da steht: "eddat. "Versetzung". Wack. Diese von Bartholomae ("Verteilung", Wb. 1443) abweichende Detung des Wortes geht also letzten Endes auf Wackernsager. zurück, und sie ist von Andersex übernommen worden. Ich versuche, im folgenden zu zeigen, warun ich in diesem Punkte nicht zustimme.

Eine Schwierigkeit der Stelle ist das isolierte esphis, wo man der unffassung von Bartholomae (1396, 1443) venhfus vidstim "Verteilung des Guthabens" nicht folgen kann. Deshalb suchten Andreas und Wackeraache. Paradies!" Ein Versuch, wie gesagt, wie man ja bei Schwierigkeiten in den Gathas mancherlei Möglichkeiten in Betracht ziehen muß, ohne sogleich etwas Endgültiges aufstellen zu wollen. Wenn Andreas später das von Wackeraache. Vorgeschlagene widsti "Versetzung" beibehalten hat, so wollte er sich schwerlich für eine Veröffentlichung darauf festleren.

Beztiglich vaphāu bin ich zu nahezu der gleichen Auffassung gelangt, indem ich nach 49.8: da sarām ... vaphāu θυσλατία zāsdroö "gib (mir) die Gemeinschaft ... in deinem guten Reich" übersetzte: "die Verteilung in dem guten (zu ergänzen: Reich?)". Ebenso jetzt LENTZ: "ins zute (Reich!)

Was widzti betrifft, so ist zu vergleichen 31,19: caphōu widzti rŋaayd, das ich übersetze: "bei der guten Verteilung an beide Parteien"; sber man sicht sogleich, daß da vaphōu, als Beiwort zu dem Loc. von widzit, in einer anderen Verbindung steht als in 49,8: vaphōu. ... zkofrö, welche wir für 47,6 haben maßgebend sein lassen. Die Vergleichung von 31,19 könnte also Zweifel erregen, ob in 47,6 zu caphōu nach 49,8 zkafrö zu ergänzen sei; dennoch aber besteht keine andere Möglich-keital diese.

Es sind nun wegen  $vid\bar{a}t\bar{i}$  weiter die Stellen mit verbalem  $vi{-}d\bar{a}$  zu be-

rücksichtigen. Bartholomar hat (1443, Ann. zu widzis) mit Recht auf 43,12 rewiseen. Da heißt es: \*rooto as \*. hozimaß ys to sist \*nöröisy ... [vi] däysit "Sraosa, von Rti (der Vergeltung) begleitet, welche die Vergeltungen an beide Parteien austellen wird". Dazu stimmt 34,12: ... mazzā fraiveoző ys vidzigat asis \*nānma, "O Weiser, verkindige, was die Vergeltung an Spenden austeilen wird". Vergleiche ferner 32,6: \*bradma\* is \*mazzā zāzbrö\* adšical\* snysik vidzm, in deinem Reich\*, o Weiser, soll euer (dein) und des Wahrseins Urteilsspruch erteilt (zugeteilt) werden". Da haben Andreasa und Wackernatora übersetzt: "soll euer Wort Geltung haben"; vermutlich haben sie dabei vidzm als eine Form von vid (vgl. ved. vidzm) angesehen; doch kann ich weder von \*vid noch von \*vid zu dieser Bedeutung gelangen. Auch ist Bartholomass Ansicht, daß vi-dß anzunehmen sei, dem Sinne nach ansprechender und wird durch die vorher genannen Stellen empfohlen.

Diesem ei-de "verteilen, austeilen" entspricht in ähnlichen Verbindungen mit ähnlichem Sinn an anderen Stellen einfaches 2d "geben". Was da gegeben wird, ist der Lohn für die Guten oder Lohn und Strafe für die Anhänger der einen oder anderen Seite, also "Vergeltung" (as. "rib), sei es, daß dieses oder ein anderes Wort gebraucht ist: 28,7: desid igm esim "gib diese Vergeltung ..." (im Folgenden noch zweimal, ajb"); 31,3: gum dd ... obis draböbja zämiten, mid Genugtuung (zämit), die du geben wirst ... und beiden Parteien versprochen hast"; 31,5: hyst möß ... dalz endyő, "das Bessere, das ihr mir gebt"; 34,2: yd da dals dragneite aßtunačet "die Vergeltungen, welche du dem Lügner und dem Wahrhaftigen geben wirst"; 43,16: ... zäsörö: ... dramistis äsim ... daidit "im Reich wird Aramati Vergeltung geben" (zäsörös wird 49,8, weselbst auch dat; ygl. die Erginzung von "Reich" in 47,6. Sodann51,9, shnlich wie 31,3: ygm zönitzm ränötyd dd "die Genugtuung, welche du den beiden Parteien eeben wirst".

Lentz ist der Ansicht, daß in V. 47,6 dd und veld'ihm die gleiche Wurzel enthalten. Daß, wenn vidätit "Versetzung" heißen sollte (nicht "Vergeltung"), es von Wurzel d/hß "setzen, tun, machen" herzuleiten wäre, war gewiß Wackenkanzenz wie auch Lentzens Meinung. So sieht der letztere sich zu der Annahme gedrängt, daß hier "rändöbyd nicht Dativ zu dd" sei, sondern "Erklärung zu vidätitm", also: "der Herr wird Versetzung machen" und zwar: "Versetzung für beide Partieni". Das stimmt aber nicht zu Y. 43,12: vi. . rändöbyd . da gwä und nicht zu 31,3: dd. . rändöbyd und nicht zu 31,3: dd. . rändöbyd und vinnöbyd schwindig Machen zu dzi ist. Daß vidätit die gleiche Wurzel enthalte wie dz, ist zwar ansprechend, aber mit entscheidender Gewißheit läßte seich meiner An ansprechend, aber mit entscheidender Gewißheit läßte seich meiner An

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Dies wohl statt ašahya (H. LOMMEL, W. u. S. 1938, S. 241).

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Vgl. ∂wahmi ā xša 9rõi 49,8.

155

sicht nach nicht behaupten. Wir werden diese Frage nachher prüfen. Die syntaktische Folgerung, die LEWTZ daraus zieht, ist aber angesichts der Parallelstellen nicht haltbar.

Im Bigreda gibt es weder "vidáti noch "vidátāi, auch vi-dā kommt nicht vor; wohl aber vi-dāk, und dieses bedeutet, "verteilen". Nāmlich 1.72.7: ... agne ... vyānuṣak śurudho jivase dhāḥ "o Agni ... teile der Reihenfolge nach die Schātze aus, damit (man) leben könne"; 7.17.7: maho no ratuta vi ādahāḥ), "(Agni), teile uns große Schātze zu (oder: teile an uns aus)"; 7.34.22: kwafā sudatro vi ādahātu rāyah, "Traṣtr, der gut schenkende, soil an uns Reichtümer austeilen"; 7.38.1: hāŋa ... vi yo ratuta purūrasur dadhāti, "Bhaga, der viele Güter hat, der Schātze austeilt"; 7.79.2: vi ... dadhāti ... sukļe vasatī (Jasa), teilt dem Frommen Güter zu"; 2.38,1: nūnam devebhyo vi hi dhāti ratuam (Savitar), teilt jeitzi den Göttern liren cheichtum zu"; 10.85,19: bhāŋam devebhyo vi dadhāty agam ... (candramās), "der Mond teilt den Göttern liren Anteil zu, wenn er herbeikommt"; 6.302: vi sadmāny urviyā sukratur dhāt (Indra), "hat wishih die Wohnsitze verteit (oder: (den Bewohnera) uzgeteili)".

Nicht weit von dieser Bedeutung entfernt es sich, wenn vi-dhā ..in Teile teilen, einteilen", dann auch "ordnen" heißt: 10.90,11: yat nurusam vyadadhuh katidhā vyakalpayan "als sie den Purusa zerlegten, in wieviel (Teile) richteten sie ihn her?": 1.95.3: rtūn ... vi dadhāv anusthu (Agni) ...hat die (Jahres-)Zeiten in richtiger Folge eingeteilt (= suseinander gelegt und angeordnet)"; 7.66,11: vi ye dadhuh śaradam māsam ād ahar ... (Varuna, Mitra und Aryaman) "welche eingeteilt haben Jahr, Monat und Tag"; vgl. 10.138,6, wo māsam vidhānam entweder als Ntr. "Einteilung der Monate" heißt, oder nach GELDNER: Msk. "Einteiler der Monate" (ansprechend, trotz Oldenbergs Zweifel in seiner Note); 5.81,1: vi hotrā dadhe vayunāvid eka it (Savitar) "der als einziger die verborgenen Dingekennt, hatdie Opfer eingeteilt (geordnet)": 4,55,2: vidhātāro vi te dadhuh "die Einteiler, sie haben eingeteilt" (die Zeiten?; dunkle Strophe). In der gleichfalls schwierigen Strophe 8.13,20 heißt manah vi-dhā wohl ..den Sinn (auf etwas) richten", 4.51.6; yayā vidhānā vidadhur rbhūnām (die Morgenröte) "mit der sie die Anordnungen der phus angeordnet haben" (vielleicht gleichfalls auf Zeiteinteilung bezüglich).

Es kommt zur Bestimmung von vi-hls kaum etwas wetteres hinzu, außer etwa, alls nach 7.875. Hinmel und Erch equiviblicable sind, sechs Verteilungen oder Einteilungen haben. Und wo vibluig Beiname oder Name eines Gottes ist, nimmt man als Sinn wohl meist "Anordner" an, aber "Verteiler" (Zuteiler von Gaben) ist dabei nicht ausgeschlossen.

Es erübrigt sich, auch aus dem Atharva-Veda die Belege für vi-dkä "teilen, zuteilen, verteilen" anzuführen, denn da verhält er sich damit ebenso. Indirekt kommt hinzu, was Thirski (Untersuchungen...) 1949, S. 35f.) über vidă "zuteilen", vidatha "Verteilung" gelehrt hat; auch daraus geht hervor, daß vidhā das Wort für "verteilen" ist. Nirgends im Altindischen findet sich ein Hinweis darauf oder eine Spur davon, daß vidhā heißen könne: "jemanden wohin) versetzen". Die Annahme, daß aw vidätä. Versetzung" heißen könne, ist damt hinfällig

Andercrseits findet sich im Rigveda kein vi-dä, und so besteht auch kein Anhalt däfür, aw. vi-dä, zutellen, verteilen", vidzis, Verteilung" von der Wurzel dä, geben" herzuleiten. Wenn durvidatra, "Schlechtes austeilend", suvidatra, "Gutes austeilend" hieße, wie Grassmann annahm, so wäre das die einzige Spur von vi-dä, "austeilen". Aber diese Herleitung der beiden Wörter ist im höchsten Grad ungewiß und scheint allgemein nicht angenommen zu sein.

Im Iranischen sind ursprüngliches di und dhā formal fast ganz zusammengefallen. Damit mußte die Scheidung beider Verba, die in der Bedeutung fortbestand, sich im Sprachbewußtsein abschwächen. Es kann somit gar nicht befremden, daß dß "geben" und vidß (\*vi-dhā) in ganz ähnlichen Verbindungen gebraucht wurden, und vidāti (\*vi-dhāti) mit dß "geben" verbunden wurde.

## 3. Zu Yasna 43.13.

Es gibt ähnliche Ausdrucksweisen, welche darüber entscheiden, welche der beiden Auffassungen des Verbs die richtige ist.

<sup>1</sup> Ich vermute, daß ich damit der Auffassung von Andreas gefolgt bin, doch kann ich das nach Verlust der früheren Aufzeichnungen jetzt nicht mehr genau feststellen.

Sowohl der Sprachverwandtschaft nach, als im Ansdruck und in der Konstruktion atcht am nächsten ap, katéry ac adarinaus 'eiséry floatanus'; (Darius, Bh. 1.53) "nicht irgendwer wagte irgendetwas zu sagen". Die gleiche Konstruktion findet sich z. B. Ait. Br. 4.8: na ha tanh dadhyautur opdolikhi tekhum "sie wagten nicht, zu ihm (Indra) zu sagen; geh aus dem Weg". Ähnliches findet sich dann in der folgenden altindischen Literatur mehrfach.

Im Rigveda ist "niemand wagt" und dgl. häufig, jedoch ohne folgenden Infinitiv. Da ist also die redensartliche Übereinstimmung nicht so vollständig, Denn in den vergleichbaren Wendungen (Grassmann: "frast überall in negativen Sätzen") pflegt d-dhys zu stehen "sich heranwagen an" mit Acc., welches keinen Infinititiv nach sich zieht. Die Ähnlichkeit der Amsdrucksweise ist dabei immer noch groß, aber da es keine völlige Entsprechung ist, genügt es, wenn ich nur einige Beispiele anführe.

5.85,6: imam ü nu kavitamasya mayam makim densaya nakir a dadharsa, and diese große Wundertat dies sehr wienen Gotten hat sich noch keiner herangswagt". 6.7,6: tane täni uratini . . . nakir a dadharsa ,an (bzw. gegun) diese deine Gebote hat sich noch keiner herangswagt". 1.136; i. ahaino keatam na kutas canadhyse denatum mi cid dahyse ,an die Herrschaft dieser beiden kann man sich von nirgend her heranwagen, an ihre Gottlichkeit niemals heranwagen". 4.4,3: makiş şe vaşihr a dadharştı "keiner soll an deine Bahu sich heranwagen". 8.27,9: sarma yacohata na yad dürdü sazaso nu cid antite varibina dadharştı; açwahret euren Schutz, ihr Guten, die Schutzwehr, an die sich aus der Ferne oder aus der Nahe niemand heranwage!". Mit Übergehung weiterer Beispiele nenne ich noch, mit prati-digs, 8.00,13: tigmā asya hanavo na pratichipe, an seine scharfen Kisfer kann man sich nicht heran. (hene entgegen) wagen"; daselbet Str. 14: nahi te ague . . . pratidyse jambhasab, 'denn gegen deine Zähne o Agni, kann man sich nicht heran. (hene entgegen)

Obwohl nun in den rigvedischen Beispielen die Übereinstimmung, mangels eines Infinitiva und durch den Gebrauch des mit ä oder pratikomponierten Verbums nicht so vollständig ist wie die zwischen dem gathischen, dem altpersischen und dem Brähmana-Beispiel, ist die Stellung des Verbs in negativen Sätzen, inabesondere seine Verbindung mit nakih, mäkih, dem an kašeiy no und dem awestischen načeiš so ähnlich, daß an der Zusammengehörigkeit dieser Wendungen wohl kein Zweifel sein kann.

Meine früher gegebene Auffassung von därzet ist damit bestätigt, aber die Schwierigkeiten der Strophe sind noch nicht völlig gelöst.

Es scheint nämlich nicht, daß i, "gehen" im Awesta auch die Bedeutung, jemanden bittend (um etwas) angehen" habe. Meine frühere Übersetzung: "des Wunsches nach der langen Dauer, worum euch (noch) niemand anzugehen gewagt hat" kann ich deshalb nicht aufrecht erhalten.

Sie gibt auch keinen befriedigenden Sinn. Wenn nämlich irgendein Glaube an Fortdauer des Lebens nach dem Tod, an ein besseres Jenseits. besteht, so ist nicht einzusehen, warum iemand nicht wagen sollte. Gott oder die Götter um Anteil an jenem Dasein zu bitten. Sofern dagegen Zarathuštra seine Jenseitsvorstellung als etwas vollkommen Neues angesehen hätte und als etwas ganz anderes als die überkommenen Anschauungen von dem Leben nach dem Tode hätte hinstellen wollen, so hätte allerdings vor seiner Verkündigung niemand Gott darum bitten können und hoffen können, dessen teilhaftig zu werden. Ich glaube also, daß zu übersetzen ist: "des Wunsches nach der langen Dauer ... wohin (zu welcher) zu gehen noch keiner gewagt (sich erkühnt) hat". Dabei ist angenommen, daß vav "Dauer" Maskulin sei, so daß sich vöm darauf beziehen könne. Bartholomaes Annahme (1264), daß es Neutrum sei, ist durch nichts gesichert (vavoi vispāi kann ebensowohl Mask, als Neutr. sein, die adverbiälen Gebrauchsweisen des Wortes ergeben für das Genus nichta)

Dann ist freilich ein Acc. vd., euch" in dem Satze nicht möglich; man muß sich an die Variante vä halten, die sehr gute Handschriften bieten.

Der Wechsel von wortschließendem -d und d ist außerordentlich häufig, und wir sind oftmals gezwungen, zwischen diesen beiden Längen nicht nach der Zahl der Handschriften, die das eine oder andere aufweisen, und nicht nach dem Gridnursschen Text zu entscheiden, sondern nach den sorzehlichen Erfordernissen. et. "wahrlich" nach hier sehr zut.

Der ganze Satz ist also zu übersetzen: "um die Ziele zu wissen (meines) Wunsehes — den gewährt mir — (des Wunsehes) nach der langen Dauer, zu welcher (bzw. wohin) wahrlich keiner gewagt hat zu gehen, (der langen Dauer) des wünsehenswerten Daseins, von dem gesagt wurde, daß es in deinem Reiche ist".

# 4. Himmlische und irdische Nahrung

In "Göttinger Nachrichten" 1935, S. 156, 169 habe ich eine Erklärung von aw. fsratu gegeben, indem ich dieses Wort mit ved. ai. psarus, das nach ROTH (PW.), "Schmaus" bedeutensoll, inetymologischen Zusammenhang brachte und es mit "Genuß" übersetzte. Ich halte das im

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> GELDNER übersetzt "keiner soll es wagen, dich irre zu führen" — vielleicht allzu frei, aber es läßt die Analogie zu der Infinitivkonstruktion, von der wir ausgegangen sind, erkennen.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Auch hier übersetzt Geldner infinitivisch: "niemand anzutasten wagt".

159

Kern für richtig, und gedenke es im Folgenden näher zu begründen und dabei die Bedeutung genauer zu bestimmen.

Ich hatte dort angenommen, daß das Wort mit  $\theta$  statt t als  $fssra\theta u$  zu lesen sei; diesen Teil meiner damaligen kurzen Bemerkung lehne ich jetzt selber ab. Doch sei es gestattet, kurz darauf zurückkommen.

Tatasche ist, daß im Awesta des öfferen  $\vartheta$  statt geschrieben ist, und daß die handschriftlichen Varianten oftmals dasselbe Wort bald mit  $\vartheta$ , bald mit  $\vartheta$  aufweisen. Die bekannten Fälle dieser Erscheinung aufzuführen und den Hergang, der zu diesem Schwanken geführt hat, des näheren darzulegen, erübrigt sich jetzt, da ich meine Annahme, daß etwas derartiges in dem Wort/sratu vorliege, aufgebe.

Hinsichtlich der suffixalen Bildung des Wortes hatte ich mich auf Troportionen gestützt der Art wie ai. vepsz. Zuchen, Zittern" zu sepszhw. und daraus gefolgert, daß in gleicher Weise neben ai. psarras ein aw. \*frendbu zu postulieren sei. Nun aber gibt es im Altindischen auch Worter mit Suffix -a-ts, die neben Stämmen auf -as stehen, z. B. ai. edbas "Gedeihen" und ai. ved. edbas "Gedeihen, Wohlfahrt". Außerdem ist es kaum berechtigt, die Annahme einer bestimmten suffixalen Bildung in dieser Weise abhängig davon zu machen, ob ein gewisses anderes Suffix daneben vorkommt, vielmehr ist in dieser Hinsicht das Verschiedenste möglich, und wir haben das Gegebene, in diesem Falle also ferafus, hürzundmen!

Während ich also die früher vermutete lautliche Abweichung von der überlieferten Form des Wortes fallen lasse, halte ich die etymologische Anknübfung des aw. Wortes an ai. vsaras aufrecht.

NYBBAG, Religionen des alten Iran (Leipzig 1938, S. 128, vgl. S. 229, tat meine frühere, nunmehr berichtigte Auffassung der Lautgestalt dieses Wortes weder einer Kritik unterzogen, noch den etymologisch richtigen Gehalt jeuer Erklärung berücksichtigt, sondern das Wört agnaz dunkel' bezeichnet und ihm eine unbegründete und unpassende Bedeutung beigelegt. DUCHENBYG-GUILEMBY, Zoroustre (Paris 1948, 1919, 276) sieht mit den Bedeutungen "felicite" und "duissanse" meiner Auffassung nahe, ohne sich über Lautgestalt, Wortbildung umd Etymologie zu äußern. Zu erwähnen ist femer die von Tavarouskrata in The Divine Songs of Zaruthustra (Bombay 1951, S. 1006, 1008) gegebene Erklärung des Wortes. Er übersetzt es als "jordahip over life" und vergleicht bezüglich der Bedeutung at "zeitzuhs. Er faßt es also auf als Kompositum, worin die tiefstuffige Form von passe (si. 2028) das Vordereigied um dratz das Hinterglied wher Daß rützt, jordahip" eis jieße sich

<sup>1</sup> Daß es von ferratu keine Variante mit & gibt, ist an sich nicht entscheidend. Wesentlich ist, daß man nicht ohne zwingenden sprachwissenschaftlichen Grund von der überliefetten Schreibung abweichen soll. verteidigen, aber ein tiefstufiges \*pin- müßte im Iracischen als/su- (das för- geschrieben sein könnte) erscheinen, vgl. /suyant., föuson, während for- mit dieser Erklärung nicht vereinbar ist. Außerdem würde sich dann als Bedeutung ergeben: lordahip over osttle, das in lordahip over life umzudeuten eine kaum angängige Verallgemeinerung wäre. Wenn er dann als den Sinn des Wortes angübt: "All protecting love", so entfernt sich das allzuweit von der angenommenen, aber lautlich nicht zu rechtfertigenden Grundbedeutung.

Nach Taraporevala würde das -> ein ursprüngliches u vertreten, bei meiner Auffässung entspricht se dem a der Wurzleißie von psaras, ist also in beiden Fällen als vokalisch gewertet, im Unterschied von BarTHOLOMARS, Grundriß Ia, S. 34 § 33.3, ausgesprochener Ansicht. In metrischer Hinsicht verhält es sich damit so, daß in Y. 33,12e, von nach der Gaesur neun Silben zu stehen hätten, sich nur acht Silben ergeben: obst manzuß fragtum; das 9 sit also keinesfalls zu entbehen. Umge-kehrt ergibt sich in Y. 51,4a, wo vor der Caesur sieben Silben zu stehen hätten, ein achtsilbiger Pada: kubrā dröß ä farratuß; da ist es nicht angängig, durch Auslassung des 3 den Pada sut iseben Silben zu verkürzen, vielmehr muß man diese metrische Unregelmäßigkeit zunächst bestehen lassen.

Im jüngeren Awesta ist das Wort, mit dem Beiwort vannuk, als Pembehandelt, in V. 395 mit framsit, in V. 37.5 mit framsit und desira zusammengestellt, damit also zum Namen eines sonst unbekannten veiblichen Geistwesens gemacht. Es sind gehaltarme, wo nicht gehaltlose Formeln, und man darf vielleicht den Verdacht hegen, daß ein nicht mehr recht verständliches Wort auf diese Weise unursprünglich, unorganisch verwendet wurde. Auf das Verständnis der Gatha-Stellen sind jene ohne Einfuß

Für rigvedisch paras hat PROTEK, Ved. Stud. I. S. 195, die Bedeutung "Gestalt" angenommen; Gatanzae hat das als "hohe Erscheinung, Hoheit, Herrlichkeit, Größe" in sein Glossar übernommen, dann aber mit Recht aufgegeben. In seiner Übersetzung sagt er dafür: "Genuß". An den meisten Stellen aber ist damit ganz deutlich "genußreiches Getränk" gemeint, und erst von da aus kommt es zu der mehr abstrakten Bedeutung "Genuß". So ist 1.41,7 das Loblied ein hoher Genuß (mahi paras) für Varuna; das ist ungefähr so, als wenn wir sagen würden, ein Ohrenschmause".

<sup>1</sup> Vielleicht ist die von Rofff angegebene Bedeutung "Schmaus" gar nicht unberechtigt. Ee mag sein, daß die vorwiegende Anwendung des Wortes auf Soma es als Bezeichnung eines Getränks erscheinen läßt, es aber gleichwohl etwas Wohlschmeckendes überhaupt bezeichnet, sei es zum Essen oder zum Trinken.

Bei g. aw. ferratu ist in Y. 51,4 die Bedeutung "Genuß" passend: kutrā ārōiš ā fsəratuš kutrā mərəždikā azštat, kutrā yasō hyən ašəm kū spentā ārmaitiš, kubrā mano vahištem, kubrā buā zšabrā mazdā "wo wird statt Leiden Genuß, wo Erbarmen sich einstellen, wo mögen Herrlichkeit sein (und) Wahrsein, wo die kluge Fügsamkeit, wo das Beste Denken, wo deine Reiche, o Weiser?" Da ist Jenseitshoffnung in Frageform ausgedrückt1, dabei fearatu in Antithese gesetzt zu āri "Leid" oder "Qual", also allgemeiner, ideeller gefaßt als "gutes Getränk".

Bezüglich Y. 33.12 aber weisen zahlreiche Parallelen darauf hin, daß es besser ist, eine konkretere Bedeutung des Wortes anzunehmen, nämlich entsprechend dem, was für rigved. psaras gilt: "genußreiches Getränk". Die Strophe lautet: uz mõi ärəšvä ahurā ärmaiti təvišim dasvā spəništä mainyū mazdā vanhuyā zavō ... ādā ašā hazō žmavat vohu mananhā fspratum .. Erteile mir Gewährung, o Herr, durch Fügsamkeit, gib mir Stärkung, durch den sehr klugen Geist, o Weiser, mittels der guten Vergeltung Kraft (und Stärke?), durch Wahrsein gewaltige Macht, durch gutes Denken genußreichen Trunk".

Die Übersetzung erfordert einige nicht auf das hier besonders in Rede stehende Wort f saratu bezügliche Bemerkungen; uz mõi äršva übersetzt man gewöhnlich: "erhebe dich (mach dich auf) zu mir"; das empfiehlt sich wegen al. ud-r und gibt Sinn; noch besser paßt es dem Sinne nach. hier 2 ar .. erteilen, zuteilen" anzunehmen. Die zweite Zeile hat nach der Caesur zwei Silben zu wenig; da genügt eine Lesung ādā(yā) nicht. Man kann erwägen, nach zavő einzufügen aojó; vgl. die Verbindung zāvarə aoidscā Y. 9.22, und ähnlich Yt. 10.23.62; Y. 71.8; Y. 72.6, sowie BAB-THOLOMAES Bemerkung 1690, Note 2, Dieser Einschub zwecks metrischer Herstellung ist freilich unsicher, sowohl an sich, als auch, weil dadurch das Versmaß der Strophe im Ganzen nicht vollständig berichtigt wird. Denn in der dritten Zeile fehlt eine Silbe, ein Mangel, der sich kaum behehen läßt.

Es war zunächst die Analyse der Form, und zugleich damit die Etymologie, was zur Annahme der Bedeutung .. wohlschmeckendes Getränk" (vielleicht: Getränk und Speise) geführt hat. Eine so gewonnene Bedeutungsbestimmung ist nur vorläufig, bis sie ihre Bestätigung durch die Textinterpretation gefunden hat. Die Verwendung des Wortes in 51,4 gab dafür nur eine halbe Bestätigung, insofern da eine mehr allgemeine, schon zum Abstrakten neigende Bedeutung vorliegt, welche mit der angenommenen konkreten Grundbedeutung vereinbar, aber nicht dafür beweisend ist. Daß aber in 33,12 "genußreicher Trunk" die wirkliche und passende Bedeutung sei, wird aus dieser Strophe allein nicht vollkommen

Y. 46.16 ist wie eine Antwort auf diese Fragen: daselbat gleichfalls ārmaiti, vohu manah und xša 87ā (pl.).

deutlich, sondern ergibt sich erst, wenn wir andere, inhaltlich verwandte Stellen damit vergleichen.

Um die daraus sich ergebenden inhaltlichen Beziehungen klar zu machen, greife ich etwas weiter aus.

Die Genien Haurvatät und Amerstatät, Heilsein (Gesundheit) und Nichtsterben (Fortleben)1 sind die geistigen oder himmlischen Urbilder von Pflanzen und Wasser (LOMMEL, Religion Zarathustras, S. 69, 110, 126f.; vgl. auch S. 258f.) Pflanzen sind Nahrung für Vieh und Menschen; auch was es an animalischer Nahrung gibt, Milcherzeugnisse, Schaffleisch. Wildpret, ist von Pflanzenwuchs abhängig. Also beruhen Kraft und Gesundheit auf Pflanzenwuchs der Gabe von Harvatät und, wie nachher noch zu besprechen ist, von Aramati.

Wasser bedeutet in entsprechender Weise Fortleben, denn Wassermangel. Dürre ist Tod für Pflanzen. Tiere und Menschen: man verschmachtet eher an Durst als man an Hunger zugrunde geht.

Pflanzen und Wasser bieten Heilsein und Fortleben im irdischen Dasein, Harvatät und Amrtatät sind Speise und Trank im himmlischen Leben. In diesem Sinne heißt es Y. 34.11; at toi ube haurvascā xoarabāvā amoratatāscā ...und diese beiden. Heilsein und Nichtsterben, werden zum Essen und Trinken dasein", nämlich "in diesem Reich" (ebenda Str. 10). - Zunächst sei nur so viel aus dieser Strophe angeführt; auf weiteres werden wir zurückkommen

Speise und Trank sind demgemäß die ...immerwährende Nahrung" (utavūiti draono), die diese beiden Genien als Gegengabe gegen Frömmigkeit verleihen, Y. 33.8. Als Bedeutung von draonah wird "Anteil" und dergleichen angenommen (BARTHOLOMAE 769); an den meisten Stellen ist aber eine bestimmtere Bedeutung erkennbar. Im neueren Ritual ist darun ein aus Weizenmehl bereiteter Opferkuchen (DARME-STETER, Z. A. I. LXV: Modi. Rel. Ceremonies, 296 und passim). Eine Opfergabe ist es auch in Nirangistan, und zwar aus Fleisch (52,53); aus Fleisch besteht das draonah- auch Y. 11.4 f. und 7. Außerdem aber ist

<sup>1</sup> THIEME hat recht, die gebräuchliche Übersetzung "Unsterblichkeit" in manchen Zusammenhängen unbefriedigend zu finden. Doch verengert er den Sinn zu sehr auf "Leben". Schon im irdischen Bereich ist es nicht nur dies: das ist ivatu, ivatu: sondern amrtat ist der Wunsch oder die Gewißheit, dieses Leben fortzusetzen. Aber der Begriff ist nicht auf dieses leibliche Leben eingeschränkt, sondern meint, ie nach dem Zusammenhang, auch das Fortleben nach dem Tode (was nicht notwendig die abstrakt unendliche Bedeutung "Unsterblichkeit" enthalten muß).

2 x<sup>0</sup>arəθāyā Mf 2; ZJJ. 1.235. —x<sup>0</sup>ar ist "essen" und "trinken" wie noch np. xurdan ; uye xvars 9e Yt. 19, 32 sindSpeiseund Trank, wie Bartholomae. Wb. 267, richtig sagt (danach übersetzt F. Wolff); irrtumlich bei Bartho-LOMAE Wb. 1869; vegetabilische und animelische Kost (was Reichelt § 423 übernommen hat).

es eine trinkbare Opforgabe Y. 10,15 und Nir. 30. Weniger klar ist Yt. 19,8, unklar V. 5.26; diese lestzeren Stellen können uns aber nicht hindern, an jenen anderen eine ganz konkrete Bedeutung anzuerkennen. Es ist, wie zurarba sowohl etwas Eßbares als etwas Trinkbarest und wird meist als Opfergabe an himmlische Wesen genannt. Wenn es aber in Y. 33,8 von himmlischen Wesen den Menschen gegeben wird, so berechtigt das nicht, es an dieser Stelle als, "Gabe" oder, "Gegengabe" bzw.,"Anteil" aufzufassen. Es heßß das date vo amvatkost utsystist haurvetäs daronő, "geb. No Nichtsterben und Heilsein, une immerwährende Nahrung" (vgl. 33,12: dand ... ferratum; und nachher. 43,1: dayst ... staystist testis, 51,7. dadd ... testis staystist, 45,8. tasystist natt testism), und der klare Sinn ist, in Übereinstimmung mit den verglichenen Stellen das Haurvatkst und Amptät den frommen Menschen immerwährende, also nie versiegende, dauerndes Fortleben gewährende Nahrung (feste und Hässien) zeben sollen.

Ferner ist als Gabe dieser beiden Genien mehrmals Ewiss genannt; das iste algeleiche Wort ein zu zuse; Krafts, Stärke". Dieses bildet an allen drei Stellen seines Vorkommens im jüngeren Awesta (V. 21,6; Y. 55.1; Vr. 11,3) mit kohrp ein Paar; es bezeichnet also Körperkraft. In Y. 43,1 dagegen ist es eine geistige Kraft, denn dort verhilft twiss dazu, am Wahrsein fetzhalten!

Diese Stelle, die für unsern Zusammenhangweniger in Betrachtkommt, behandeln wir vorweg. Da besteht die überlieferungsmäßige Schwierig-keit, daß die meisten Handschriften utagütüt terköm bieten, daneben aber auch terköt geschrieben wird. Meist aber ist utagütüt Beiwort zu Erstü und steht im gleichen Kassu. Das ist auch hier zu erwarten, so daß wir entweder die Lesart terköt vorziehen und, wie so häufig, einen Dual an-ehmen müssen, oder nach berößt worziehen und, wie so häufig, einer Dual an-ehmen müssen, oder nach berößten konjäzieren stugtütütn. Ferner: armatië habe ich 1935 gemäß einigen Handschriften (armatit) als instr. sg. gefäßt, damit Andrassa und Mazswart folgend. Doch gibt es auch als Vokativ, gemäß der Schreibung 4e, einen befriedigenden Sinn. Ich über-setze:

usti ... däydt alvar ütaytiti(m) terki(m) pa(l) böi vasimi alsım daradyai tat möi di Armaid (43) rayö alsi vaphası göne manaphö, ali e Wünehe möge gewähren der Herr ... zur immerwährenden Kraft (den beiden immerwährenden Stärkungen) zu gelangen wünsche ich, um am Wahrsein festzuhalten (oder: das Wahresin aufrecht zu erhalten); kas gib mir o Fügsamkeit (oder: gib mir [o Herr] durch Fügsamkeit), Segnungen des Reichtums. (elbliches) Leben des Guten Denkens "

Mehrmals aber wird tretts in ahnlichen Zusammenhängen und Verbindungen so gebraucht wis frastu und draonah, und es hat öfters das gleiche Beiwort utergütt. Wir können es dann nicht einfach als "Kraft, Stärke" übersetzen, sondern müssen darunter verstehen: was Kraft gibt, Stärkung" das ganz besonders, wenn es im Dual gebraucht wird. Dann namlich sind die "beiden Stärkungen" dasselbe wie droonah, das wir als feste und füssige Nahrung erkannt haben, dasselbe wie tworzeß. Speise und Trank, als welche Harvatät und Amrtät selber dienen, und dasselbe wie forsatu, wofür wir die Bedeutung "wollschmeckendes Getränk" angenommen haben, indem wir die Möglichkeit zuließen, daß damit zugleich "wollschmeckend Speise" gemeint sei.

So verstehen wir Y. 51,7: daidī mōi yē gam tašo apasca urvarāsca amərətātā haurvātā ... təviši utavūiti mananhā nohū ....der du das Rind geschaffen hast und Wasser und Pflanzen, gib mir diese beiden: Heilsein und Nichsterben, die beiden immerwährenden Stärkungen durch Gutes Denken . . . ". Von der materiellen Schöpfung sind hier die für die Ernährung wichtigsten Teile genannt: das Rind, weil es Fettnahrung gibt (Y. 29,7; Y. 49,5), sodann Getränk und pflanzliche Nahrung. In Parallele zu Wasser und Pflanzen stehen die geistigen Mächte Harvatät und Amrtat, welche Nahrung geben, hier irdische, im Jenseits himmlische, die sie dort zugleich selber sind. Hier nun werden diese beiden Stärkungen gegeben durch Gutes Denken. Dieses aber ist Patron, bzw. das geistige Urbild, des Rindes; mit Nennung des Guten Denkens ist also eine Rückbeziehung gegeben auf die vorher genannte Erschaffung des Rindes<sup>2</sup>. Und darin besteht wiederum eine deutliche Übereinstimmung mit Y. 33.12, wo Zarathustra ...durch Gutes Denken" fspratu ...wohlschmeckenden Trunk" (vermutlich auch Speise) erbittet.

Harvatät und Amrtatät sind "die beiden Stärkungen" auch in 45,10hyat töi ädä volücü cöisi manayliä ahmäi siöi dan tostii uapiiti (der Weise Herry' hat durch sein Wahrsein und sein Gutse Bunken verheißen, daß in seinem Reiche Heilsein und Nichtsterben, für uns in seinem Hause die beiden immerwährenden Stärkungen seien." Und in der z. T. sehon behandelten Strook 34.11. in der gessat wird. daß in dar vatät und Amrtatät

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Der Hund ist V. 13,39 etrödroenah, d. h. er bekommt seine Nahrung (Essen und Trinken) von den Menschen, wie BARTHOLOMAE und WOLFF richtig übersetzen.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Auch Tabatorsevata sagt S. 345, daß hier iswis "more spiritual than physical" seis. Egeht aber draumfins overis, die Bodeutungsangsbe Barrgo-Lomaze, "physisches Vermögen, Kraft" ganz allgemein durch "Geisteckerst" meters zu wollen. Das halte ich nicht für richtig, und die Bernfung auf eine Rigyede-Stelle, wo norde obenfalls "Geisteckraft" mein, bestätigt des mit gestelle "Kraft hersichen und dam erst auf gesitze Kraft. Anwendung fündet.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Auchai. tavişt ist RV. 1.187,1 "Stärkung", stärkender Trunk.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> S. meine Religion Zarathustra's S. 123f.

am Soma erfreuen"

zum Essen und Trinken sind, wird fortgefahren: vanhäus zsa 3ra mananhä ašā mat ārmaitiš vazšat utayūitī təvīšī "durch die Herrschaft des Guten Denkens zusammen mit Wahrsein hat Aramati (die Fügsamkeit) die beiden immerwährenden Stärkungen wachsen lassen". Wieder sehen wir die nahe Entsprechung zwischen toviši "den beiden Stärkungen" und himmlischer Speise und Trank, als welche Harvatät und Amrtatät zu Beginn der Strophe genannt sind. Die bisherigen Feststellungen werden

Daß mit tovisi Stärkung durch Pflanzen (pflanzliche Nahrung) gemeint ist, geht deutlich aus der ähnlichen Stelle 48.6 hervor: ha nä utayūitīm dat təvīšīm . . . at ahyai . . . mazda urvara vazšat "Sie (Aramati) soll uns immerwährende Kraft geben . . . und ihr hat der Weise Pflanzen wachsen lassen"

In dieser Strophe ist kein Hinweis auf Harvatät und Ameretatät enthalten, und so ist es ganz folgerichtig, daß təvist in der Einzahl genannt ist. Steht dagegen təviši im Dual, so ist darunter, wie die drei vorhergehenden Stellen zeigten, Pflanzen und Wasser, Nahrung und Getränke, zu verstehen.

Es ist offensichtlich, wie die angeführten Stellen untereinander inhaltlich verwandt sind, und daß die zunächst aus der Formanalyse und Etymologie gewonnene Bedeutung von fsaratu als "(wohlschmeckendes) Getränk (und Speise)" dadurch gesichert wird.

## 5. Eine gemein-arische Redensart

Eine auffallende Redensart im Rigveda ist: syāma te ye "mögen wir diejenigen sein, welche ...". Sie findet sich 1.73,8: yan rayé martan súşūdo agnet té syāma mághavāno vayám ca "Mögen wir diejenigen Sterblichen sein, die du, o Agni, zu Reichtum begünstigst, unsere Opferherren und wir (selber)"; 1.94,15: yásmāi tvám ... dádāšo 'nāgastvám ... yám bhadréna śávasā codávasi ... té svāma ..wem du Schuldlosigkeit gewähren wirst . . . den du mit glückvoller Kraft fördern wirst, die ienigen mögen wir sein"; 2.11,13: sydma té ta indra yé ta ütt avasyáva úrjain vardháyantah "mögen wir dir diejenigen sein, o Indra, welche Hilfe suchend mit deiner Hilfe ihre Kraft vermehren2": 4.8.5: té syāma vé agnáye dadāśúr ... yá im púsyanta indhaté "mögen wir diejenigen sein, welche den Agni beschenkten, die ihn gedeihen lassen und anzünden": 5.6,8: té syāma yá ānrcús tvádūtāso dámedame "diejenigen wollen wir sein, welche, dich als (Götter-, Opfer-)Boten habend, dich in iedem

dadurch bestätigt.

Hause gepriesen haben"; 5.53,15: yam trazadhve syama té .... den ihr beschützt, diejenigen wollen wir sein": 8.19.34.35; vám ... pārám návatha martyàm ... vayám té vo ... sydméd rtásya rathyàh ..der Sterbliche. den ihr ans andere Ufer führt ... diejenigen (solche) mögen wir sein als Wagenfahrer (Anführer) der Wahrheit"; 8.53 (Val. 5),7: yás te sádhisthó vase té syama bháresu te .. wer der Erfolgreichste ist in deinem Beistand. diejenigen wollen wir in deinen Kämpfen sein"; 10.35,14: yam deväso 'vatha vajasātau yam trāyadhve ... té syāma "wem ihr beisteht bei der Preisgewinnung, wen ihr beschützt ... dieienigen mögen wir sein":

10.148,3: té syāma yá ranáyanta sómaih "mögen wir die sein, welche sich Sehr ähnlich, aber ohne Relativpronomen, ist 5.70.2: td vām samuág .. isam asuāma dhāyase vayam té rudrā syāma "ihr beide, eure Labe mögen wir völlig zu genießen erhalten, diejenigen wollen wir sein, ihr zwei Rudras"

Wegen des Fehlens des Relativpronomens ist hier die syntaktische Konstruktion unregelmäßig: das Demonstrativ té ist isoliert. So ergibt sich die Frage, ob nicht der Udätta-Akzent von te irrig ist, und anudätta te des Pronomens der 2. Person anzunehmen sei: "mögen wir die Deinigen sein, ihr zwei Rudras". Dann aber würde te "dein" nicht zu dem Dual "ihr zwei" passen. Daher empfiehlt sich die Variante des Sāma-Veda, 2.336: vayám vām mitra syāma. Wenn, als ein bemerkenswerter und seltener Fall, hier die Säma-Lesart vorzuziehen wäre, so käme dieses Beispiel nicht in Betracht.

In den angeführten Beispielen wechselt die Wortstellung zwischen: te syāma und syāma te, und das Relativpronomen kann vorausgehen oder folgen: auch hat diese Wortgruppe ganz verschiedene Stellung im Vers. Es ist also nicht eine stereotype, im Vers geprägte Formel, sondern eine Redensart

Wenn das Relativpronomen ye (yān) dem te entspricht, ist die Syntax normal; desgleichen, wenn, wie in 10.35,14, das Relativ als yam wiederholt ist. Dagegen ist die Beziehung ungenau, wenn, wie das mehrfach der Fall ist, yam undte (.,diese, solche") aufeinander bezogen sind. Auch das läßt erkennen, daß swäma te eine redensartliche Verbindung ist, die sehr alt sein muß. Im Atharva-Veda kommt sie nicht vor, und sie ist mir auch ans keiner der anderen Samhitäs bekannt.

Sie findet sich aber, genau entsprechend mehreren der rigvedischen Beispiele, in einer Gatha Zarathustras, Y. 30.9: atcā tōi vaēm hvāmā vōi im fərašəm kərənaun ahum ,, und diejenigen wollen wir sein, welche dieses Dasein (Leben) herrlich (wunderbar) machen".

Während in der Mehrzahl der vedischen Beispiele die erste Person Plur. nur durch das Verb ausgedrückt ist, wird in 1.73,8 und 8.18,35 das "wir"

<sup>1</sup> Über das Metrum s. Oldenbergs Note und Arnold, Vedic Metre

<sup>2</sup> Anders GELDNER.

durch vayam mit Nachdruck hervorgehoben, in bemerkenswerter Übereinstimmung mit dem gathischen vaem.

Diese Gleichartigkeit vedischer und gathischer Ausdrucksweise betrifft nicht, wie so viele andere, Grammatikalisches oder Lexikalisches, sondern ist stillstischer Art. Die Gemeinsamkeit einer solchen herkömmlichen Ausdrucksweise ist ein wertvolles Zeugnis für die verwandschaftliche Nähe des beiderseitigen Sprachpebrauchs.

# 6, khila-, abhinne khilye

Bei der Bedeutungsbestimmung von bisse und kissys weren einige Frishmans-Rellen maßgebend. Sie führten darauf, daß der kisste, bissys ein Stickt unbebauten Landes zwischen Äckern sei, also ein Feldrain. Ein solcher Streifen nicht ausgenätzten Landes wird rwar bei dünner Besiedelung und extensiver Wirtschaft nicht so schmal sein wie bei uns, aber die Annahme, daß der bisse, hie hie pen doch nur ein Streifen zwischen Feldern sei, füg sich einigen andern Belegstellen nicht recht. So versuchte man es mit "Ödland zwischen fruchtbaren Äckern". Da aber "ödes, unfruchtbares Land" wiederum an anderen Stellen nicht passend ist, geriet man im Ungewisse und sah sich zurückverwiesen auf die Lage zwischen Fruchtland.

Es scheint mir jedoch, daß man die besonderen Verhältnisse, um die es sich in den für khika maßgebenden Brähmana-Stellen handelt, mit Unrecht als für die Bedeutung von khika im allgemeinen entscheidend angesehen hat.

Zweckmäßig gehen wir davon aus, daß nach einer Anzahl von lexikographischen und Kommentatoren-Zeugnissen, die Pischer, Ved. Stud. I,204, zusammengestellt hat, der khila appahata, "ungepflügt" ist.

Wenn nun an den in Frage kommenden Brihmana-Stellen der köhle ausrichbisung genannt wird, as ist damit dasselbe gemeint, wie mit agrahötze, familich "ungepflügt"; sam-bhid bedeutet da dasselbe wie dort grahatz, nämlich "ungepflügt"; sam-bhid bedeutet da dasselbe wie dort grahat und dasselbe wie gra-bhid in TS. 6.8,7,4 gudta wei inhapatenorvarten
grabhindonty ene fredme gojikant probhindol (-bhintlol) "wie man mitdem
Pflug das Ackerland pflügt, so pflügen Re und Säman das Opter"
ganz ähnlichen Zusammenhang ist in Alt. Br. 3.38 von duckptem und
sukptem, "Gutgepflügtem und Schlechtgepflügtem" des Opters die Rede.
In Stück Land, das gurzbates oder asambhinna ist, ist, "jungfräuliches"
Land; das mag sich ebensowohl aufs Hacken (wo nicht tängalens beeffügt ist wie sus Ir Pflügen besiehen, also "nicht ungebrochens Land".

Hier sei nuneine Bemerkung eingeschaltet über ahata als Beiwort eines neuen, noch ungebrauchten Gewandes: Kaus. Up. 2.15. Das Peters-

¹ apratihata bei Sāyaņa zu RV. 6.28,2 ist nach PISCHEL falsche Lesart.

burger Wörterbuch erklärt das als "ungewaseben, beim Waschen nicht geschlagen" Daegeen wendet W. Scutuzz (KZ. 27,065. E. Kl. Schr. 374f.) ein, daß has "schlagen" sonst nicht in diesem Sinn gebraucht, und Waschen nicht durch Schlagen mit einem Waschholz bezeichnet wird. Wenn nun weiter W. Scutuzz dieses dabzt mit freich vyfyzter, "neugfertigt" verknüpft, so ist das problematisch; ich ziehe es vor, die Erklärung für dieses abzte innerhalb des Altinichiechen selber zu suchen und es mit jenem aprahata zu verbinden. Es handelt sich um ein noch nicht in Gebrauch genommenes Gewand; von Waschen oder Nicht-Waschen ist dabeinicht die Rede; es ist wie ein Stück Land, das aprahata, azambhisma ist, noch unberührt von menschlicher Bearbeitung, menschlichem Gebrauch.

Man vergleiche phālāhatam kṣatram (ā-han PW. VII, 1501) = phā-lakṛṣta "mit der Pflugschar aufgebrochen, gepflügt" und ferner hatā "fututa" (daselbst 1497); man kann auch vergleichen, wie wir von einer noch nicht "angebrochenen" Flasche Wein oder del sprechen.

PISCHEL geht also fehl, wenn er asambhinna, vom khila gesagt, lediglich als "abgetrennt" übersetzt — was nur eine der Bedeutungen dieses Wortes ist — und es entgeht ihm dadurch das rechte Verständnis von Kaus. Br. 30.8 und SB. 8.3.4.11.

S.Br. 8.3,4 handelt beim Agnicayana von dem Auflegen der Välakhilya-Ziegel. Da heißt es in 1: atha välakhilvä upadadhäti, prāna vai vālakhilyāḥ, yāḥ prāṇam evaitad upadadhāti tā tad vālakhilyā nāma uad vā urvarayor asambhinnam bhavati khila iti vai tad ācaksate vālamātrād u heme prānā asambhinnās te vad vālamātrād asambhinnās tasmād vālakhiludā. Eggeling übersetzt das: "He then lays down the Vālakhilyās; the Vālakhilvās, doubtless, are the vital airs: it is the vital airs he thus lays (into Agni). And as to why they are called Vālakhilyās, - what (unploughed piece of ground lies) between two cultivated fields is called 'khila'; and these (channels of the) vital airs3 are separated4 from each other by the width of a horsehair (vala), and because they are separated from each other by the width of a horsehair, they (the bricks) are called Vālakhilyās". Er gibt also asambhinna richtig an der ersten Stelle mit ..ungepflügt" wieder, dann als ..separated", getrennt, unzusammenhängend. Beide Bedeutungen des Wortes sind auch im PW. gegeben<sup>5</sup>. Die Erklärung des Namens Välakhilva beruht also auf der <sup>1</sup> Aus demselben Grunde verfehlt, wie sich zeigen wird, GELDNER das

- richtige Verständnis von RV. 6.28,2.

  <sup>a</sup> Von mir gesperrt. Die Einklammerung dieser Worte bei Eggelino ist unnötig; sie sind nicht erklärender Zusstz. sondern Übersetzung.
- 3 or, these bricks representing the vital airs.
- 4 Von mir gesperrt.
- <sup>5</sup> Auch die Auffassung von *urvarayor* als Lokativ ist bei EGGELING richtig.

Dopelbedeutung dieses Wortes: Aushauch und Einhauch grenzen 
"haarschaft" aneinander (sind nur durch einen kurzen Augenblick getrennt), wie wenn zwei Äcker ganz nahe bei einander liegen und als 
Grenze swischen ihnen ein ungepflügtes (ausmöhinna) Stüdt. Annd liegt, 
durch welches die beiden Äcker getrennt, unzusammenhängend (ausmbänne) sind. Damit ist gesagt, daß es zum Wesen des khila gehört, 
samböhinsa, ungepflügt zu sein, nicht aber, daß es immer zwischen zwei 
Feldern liegen, noch, daß es immer sein schmaler Rain sein müsse. 
Letzteres, daß der khila nuren Grenzstrefien ist, ergibt sich hier nur aus 
dem Vergleich mit zwei eng aneinander gronzenden Dingen: Aus- und 
Kinhauch.

Ähnlich ist es Kaus, Br. 30.8: storiydanuripau šastei edzkälujoh sinskuj dima esi storiydanuripa projekulijoh annataritä u kome propas tad dihah kannad edzkähilyä ii yad ed urvarayo asambhinnan hansti kilam iis voi tad acapta edzambai hanst kilam iis voi tad acapta edzambai ne heme projek asambhinnal tad yad asambhinnals tamada edzkähilyä "Nachdem er Stotriya und Anurüpa restliert hat, reztliert er die Valakhilyas, Stotriya und Anurüpa restliert hat, reztliert er die Valakhilyas, Stotriya und Anurüpa sind der Atman, die Valakhilyas visa die Lebenshauche. Diese Hauche sind nicht (voneinander) gesondert. Da sagt man: Weshalb (heißen sie) Välakhilyas Vas bei (oder zwischen) zwis kakeru nugepflügt (asambhinnam) ist, das wird khilam genannt. Um Haaresbreite nämlich sind ei Hauche (von einander) getrennt (asambhinnal), Deshalb, weil sie asambhinna (getrennt sowohl als ungepflügt) sind, heißen sie Välakhilvas".

KETTH, in einer Anmerkung zur Übersetzung dieser Stelle, bemerkt, daß der Kommentator das "very curious" asambhinna als "unploughed" erklärt, aber er folgt dem ebensowenig wie Priscret, der urvarayor asambhinnam übersetzt "von zwei Getreidefeldern abgetrennt", also urvarayor als Gen nimme.

Das Geistreiche der Brahmana-Erklärung — oder, wenn man ihr so viel Anerkennung nicht zollen will: ihr Witz — ist bei dieser Verkennung des Spiels mit den zwei Bedeutungen vonasambhisna verfehlt.

Wir haben einen Fall kennen gølernt, wo abata, beim Gewand, in übertragenem Sinn, dasselbe bedeutete wie aprabata beim Land: ein ungebrauchtes Gewand, ein nicht in Gebrauch genommenes, ungepflügtes Stück Land. Wie neben aprabata in gleichem Sinn abata vorkommt, so steht abhin an neben asambhina.

Von Indra ist RV. 6.28,2d gesagt: abhinne khilye ni dadhüti denayum, "den Götterverchere setzt er auf ungopflügtes khila-Land". Die Kommentatoren bestätigen unsere aus den Brahmana-Stellen gewonnene Auffassung: es ist nicht ungebrochenes Land, nach ihrer Erklärung einsame, abgelegene Wildnis. Denn Säyana sagt zu RV. 6.282. abhime dartubhir obkeye bhilye khilma paratikadını shibnam, in einem für Feinde undurchdringlichen khilya; khilya ist nicht aufgebrochenes (nicht gepflügtes) Land". Und der Kommentator von Taitt. Br. bemerkt zu derseiben Strophe (dort 2.8.8.11); yajamdanan abhimae svanivässathine bhedarahlie khilfle khilflöhite ydgarahliair agamye nidadhiri khilpaptan, ber bringt den Opferer in einen von Brechung (Aufgaltung) freien khila als seinen eigenen Wolmsitz, der einsam (bhilt bhil) ist und unzugänglich für Lutet, die nicht opfern".

Ein solches unerschlossenes, unzugängliches Gebiet kömnte, venn es in felsiger, steiniger, sandiger, sumfiges Gegend lige, allerdings auch unfruchtbare Öde und Wüste sein. Aber daß das an der Rigwads-Stelle, wo der Gott seinem Verehrer eine Gunst erweist, nicht gemeint sei, hat man längste rekannt, und wenigstens für diese Stelle die Bedeutung "Öde" abgewissen. Eine solche abgelegene Wildnis kann auch von größter Dpigkeit strotzen, und man weiß doch, wie primitive Völker ihre Pflanzungen immer wieder an anderen Stellen anlegen, indem sie ein Stelke unbetretenen Waldes abbrennen und darnach dort pflanzen. Auch amerikanische Einwanderer<sup>1</sup> und andere kolonialo Neusiedler haben sich gerne iungfräußtese oder Neuland zu nutze omzacht.

Die genannten Kommentatoren geben nur Äbwandlungen und nähere Ausführungen von dem, was wir bisher festgestellt haben. Und ich halte es für richtiger, sich daran zu halten, als aus eigener Erfindung etwas anderes an die Stelle zu setzen, das einer Beweisgrundlage entbehrt. Ich stimme daher ÖzIDNEBS Erklärung nicht zu, welcher sagt: "obbinne, nicht durch bebauten oder witstes Land durchbrochen, also ausgedehren. Als eine weitere Stelle mit khalt kommt AV. 7.115 in Betracht. Da handelt es sich darun, leibliche Anzeichen (ūckgmi) ungünstiger Bedutung zu vertreiben, wie solche in AV. 1.18 aufgezählt werden. Er gibt deren sehr viele: von Geburt an kann ein Mensch 101 leibliche Anzeichen von Mitgeschick, aus ein haben. Die üblen zu vertreiben ist Aufgabe des Exorzisten, daß die günstigen Geschiek, an sich haben. Die üblen zu vertreiben ist Aufgabe des Exorzisten, daß die günstigen Verliende Bebeiten, möge Arni bewirken (AV. 7.115.3). Dax muß der heilende Bebeiten, möge Arni bewirken (AV. 7.115.3). Dax muß der heilende Be-

<sup>1</sup> Nicht "from the body", wie KEITH annimmt.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Sie haben sich damit als Dissidenten den Nachstellungen der offiziellen Religionsgemeinschaftentzogen. In eigent\(\text{imilinithem}\) Verh\(\text{alk}\) in das man nach der Auffassung des einen Kommentators mit Siedelung im \(\text{khiz}\) von Gottlosen oder Religionsfeinden unbeholligt bleibt.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Auch GEIDNERS, "Brachland, das man als Weideland benützte" trifftnicht zu., Brache" ist gebrochenes, also beachertes Land, das man in 3 Jahr der Dreifelderwitztehalt ruben läßt, um es im Brachmonst wieder umzubrechen. — Ob der Fromme, den Indra in solchen Neuland geführt hat, es (ganz oder teil wise) als Weide benützt oder es (teilweise) beackert, steht bei Jihm: darüber aust der Text inchts.

schwörer sie richtig erkennen und unterscheiden. Daß er das wirklich kann, versichert er seinem Auftraggeber oder Fatienten mit AV. 7.115 kann, versichert er seinem Auftraggeber oder Fatienten mit AV. 7.115 phößes das ein den der seine der seine der seine her seine her helbe gibt ansinadem, "Diese hab eich unterschieden wie Rinder, die auf dem klätz ausrtseut sind (oder: unterschieden wie Rinder, die günstigen Kennzsichen, die, welche schlecht sind, hab ich verschwinden lassen". Wie der Rinderzüchter die Merkmale kennt, an denen zu unterscheiden sit, was von dem Vieh zur Faxrung und Aufzucht geeignet ist und was aus der Herde ausgeschieden werden soll, vielleicht zur Schlachtung, so kann auch er günstiegen der windsie zu Gelichen erkennen.

Hier wird der khila allerdings als Weide benützt, das besagt aber nicht. daß ieder khila als Weide dient, wie GELDNER zu RV. 6.28.2 anzunehmen scheint, noch, daß jede Viehweide ein khila sei. OLDENBERG aber, in der Note zu RV, 6.28.2, möchte auch für diese AV.-Stelle an der Bedeutung ..(schmaler) Feldrain" festhalten, die sich an den genannten Brähmana-Stellen aus dem dortigen besonderen Zusammenhang zu ergeben schien und die wohl auch er, wie andere, für allgemein geltend hielt. Während PISCHEL hier (AV. 7.115) mit Recht grasreiche Wiesen angenommen hat, erhebt Oldenberg dagegen den Einwand, daß is nur gesagt sei, die Kühe stünden da herum, "nicht daß man sie zum Grasen dorthin getrieben hat". Das ist eine gesucht wirklichkeitsfremde Vorstellung; auf einem vielleicht nur schmalen, gar noch unfruchtbaren Rain mögen die Rinder beim Austrieb oder Heimtrieb entlang gehen, aber sie stehen da nicht herum, am wenigsten, wenn nach verbreiteter Vorstellung, die auch Oldenberg teilt, beiderseits Felder sind. Auch ist aus dem Vergleich deutlich, daß an eine Herde von 101 (oder mehr) Rindern gedacht ist: die kann man nicht auf einem Feldrain sich zerstreuen lassen; wie wollte man sie da am Grasen und wie am Ausbrechen in die beiderseitigen Felder verhindern?

In einer Anmerkung (Noten I, S. 386) weist OLDENBERG allerdings auf den Anklang hinzwischen abhinna in RV. 6.28, 2und asambhinna, aberer erfaßt beides doch nicht richtie.

Jedoch will ich neben der positiven Darlegung meiner Ansicht nicht allzu ansführlich bei den verschiedenen anderweitig vorgebrachten Meinungen verweilen, die sich z. T. gegenseitig aufheben und mit dem Sachverhalt so unvereinbar sind wie mit den altindischen Zeuznissen!

Es bleibt nun noch RV. 10.142,3 zu besprechen. Der Sänger preist Agni, indem er die erhabene Furchtbarkeit des Wald- oder Steppenbrandes schildert, um die Gunst des Gottes zu gewinnen und selber vom Feuer versehont zu bleiben. Da lautet die 3. Strophe: zaz zu zu pari

<sup>1</sup> Ich habe daher auch darauf verzichtet, die gesamte Literatur über die besprochenen Textstellen namhaft zu machen. uradsi bapad bahor ogne ulapasya svodhavek uta bhilya uruorajam bhavanti më te htimi tavişim cukrudhëma "Auch wahrikch ja wendest du dich herum, wenn du, o Agni, von dem vielen Unterholz frißt, und auch khilyak sind unter (zwischen) den Saatfeldern; mögen wir nicht dein Geschoß, deine Skirke, exzirmen". Da kanu wordraßem incht partitiver Genitiv soin (denn der khilya ist nicht ein Teil der urvard), sondern es muß lokativischer Genitiv son.

Der eigentliche Sinn dieser Strophe ist schwierig und ist durch die mancherlei Deutungsversuche, die ihr zuteil geworden sind, nicht völlig aufgeklärt. Mir scheint, daß eine Gedankenverbindung besteht zwischen den Worten von Str. 7: anyam krnusvetah panthām ..nimm einen andern Weg von hier weg" und dem ersten Pada dieser Strophe. Der von dem Feuer, das mit dem Winde sich schnellheranwälzt, Bedrohte (Str. 4), bemerkt die unvorhergesehenen Umwege, die das Feuer macht (3a) und kann daraus die Hoffnung schönfen und darauf den Wunsch gründen. daß auch um ihn das Feuer einen Umweg mache. Desgleichen hofft und wünscht er, der vielleicht eine Rodung im Wald bewohnt und bebaut, daß seine Pflanzungen (urrarä) verschont bleiben möchten und das Fener sich auf das unbebaute Land (khilyā) ringsum stürzen und darauf beschränken solle. Dieser Auffassung steht am nächsten die von Pischer, S. 207; ...es gibt ja (genug) Weideländer an den Getreidefeldern (die du verbrennen kannst)". Gerade die bei PISCHEL eingeklammerten, zur Erklärung beigefügten Wörter scheinen mir ein richtiges Verständnis zu bezeugen; nicht aber die Übersetzung von khilva mit .. Weideland" anstatt (ungepflügtes) "Neuland".

Übrigens ist hier zu bedenken, daß das Niederbrennen von wilden Waldrevieren in primitiven Verhältnissen nicht als Vernichtung gewertet zu werden braucht, sondern Rodung und Urbarmachung bedeuten kann.

Jedenfalls scheint mir aus der Stelle RV. 10.142,3 nichts hervorzugehen, was die aus anderen Belegstellen und Zusammenhängen entnommene Bedeutung. "Neuland" in Frage stellen könnte.

# 7. Herstellung einer Upanisad-Strophe

Brh. A. Up. 5.15 lautet:

hiranmayena pätrena satyasyöpihitam mukham tat tvam püşann apavçnu satyadharmäya destaye

püşann ekarşe yama sürya prajapatya vyüha rasmin samüha tejo yat te rüpam kalyanatamam tat te pasyami yo'sav asau puruşah so'ham asmi.

"Mit einer goldenen Schale ist das Antlitz des Wahren bedeckt. Das decke auf, o Püsan, daß man Wahrheit und Recht schaue. — O Püşan einziger Scher, o Yama, o Sürya (Sonne), Sohn des Prajāpati, zerteile (deine) Strahlen, vereinige (dein) Licht; was deine schönate Gestalt ist, das von dir sehe ich; jener dort, jener Mann, der bin ich."

Es folgen zum Schluß zwei Prosa-Sätzchen und die Rigveda-Strophe 1.189,1. Dieser Schluß braucht uns jetzt nicht näher zu beschäftigen. Der ganze Passus kehrt in Isa-Upanisad 15 und 16 wörtlich wieder.

Der erste Absatz dieses Stückes ist eine Anuştubh (DEUSSEN übersetzt ihn in Reimen). Der zweite Absatz gilt als Prosa; DEUSSEN hat ihn in seiner Übersetzung wie ein Prosastück drucken lassen, und POUTLA ZDMG, 94,409ff. (der dies als § 18 der Iśa-Up. zählt), erklärt ihn ausdrüchlich als Prosa

Nun nist aber der letzte Satz: yo'sde assu yuruşad, so'ham asmi eine tadellose Tristubhzeile. Das Sätzehen vorber läßt sich leicht als Tristubhzeile herstellen: yat te röpan kalydpa [tamah ntat [te] pastymin. Das zweite te in dieser Zeile ist ganz überflüssig, ja störend; und kalydpam für den nicht recht motivierten Superlativ zu setzen ist kein gewaltsamer Eingriff.

Wiederum einen Schritt weiter vorn, die zweite Zeile (vyüha bis te/s), hat zehn Silben und könnte zur Not als defektive Trisţahbzeile gelten. Hier aber vermissen wir ein te, und die Einfügung dieses Pronomens würde die Trisţabbzeile vollstandig machen. Man kann nur zweifeln, wo nach der Caseaur — das te einzusetzen isis. Ich schlage vor: vi-äha-radmis samüka (te) te/s). Dabei könnte etwa die Silbenfolge te te/jo) den Ausfall des Pronomena, haplolgieartig, bewirkt haben.

Diese geringen Korrekturen sind eben doch Abweichungen von dem Überlieferten und finden ihre Rechtfertigung nur, wenn es in glaubhafter Weise gelingt, eine ganze Tristubh-Strophe herzustellen, in der auch die erste Zeile sich zwangslos dem Metrum fügt.

Die Annung Plana ist durch die voransgehende Strophe gegeben.

"Aener Mann" in der letzten Zeile ist der Mann in der Sonne ("ein häufiges Symbol des Brahman", Dzussax); damit wird angeknüpft an die Annufung der Sonne in der ersten Zeile; diese ist also gleichfall am Platz. Lin hehme an, daß auch mit der "goldenen Schale" die Sonne gemeint ist. Die Sonne ist golden, und Gold bedeutet immer die Sonne. Sonne ist ein Gott, zunächst Naturgott, und wie die Gottesides aublimiert wird, so nimmt Sonne als Gott immer höhere Gottesgedanken in sich auf; Sonne wird zum Symbolde afbehste, das mit Geistigen gesucht wird. Der Anblick der Sonne läßt das Höchste, das mehne; sicht bar weist sie auf das Unsichtbare hin, aber offenbart es nicht völlig, sondern verbritt das er in Geistigen. Sonne ist deichsan das soddene Ge-

fäß, in dem, zugedeckt, das Wahre verborgen ist. Wer in die Sonne schaut, sieht, geblendet, bald garnichts mehr. In diesem Nichts ist das Wahre. — Yama dagegen steht da in keinerlei Verbindung, und sein Name ist es. der das Metrum sprenort.

Dieses Textstück hat nach dem Kommentar zu Vāj. S. 40,15,sowie nach Sankara als Sterbegobet Verwendung gefunden, und dasselbe bezeugen die im Text angefügten Worte: "Der Hauch werde zum Winde, sodann zum Unsterblichen, der Laib (aber) wird zuletzt zu Asche."

Die Verwendung als Sterbegebet hat offenbar Anlaß gegeben zur Einschiebung der Anrufung des Totengottes Yama, ohne welche auch die erste Zeile ein untsdeliger Tristubhvers ist.

Es handelt sich hier um ein an sich unbedeutendes Upanisad-Stück. Seine Herstellung als Tristubbstrophe mag aber für die Textkritik noch anderer Upanisad-Stellen von Interesse sein.

Zu sa tz: Zu meinem Aufsatz Arabáts — Stranvasi in Asiatica, Pestechnift Priscichric Willer (Elejzigi 1984), 8-07—413, hat mir Herr Genones Druzfezz. mitgetellt, daß er die Gleichsetzung dieser beiden Göttinnen sehnn vorher in werschiedenen Arbeiten, hauptschlich in Tropzieß (Paris 1947), 8-68ff., sausgesprochen hat. Ich bedaure, einem Hinweis darauf unterlassen zu habeu; es geselaha zu Unkonntzis einer neueran Arbeiten, deren einige ich nun dank seiner Freundlichkeit besitze. Zur Begründung der Gleichheit dieser beiden Göttinnen, der iranischen und der indischen, bedient er sich im wesentlichen dernelben Zeugnisse und Argumente wie ich, doch steht bei Druzfztz diese Feststellung, bei der ich zur diese beiden Göttinnen, die dem Ursprung nach eine sind, im Auge hatte, in einem größen mythologie-geseicheitlichen Zusammenhang.

H. LOMMEL

# DIE AUFOPFERUNGSVOLLE GATTIN IM ALTEN INDIEN VON HERMAN LOMMEI.

## ı. Sävitri

Eine bekannte<sup>1</sup> Episode des Mahābhārata (B. 3. 293—199; C. B. 3. 16616; P. 3. 277 bis 38) erzāhlt von dem König Aśvapati, der lange kinderlos war und, um Kinder zu bekommen, sich frommer Askese ergab und tāglich der Göttin Sāvitrī opferte.

Von dieser Göttin weiß man bis jetzt kaum mehr als ihren Namen; der Dichter dieser Erzählung sagt nichts über sie aus, und auch aus anderen epischen Quellen erfahren wir kaum etwas über sie.

Nach langen frommen Bemühungen erschien dem König Afwapat einmal beim Morgenopfer die Göttin Stivitt leibhärfig und verhieß Bin, daß seine Wunsch in Erfüllung geben und er eine Tochter bekommen werde. Das Mädchen, das ihm dann geboren wurde, nannter er der Göttin zu Ehren Sävirti. Als is herangewachen war, fand sich kein Freier für die Tochter ein, trotz ihrer großen Schönheit (vielmehr, wie der Text sagt, aus Scheu vor ihrer übergroßen Schönheit). Detablik veranstaltere der Vater, gemäß der Verplichtung, seiner Tochter einen Gatten zu verschäffen, eine Gatten-Selbswahl (swayamwars) in etwas anderer als der sonst üblichen Form: es werden nicht die Königssöhne und Edlen eingeladen, sich am Königshof der Prinzessin zur Wahl zu stellen, sondern diese wird ausgeandt, sich selber einen Gatten zu suchen. Von wirdigen Brahmanen und der nötigen Dienerschaft begleitet fährt sie aus und besauch Wällchbergere und fromen Einsfehzlein.

An einer solchen Stätte fand sie einen König, der, weil er erblihdet war, seiner Herrtschaft verlustig gegangen und mit seiner Gemahlin und seinem Sohn in den Wald gezogen war und da in der Wildnis ein frommes Leben führte. Dessen Sohn mit Namen Satzwant. d. b. der Wahrbaftise, erwählte sie sich zum Gatten.

Mit dieser Entscheidung im Herzen kehrte sie heim. Da war gerade bei ihrem Vater, dem König Aévapati, der Götterbote Närada zu Gast. Derfragte nach dem Grund ihrer Reise, und dann, mit dem Vater zusammen, wen sie sich als künftigen Gatten erwähl habe. Verschämt berichter sie, daß sie den Satyavant, den Sohn des Königs Dyumatsena, sich auserkoren habe.

"O weh", sprach da der beilige Nîrada, der vielwissende Himmelhote, "welch ein Unglück, daß Svirti sich den urgendahrfen Satyavan erwählt hatt" Nun fragte der Vater besorgt, ob dem dieser Königssohn nicht vortrefflich und tapfer, tugendhaft und del sei, Nirada aber rühmte den Satyavant sis ein Muster aller Vortrefflichkeiten, einen Spiegel aller Tugenden: sehön und heldenhaft, edel, weise und fromm— aber er habe einen Spiegel aller hugen dem in Auftragen und der verben.

Nun istes an dem Vater, wehe zu rufen, und beide, der Heilige und der Vater, suchen der Sävitri ihre unglückliche Wahl auszureden. Sie aber sagt: "Wenn ein Mächen einmal einen Mann in den Sinn genommen hat, so kann sie keinem anderen mehr angehören."

1 VonFaindaich Rückent eachgedichtetundoftübersetzt.

Liebe, Hingabe und Keuschheit sind bei ihr eins; für jeden anderen Mann ist sie verschlossen; sie entscheidet: ich wähle keinen anderen. Da kann auch der Abgesandte des Himmels nichts anderes tun als baldigste Vermählung anzuraten.

Sävirta ålso wurde mit Saryavant verheiratet; sie teilte das Büßerleben in der Einsiedele, verausche ihre königlichen Gewänder mit dem Bautgewand der Akstern, dienne ergeben der Schwiegerautet und bediente verehrungsvoll den blinden königlichen Schwiegerautet und war in Liebe beglückt mit ihrem beglückten Gatume vereint. Aber insgeheim zählte sie die Tage, die diesem noch zu leben bestimmt waren. Und als der Tag seines Todes nahe bevorstand, unternahm sie ein dreifzigtger Fasten unter harter Aksten. Der Tage und der Nikhete staat sie unbeweglich am Waldrand, ohne Speite und ohne Schlaf, und sogar die Bitten des chrwärdigen Königs, ihres Schwiegervaters, konntra is von litem Eisten Gelüble nicht abbrüngen.

Am Morgen des vierten Tages mußte Satyavant in den Wald gehen, um Holz für das Opferfeuer und Früchte zu holen; sie wollte ihn begleiten. Wegen ihrer Erschöpfung durch die harte Askese suchte er es ihr auszureden; sie aber bestand darauf; eine Trennune von ihm könne sie nicht ertragen.

Die Wanderung durch den Wald schildert unser Text wirklich poetisch; wie der Gatte die Sävitri auf alle Herrlichkeiten des Waldes aufmerksam macht, die sie mit ihm bewundert, wihrend sie doch, wenn sie auf schmalem Pfad hinter ihm hergeht, jeden Ausenblick erwartet: ihn vor sich tot umsinken zu sehen.

Beim Holzhacken ermidere er schnell, Schwiche befiel lin, Kopfweh gesellte sich zu seiner Mattiglein, er mutde sich auszuhen und niederlegen. Sie nahm seinen Kopf in ihren Schoß, und er schlief ein. Da sah sie plötzlich einen Mann vor sich stehen, schrecklich schoñ, das Haupt bektrön, in rotem Mannet; sein Antilie war schwarz, seine Augen waren rot, er war furchhar in göttlicher Erhabenheit. Auf ihre Frage sagte er ihr, dal fer Yama, der Todegort, sie dad ihres Mannes, des Knoigsonhes Satywan, Leben abgelaufen und er gekommen sei, um ihn in seine Fessel zu nehmen und fortruführen.

Darauf 20g er mit einem Strick aus dem bewußtlos daliegenden Satyavant ein daumengroßes Männlein heraus: dessen Seele oder Lebensodem. Gefesselt führte er dieses Ebenbild des Menschen mit sich fort, indem er in südlicher Richtung davonschritt; denn im Süden ist das Reich des Yama, die Welt der Toten.

Da erhob sich Sävitri und ließ den Leichnam ihres Mannes liegen; sie schritt dem Todesgott nach, in dessen Händen und Gewalt ihr Gatte war.

Indem sie den Gort begleitet, chris ie ihn miteinem schönen, weitheitsvollen Spruch; dadurch erfreur, gewährt er ihr einen Wunsch — anler dem Leben hites Gatten. Sie winscht, daß ihr königlicher Schwiegervater wieder sehend werden und als Hernscher in sein Reich, aus dem er vertreiben var, zurücklehren möge. Der Gott gewährt diesen Wunsch und ermähnt sie, unzukehren. Sie aber kennt keine Müdigkeit, wenn es gilt, dem Gatten zu rölgen; sie geht weiter durch den wilden Wald, ihrem Gasten nach, und den Gott begleitend spricht sie wieder einen frommen Spruch. Wiederum darfs eis sich darauffnie etwas winnehen — außer dem Leben die Satyavant. Und sie wünscht, daß ihr Vater, der keinen Sohn, nur sie, die eine Tochter hat, noch viele Söhne bekommen solle. Der Wunsch wird iht gewährt, mit noch drügenderer

Aufforderung, umzukehren. Sie muß ja durch ihre harte Askese, Fasten und Schläflotigkeit erschöpft sein; dazu kommt nun noch die mühaame weite Wanderung durch die Wildais des Urwalds, aber davon verspürt sie aichts in dem einzigen Gedanken, ihrem Gatten zu folgen. Und den Gott weiter begleitend, chrt und erfreut sie ihn wiederum mit einem schönen Weisheitsspruch, und wiederum gwährt er thr einen Wunsch— außer dem Leben ihres Gatten. Da wünscht sie sich, nun für sich selber, wiele Schne.

Auch dieser Wunsch wird ihr gewährt. Der Erzähler fährt so fort, als ob mit der Aussicht auf viele Söhne nicht schon indirekt das Fortleben des Satvavant verheißen wäre: Nachdem der Gott diesen Wunsch zugesagt hat, ermahnt er die Sävitri noch eindringlicher zur Umkehr und stellt ihr die Pflicht vor - eine religiöse Pflicht-, die Tosengebräuche für ihren gestorbenen Gatten zu vollziehen. Aber auch das beirrt sie nicht, sie läßt nicht ab, dahin zu gehen, wohin ihr Gatte entführt wird. Und dem gestrengen, doch zugleich gnädigen Gott folgend, spricht sie wiederum einen frommen Spruch voll Weisheit und Tiefsinn, und wiederum stellt der Gott ihr einen Wunsch frei. Nun erst ist es eine wahrhafte Wunschgewährung, denn Yama hat diesmal von dem, was er zu wünschen gestattet, das Leben des Satyavant nicht ausgeschlossen. "Jetzt erst", sagt sie, "gibst du Gewährung, denn wenn Satvavant tot ist, kann ich nicht leben; ich wünsche: Satyavant soll leben." Der Gott gewährt es und verheißt ihr das Leben ihres Gatten. Sie kehrt zurück dahin, wo der Leib des Satvavant liegt, setzt sich nieder und nimmt sein Haupt in ihren Schoß, so wie er bei ihr eingeschlafen war. Er erwacht aus langem, tiefem Schlaf und erzählt ihr, wie er im Traum einen schrecklichen Mann gesehen habe, der ihn gefesselt und fortgeführt habe. Sie gibt ihm darüber nur vorderhand flüchtige Aufklärung, denn es geht schon auf den Abend zu, und es gilt, sobald er nur zu sich gekommen ist, zur Einsiedelei zurückzukehren.

Die Wanderung durch den abendlichen, schon nichtlichen Wald, bei der er, umarmend, sich auf sie stützt, ist wiederun sich prochten geschilden. Sehr lebhaft stellt
der Dichter auch die Sorge der Eltern um das lange Ausbleiben des jungen Paares dar,
und wie die bötigen Eliun-bonder der Eliusiedelei im nüberen Bereich des Waldes nach
ihnen suchen. Als die beiden aus dem dunklen Wald in die Lichtung hervortreten,
werden sie mit von Angst befreiter Freude begrüßt und von allen untninge. Da erzählt
Sävirti den gauzen Hergang daß sie den nabe bevorstehenden Tod ihres erwählten
Gatten vorsusgewußt, und wie sie ihn vom Todespot zurückerbeten und zurückerhalten habe. Jetzt erst erführt Satyavant sein Schickal. Der alte König Dyumatsena
hat sein Ausgenlicht wiedererhalten, und als wietere Bestätigung von Suyfrits Erzählung
stellen sich am nächsten Morgen die Edlen seines Reiches ein, um ihn ehrenvoll in sein
Könierschie zurücksubolen und nis seine Herschaft einzusetzen.

Es bleibt uns überlassen, menschliche Erlebnisse und Gefühle, die mit den Geschehnissen verbunden sind, mitzeunspinden: wie Kosing Dyumatsen seinen herangswachsenen Sohn, seine schöne Schwiegetrochter nun zum ersten Male sicht, und dergleichen mehr. Der Dichter wildmet sich ganz dem legendarischen Geshalt seiner Erzählung und dem Lobpreis siener Fledlin, der bis heute in Indien erstlingt. Den die indischen Frauen begehen alljährlich das Swirtt-Fest, bei dem sie ihren Gatten verehren, und beten, in diesem und in jenem Leben mit him vereinz zu belieben.

In den Hochzeitssprüchen des Rigveda (ro.83) und Atharvaveda wird die Braur mit glückverheißenden Segensworten vom Vaterhaus, aus dem sie nun scheidet, bis inst Haus ihres Gatten begleitet, wird in dieses eingeführt und dann am heiligen Herdfeuer mit ihm vermählt. Bis dahlin steht sie unter der Bommäligkeit hires Vaters; von da an unter der Bommäligkeit hires Vaters, von da an unter der Bommäligkeit hires Vaters, blieser Tag des Überganges ist in Ehrentag; da wird sie aufs höchste gefeiert, wird sogar einer Göttin gleichgesetzt und als diese angerechet.

Den Hochzeitssprüchen geht eine Strophenreihe voraus (RV. 10.8),1—17, bzw. bis 19), die von einer Hochzeit unter Göttern handelt. Diese Götterhochzeit wird damit als Urbild einer Hochzeit unter Menschen hingestellt. Sie findet statt zwischen dem Gott Soma und der Göttin Süryä.

Soma, vielfach, "König Soma" genannt, ist der Mond Mit dieser Kennzeichnung ist nicht das ganze Wesen des Gottes erfaßt; Mond ist ein Wesensteil, eine Erscheinungform dieses Gottes, und in den Hochzeitsstrophen ist unverkennbar von ihm als Mond die Rede, währtend auf andere Wesenszäge von ihm nur angespielt wird. Für unsere weiteren Darlevunen kommt hier un Soma als Mond in Betrach!"

Der Name Süryā ist die weibliche Form des Wortes für "Sonne" (sürya), welches sowohl das große Himmelsgestirn als den Gott Sonne bezeichnet. Häufig und von ältester Zeit an wird Süryā auch "Tochter der Sonne (des Sonnengottes)" genannt. Auch sie ist eine Himmelsgerscheinung aber wir wissen nicht, welche.

Ein Mythos also von der Hichzeit des Mondes (Soma) mit der Sonnentochter (Sönya) wird ab urbülldich des Sprüchen vorangerellt, welche die ferliches Handlangen bei der menschlichen Hochzeit begleien. Er wird aber nicht zusammenhängend erzahlt, sondern nur durch Erwähnungen einzelner Züge und durch Anspielungen angeieutet. Sprache, Mertum und Inhalt bezeugen späten Ursprung dieser Strophenspäte in Kahmen vedikner Dichtung, also der ältenten Literaurgstrung. — Die späte Entstehung ist auch daran zu erkennen, daß dieses mythische Textstek mit gekünstelter Symbolik verbräm ist; es ist deshalb untualich, eine Übersekung davon vorzulegen. In den darauf fögenden eigenflichen Hochzeitssprüchen wird die menschliche Braut als Ebenbild der hämnlischen Braut mehrmals als Süryä angeredet, z. B. Strophe so:

"den lichtrollenden sutbestäderten (Wagen) besteine, o Sürvi; aus Weldes Nicht-

sterbens (des Fortlebens) bereite deinem Gatten eine glückliche Brautfahrt!"
Im Atharvavecka, wo die Hochenissprüche des Riyevda wiederkehren, jedoch um
wiele weitere vermehrt, wird die Braut gleichfalls einige Male Süryf genannt, in 14.3,0 aber auch Süryf. Swirth. Sie erhalt das dos den gleichen Namen wie die Gottin, weben in
der Mahlabhana-Legende dem König Advapati eine Tochter verlieben hat, und wie die
menschliche Heldin dieser Legende, die Musterspan.

Savitri ist patronymische Ableitung von dem Gottesnamen Savitar. Dieser Gott "Antreiber" oder "Beweger" hat insonderheit Gestalt gewonnen als Sonne, sofern

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Meine Auffastung von Soma habe ich in Nutens, II., 3 (1951) S. 196 ff. hurz dargelegt. Während die Aztichten über diesen Gott vielfach vroeinander abweichen, dürfte es für das Textstück RV. 10.83,1—19 allgemein anerkann sein, die er da der Nord ist.

diese aufgehend alles zur Bewegung anzeibt und untergehend auch wieder zur Rube bringt. So wird denn frühe schon Savitar dem eigentlichen Gott Sonne, Sürya, angegichen und dann auch völlig mit ihm gleichgesetzt. Das ist hier der Fall. Denn in den mythischen Strophen von Somas Hochzeit ist es Savitar, der die Süryä dem Gatten übergibt (10-8); oul ded ein Hochzeitzug der Süryä entendet (ebenda Str. 13). Sävirai ist also, ebenso wie Süryä, die Sonnentochter; Sävirat ist die Braut und Gattin des Mondes Son

Es ist bekannt, daß in der Mythologie vieler Völker, auch der Inder, das Abnehmen und Verschwinden des Mondes als sein Sterben und Tod, sein Neuerscheinen als neue Geburt angesehen wird.

In der Legende hat also der Königssohn Satyavant ein Mondschicksal, und seine Gemahlin Sävrit ist es, die ihm zu neuem Leben verhilft. Das kann in dem Hochzeitsmythos nicht gesagt werden, denn die Hochzeitssprüche dürfen nur Glückverheißendes ausdrücken. Gleichwohl ist es auch da — nach der günstigen Seite him — angedeuter, denn in Strophe 19 heißt es von Soma "Immer wieder neu entsteht er, indem er geboren wird", und die Worte in Strophe 10: "Zur Welt des Fortlebens beziehte (o Sünya) dem Gatten glückliche Hochzeitsfahrt" verstehe ich in dem Sinne, daß sie bewirkt oder dazu beiträgt, daß ihm diese Neugeburt zuteil wird.

## & Mythen-Parallelen

In anderen Kulturbereichen gibt es Mythen, die — weitgehend oder wenigstens in gewissen Punkten — Ähnlichkeiten aufweisen mit dem hier besprochenen altindischen Mythenkomplex. Auf diese muß nun teils näher, teils nur ganz skizzenhaft eingegangen werden.

Wir stellen voran, was Frobenius in seinem Buch "Eryträa" (Berlin-Zürich 1931) von südostafrikanischen Mythen und Riten berichtet. Dabei heben wir nur die Hauptzüge hervor, welche z. T. halb verblaßt, bruchstückhaft und in ihren Varianten nicht frei von Unklarheiten oder Widerstrüchen sind.

Danach ist der König ein Mondween, er hat den Mond in seiner Gewalt und ist vom Mond abhänige, Das Zeichen seiner Würdte ist ein Busstehmuck, welcher die Mond-scheibe darstellt; nach seinem Tode wird seine Leiche in eine Stierhaut gehüllt, wodurch ihm symbolisch die Gestalt des Mond-Siers verliehen wird. Es gibt auch mythische Erzählungen, in denen der König auf einem Steite, dem Mond-Tier, reitet. In anderen, mehr märchenhaften Charakters, gelingt es etwa einem Jüngling, der seiner Herkunft nach hicht zum Königtum berechtigt wire, sich des Mondes zu bemichtigen, indem er, nach Märchen-Weise, den Zugang zu einer jenseitigen Welt findet; dadurch aber, daß erden Mond sich angeeignet hat, wird er König.

In seiner Lebensführung muß sich der König dem Mond entsprechend verhalten: An den Tagen, da der Mond unsichtbar ist, muß auch er sich verborgen halten. Am ernstesten aber ist das Mondschicksal des Königs darin, daß er nach gemessener Frist sterben muß. Wenn seine Regierungszeit, die meist als 4 lahre angegeben wird, abgelaufen ist, so wird er — in einer Neumondnacht — erdrosselt. Auch diese Todesart ist charakteristisch. Denn weit verbreitet ist es, daß im lunaren Ritual kein Blut fließen daff!.

Ganz wesendich ist nun bei der Törung des Königs die Rolle seiner zwei Hauptgemablinnen, die beide, der Regel anch, Schwestern von ihm sein sollten. Die jängere
und Lieblingsgemahlin galt als der Morgenstern. Wenn der König erdrouselt wurde,
so mußte die eine der beiden die Törung volltiehen oder dabei Häffe eisten. Die
Berichte stimmen — wohl weil sie von verschiedenen Stimmen herrühren — nicht
darin überein, welche derbeiden Frauen bei dem Königsmord zu beffen hatte. Nach den
einen ward sad isch Aufgabe der jingeren, die sich sohn den künftigen König zum
Gatten erwählt hatte und später dessen Hauptgemahlin wurde. Nach anderen Berichterstattern hatte die ältere Gattin die Tötung zu vollziehen, und die jüngere wurde
gleichfalls erdrosselt. Zuvor mußte sie mancherlei Erniedrigungen erleiche, wurde
hiter Kleidung und ihres Schmuches beraubt, bis ist zuletzt nackt war. So wurde ihre
Leiche zum Begrähnisplatz gebracht, wo sie erst bei der Beisetzung des Königs wieder
bekleidet un om iht ihm bestatert wurde.

Es gibt Zeugnisse, daß eine solche Morgenstern-Gemahlin sich freiwillig dem ihr bestimmten Tode darbot, z. B. in der von der Regel allerdings abweichenden Form, daß sie sich mit der Leiche des Könips lebendie in dem Grab einschließen ließ.

Wenn dann nach der Bestattung des Königs und seiner Morgenstern-Gemahlin der junge Mond als schmale Sichel aufging, begleitet von dem Abendstern, so glaubte man darin ein Wiederaufleben des Mondgott-Königs zu sehen, und in dem Abendstern das Neusufleben der als Morgenstern mit ihm eestorbenen inneren Gemahlin.

Abweichungen von der regelrechten Durchführung des Rittuls mögen sich aus jeweiligen historischen und Machtverhältnissen ergeben haben. Auch ist zu bedenken, daß die Betichte von Leuten stammen, welche aus der Erinnerung nicht in allen Einzelheiten überzeistnismend Betichtig deben konnten von Brüuchen, die noch bis inst 19. Jahrhundert hinein geütst wurden. Dennoch ergeben die Nachrichten von Frobenius eininder Haustraben härzeißlich.

Sonstige Parallelen erwähne ich nur in aller Kütze. Im Grunde gehört in diesen Zusammenhang alles, was man über den rituellen Königsmord weiß, und ich darf diesbezüglich auf die Sammlungen in Frazers "Golden Bow" verweisen.

Ositis kann zwar nicht als Mondgott angesehen werden. Man hat zumeist seine solare Natur stark betont, doch hat M. Weyenberg auch lunate Züge an ihm aufgezeigt. Daß sein Leib zestlickelt wird, bezwegt, daß sein Tod ein Mondechickal ist. Denn verbreitet in der Mythologie ist die Zerstückelung des Leibes als Bild von Abnahme und Strebender Mond.

Isis ist sowohl Gattin als Schwester des Osiris; indem sie die Teile seines Leibes zusammensucht, kann sie ihn zwar nicht in das Leben auf der Oberwelt zurückrufen, aber sie belebt ihn zu einem Fortleben in der anderen Welt; damit wird er zum Vorbild und zur Gewähr dafür, daß die Verstorbenen im Jenseits ein Fortleben haben.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Der Worzensammenhang kann auch andersauf gefaßt werden. Doch stehe ich mit der angegebenen Auffassung niebt allein, die mit der Sinnzasammenhang und alle Mythenparallelenzu fordem scheinen.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Auch beim vedischen Soma-Opfer wird das Opfertier erdrosselt, und Blut, das beim Zerlegen des Opfertiers dennoch fiseßt, wird gedissentlich überseben.

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup> MARIA WEYERSBERG: Osiris undseine Beziehungen zum Monde, Paideuma II, 1942, S. 231ff.

Tammur, der Gelichte der Ischtzt, stirkt, und sie begibt sich in die Unterwelt, um dort das Wasser des Lebens zu holen, mit dem sie ihren Gelichten wieder zum Leben erweckt. Aber ihre Wanderung in die Unterwelt ist beschwerlich, sie wird ihres Schmuckes beraubt und muß sich vor der Herrin des Totemenisch ermeindigen, um das Wasser des Lebens zu erlangen. Damir hat schon Probenius verglichen, daß in Südntostien die zum 700 bestimmter Königin ihres Schmuckes, auch ihrer Gewänder entkleider wird, che man sie in die Totenwelt sendet. Ischtzt gleicht den südrhodesischen Königinen nach darin, daß sie das Verungsgetim in. Ferner illöt sich vergleichen, daß neben Ischtzarauch ihre Schwester, die Unterweltskönigin Ereschtigal, als Gemahlin des Tammurzeil<sup>11</sup>.

Schon Th. Böhl (Z. A. 1930, N. F. 5, S. 83-98) hates sehr wahrscheinlich gemacht, daß die aus Grabungsfunden von Ur bekannten Menschenopfer der Sumerer im Zusammenhang mit dem Tammuz-Ischtar-Mythos stehen. Neuere Forschungen haben das bestätiot. Nach Schmökel\* begegnen wir in den Schachtgräbern von Ur "iener großen Totenzeremonie, die man am ehesten aus dem Tammuzglauben erklären kann". Im Mittelpunkt dieses Glaubens stand die "Heilige Hochzeit" des göttlichen Paares, die beim Neujahrsfest im Frühjahr symbolisch vollzogen wurde durch den König, als Stellvertreter des Tammuz, und die Oberpriesterin der Inanna (oder einer ihrer wesensgleichen Studtgöttin), die eine Schwester des Königs zu sein pflegtes. Durch diesen Ritus wurde der König zum Gott erhöht, und man glaubte, daß er wie Tammuz nach seinem Tode wieder auf erstehen werde und daß auch diejenigen, die ihm in den Tod folgten. auf ein neues Leben hoffen durften. So deutet Schmökel die Massenbestattungen in den Gräbern von Ur - allerdings mit dem Vorbehalt: "wenn wir sie richtig verstehen". Er schließt ferner aus den Grabfunden, daß nach dem Tode der Oberpriesterin, die einst die Inanna vertrat, zur Wiedervereinigung der beiden Paraner in der nachträglich geöffneten Königsgruft die "Schattenzeremonie einer nochmaligen Heiligen Hochzeit" stattgefunden haben muß4.

Nachdem wir einige vergleichbare Mythen skizziert haben, kommen wir wieder auf den indischen Mythenbereich zutück, der uns hier hauptsächlich beschäftigt.

Mehrfach wird in Bußmanas der in dieser Literaturschicht böchne Gott Präjtpati (Herr der Geschöpfe oder der Gebrutten, der Schöpfengott) als Vater der Storgt Sävrich, der "Sonnentochne", genannt. So Aitareya Brühmana 4-7:1: "Präjtpati gab dem König Soma (eine) Tochter Süyrä Süvrik: ""Ein verwandert Text, das Kaustia-Brühmans it. 1., aber sugt: "Als dann Savitat die Sürnyi dem König Soma galt, oder wenn sie (die Tochter) des Prajtpati wur, gab er seiner Tochter, die verbeinatet wurde, tausend mit ..." Da ist also Savitat noch als ihr Vater genannt, danehen aber die jüngere Samenform, das is Prajtsiant Frocher erweren est hertücksthirtet."

Das Taittiriya-Brāhmana (2.3,10) erzāhlt: Sītā Sāvitrī liebte den König Soma; dieser aber liebte die Śraddhā. Da begab sich Sītā Sāvitrī zu ihrem Vater Prajāpati, klagse ihm thr Leid und bat ihn um Hilfe. Der bereitete ihr ein wohlriechendes Schmuckstück, und mit dem aussesautet begab sie sich zu Soma. der dataufhin ihre Liebe erwidette.

Der Kommentator sigt zu der angeführen Stelle, daß Stadtha, die andere Gelichte des Soma, ebenfälls einer Dechter der Paräjanig iewenn zus. Danach waten diese beiden Frauen Schwestern. Von Stadthä wiskerum berichtet das Statpathabrikmann (12, 73, 11), daß sie einer Tochter des Stray, Sonne, gewenne sie. Jaho such hier eitit Päräjani als Name des Vaters neben den Vatersnamen Sürya, und da Prajäpati die jüngere Gestalt ist. offenbar an desen Stelle.

Zwei Schwestern also, beide ursprünglich Töchter des Sonnengottes, waren Gemahlinnen des Soma, des Mondes.

Die eine hat außer dem alten Namen Sävitti noch den Namen Sitä, d. h. Ackefrurbe. Das ist vereinzale. Da aber Som anicht nut erk Ronditt, sondern auch der Regen (der word nut sondern auch der Regen (der word Mond kommt), die Wachstum und alles Leben verleitunde Feuchtigkeit, und der Regen auch als zeugender Same betrachtet wird, ist es sinnvoll, daß die Ackefrunde als seine Gattin gilt. Vielleicht ist das ein alter Zug, obgleich wir Ackerfurche und Sonnentochter nicht in Eins zu setzen vermögen.

Sraddhi dagegen ist ein theologischer Begriff. Zuversicht in die Macht des Opfers und Spendefreudigkeit gegen Götter und Brahmanen. Es ist nicht recht denkbar, daß dies ein unsprünglich mythischen Name sel. Aber so gut wie der Name Prajipati an die Stelle von Sürya, bzw. Savistra, getreen ist, kann hier auch der theologische Begriff an die Stelle inzu ättern mythischen Gesult erstreten sein<sup>3</sup>.

Aus alledem hat sich ergeben, daß nach einer Sagenform Soma zwei Schwestem, beide Töchter des Sürya oder Savinar, zu Frauen gehabt hat. Und von der einen derselben, Śraddhā, sagt die angeführte Stelle des Satapathabrāhmana (12.7-3.11) weiter, daß sie dem Soma zu Gedelinen verhalf.

Es ist wohl unverkennbar, daß da eine gewisse Ähnlichkeit mit den aus Südrhodesien angefährten Mythen und mythischen Riten besseht: Mondgott — zwei Schwester-eattinnen, und die eine dieser Schwestern bewirkt sein Gedelhen.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Vgl. H. Schmößen: Das Land Sumer. Die Wiederentdschung der ersten Hochkultur der Menschheit. Stuttgart 1911, S. 114.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Schmökel, op. cit.S. 132.

SCHMÖREL, op.cit. S. 109.

<sup>4</sup> SCHMÖKEL. op.cit. S. 152.

So istdie Stelle m. M. nach sufrufassen; nicht übersrugt michdie Meinung von Kriti, der mit Berufung suf Altarrys Br häman 4-yaggt: Prajapati figures as the giver and Savitr as the father of the girl.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Über Éraddhö als Tochter der Sonne schon in alter Zeits. H.-W. Köstlar, Śrad-dhā in der ved. und altbuddhist. Lit. (Göttinger Diss. 2048) S. 40 f.

<sup>&</sup>lt;sup>a</sup> Textkritische und exegetische Noten zum Rigveda (Abbandlungen d. Gesellsch, d. Wiss. Görtingen. Berlin 1912), zu RV. 7.69,1.

101

Stellung hatte. Der Gedanke, Sürpä, die Sonnentochter, sei der Morgenstern — ein Gedanke, auf den unsere bisherigen Darlegungen hinleiten —, muß ausgesprochen werden; als eine Frage, eine Möglichkeit, nicht als Behauptung und Ergebnis; doch werden wir am Schluß, gleichfalls im Bereich von Vermutungen, auf diesen Punkt noch zurückkommen.

#### 4. Sati

Bekanntlich war es in Indien durch lange Zeit in einem gewissen Umfang üblich, daß die Witwe mit dem Leichnam ihres Gatten zusammen lebendigen Leibes verbrannt wurde — ein Brauch, wor dem uns schaudert. Dieses Gefühl bleibt bei näherer Kennnis der Dingeb bestehen, aber es wird in sehr vielen Fällen zu einem ehrfürchtigen Schauder.

Der älteste Bericht über eine indische Witwenverbrennung stammt von Diodotus Siculus, der um die Mitte des 1. Jahrhunderts v. Chr. schrieb und von einem Ereignis aus dem Jahre 116 v. Chr. berichtet.

Ein indischer Feldhert war in der Schliecht gefallen. Er hatte zwei Frauen, die beide miteinander werderieten, welche sich mit ihm verbrennen lassen dien. Die Aftere von beiden aber was schwanger. In diesem Falle dürfen sich Frauen nicht verbrennen lassen (auch nicht Mützer von kleinen Kindern, wenn nicht eine Mifrau diese verongen ham). De weinet die Altere und sieger, als wer het ein großes Unglickt wiederiharte, die sanders aber ging hocherfüert über ühren Sieg auf den Scheiterhaufen nu, beharblich geschmückt, von Freunden begleitet, die Lobeshynnen suf sie sangen. Nachden die ihren Schmusek unter ihre Angehötigen verteilt und Abschied genommen hatz, bestig sie, von hiene Brüdern geführt, den Scheiterhaufen, den das ganze Heer dreinal umwandelte, bevor et angestündet wurde. "Als sie aber, an den Mann gelichnt, auch beim Hervorberechen des Feuers keinen Angstschwirt von sich gab, da forderts sie die einen von den Zuschausern zu Mitleid, die andern zu Lobeserhebungen heraus. Manche aber von den Griechen schalten das Gesetz als eine graussen und unnenschliche Sitter." — Dieser Bericht hat in der antiken, griechischen und trimischen, Literatur einen statken Nachhall gehabt.

Ein viel späterer Berichterstatter, Alberuni, 1030 nach Chr., sagt, daß die Witwe nicht wieder heinsten darf und nur die Wahl hat zwischen dauernder Witwenschaft und dem Feuertod; dieser sei das Bessere, weil die Witwe ihr Lebenlang schlecht behandelt wird. Daßaber Frauenvon Kinjeen immer verbrannt werden, ob sie wollen oder nicht.

Dies alles trifft für Alberunis Zeit zweifellot zu. Tatsache ist auch, daß dieser Brauch am meisten in Konigsgestellschem gebts wurde, vo gewiß vielfach Zwang hernchte; jedoch haben wir auch die eindruckvollsten Zeugnisse dafür, daß Königsfrasen vollkommen freiwillig, ja freudig in den Tod gingen, nicht selten word ete entschiedensten Versuche, sie davon absubalten. Wennin solcher Weise zahreiche Frauen eines Königs gleichzitig im Feuer prangen oder, well ihren das verwehrt wurde, sich in anderer Weise den Tod gaben, so dürfte dabei eine gewisse psychopathische Ansteckung mit-gewirkt haben.

Könige gehören dem Kriegenstand (kastriya) an, und um den Tod eines Kriegers handelte es ist hustin Diodon Bericht; und einheimische Zeugnisse lasten erkennen, daß dieser Brauch, der vielleicht von Königsgeschlechtern ausging, am meisten im Stand der Kastriyas geibts urude. Das entspricht dem Heroismus, der zu diesem Stande gehört und von dem der Spruch seuget; "Krieger, die sich vor der Schalech frünkten, und eine Frau, dies ich vor der Schalech frünkten, und eine Frau, dies ich vor dem Feuer Fürkente, kommen nichten den Himmel: Da die Selbstopferung der Frau bei den Kşasriyas also zugleich Sache der Sandes- und Freiselligkeit einschränken oder aufrheben mußte. Ein Brauch aber, der beim Adel besteht, findet, so schrecklich er ist, um der Vornerhneit villen bei geringeten Standen Nachahmung, und so griff denn dies Sitte auch auf die unteren Stände über, währen der Brahmanentand, föhers als der der Kspariyas, sich abvon freier hielt.

Bei alledem gibt es eine Reibe von Zeugnissen der rührendsten und ergzeifendsten Art, daß Frauen vollkommen freiwillig, aggen die Bitten und den Widenstaud ihrer Angehörigen, diesen Tod auf sich nahmen. Nur ganz weniges davon erwähre ich. Unter iskamischer Hernschaft wurde ein Zwang zur Verbrennung nicht geduldet, und es wird berichtet, daß ein islamischer Regierungsann eine Wirve davon abhalten wollte, sie aber ließ vor seinen Augen ihren Ann im Feuer einer Fieckel verbrennen, ohne mit einer Miene oder Zuckung Schmerz zu verzuen, und beweis ihm so ihre standhafte Fanschlossenheit. Engländer wollten eine Wirve durch Übernedung zurückbalten, aber sie erwicheren. Jikt mogt sagen, was ihr wollt, ich will mit endiemen Herm gehen. "Damit ließ sie in ihrer Gegenwart ihren mit einem in Ol geauchten Tuch umwickelten Flingel lichehul über einer Flamme verbennen.

Ahnliche Berichte sind zahlreich und bestätigen, daß auch Aussagen der Kunstdichung Tassachen der Wirklichteit entsprechen. So. B., "Der Mann unterläßt später
die Zärtlichkeiten, die er der Geliebten einst heimlich erwiesen hat; Frauen aber
umammen aus Dankbatteit noch den Leblosen und gehen mit ihm ims Feuer." Oder
es soll eine Wirwe, die ihr Sohn auf jede Weise vom Feuertod abhathen wollte, him
geantworter haben: "Eiskalt ist der Scheiterhaufen im Vergleich zu dem durch unvergenigliche Liebe genähten Feuer des Schmerzes um den Geliebten."

Die leute poetische Idealisierung ist Goethes "Indische Legende", Der Gott und die Bajadere. Sie beruht auf einem Bericht in Sonneraths "Reise nach Ostindien und China" (deutsche Überstetzung 1783). Auch solche Fälle, daß eine Hetäre, die kein eheliches Band verpflichtete, dem Geliebten in den Tod folgte", sind historisch bezeugt.

Es hat aber in Indien auch immer Widerstand gegen die Witwenverbrennung gegeben, und als die englisch-indische Regierung sie 1825 endgültig verbot, war sie von gelehrten und frommen indischen Weisen besten.

Inschriftliche Zeugnisse von Witwenverbrennung besitzen wir vom 6. Jahrhundert nach Chr. an, auch darunter ganz rührende und ergreifende; Monumente vom 10. Jahrhundert an, alsoaus später Zeit.

In der Sanskrit-Literaturaber verhältes sich damit so: Die gesamte vedische Literatur, vom Rigveda bis zu den Upanischaden, erwähnt nichts davon. Die Ritualliteratur bietet

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Ich benötze im folgenden: Wintzanitz, Die Frau im Brahmanismus (Leipzig 1920; Sanderdeuck aus: Agraire für Frauenkunde und Eugenlis). Aus Wintunnitzt ungemein michem Maserial kenn ich ene weniges.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> GOETHE sugt: "Flammengrube", nicht: Scheiterhaufen. Das ist aschlich richtig, denn das Verbrennungsfeuer wurde in manchen Gegenden in einer Grube angelegt.

zwar gerunaste Angalen über die Totengebräuche, mit allen Einzelheiten vom Hisausbringen der Leiche zum Verbremungsplatz an ab ist auf er später erfolgenden Beisetzung der Asche — aber nichts von Witweaverbrenung. Die ätzen Gesteblücher
regeln das Ethrecht der Wirwe, handeln von ihret Wederrerheitzung — das Verbot
der Wiederverheitzung der Wirwe ist verhalminstälig jung —, aber das auffähltlichte
und berühmster dieser Gesteblücher, das des Mann, ist um Jahrhundenen junger als
der von den Gricchen berichtete Fall von freiheit Bei Wirwentod. Esst wesentlich
spätere Gesteblicher erwähnen der un ferhöre die Selbstorferung der Wirwe. Der
Grund für dieses Schweigen in der älseren Sanktillteratur kann also nicht sein, daßes
zur Zeit des sogenanten Mann-Gesterbuches die Wirwe-verbrenung noch sicht
gegeben hätte. Es ist vielnehr sehr wahnschenlich, daß dieser Brauch sehr alt, äher als
unserführetats verreichisches Zeumeins ist.

Die beiden großen Epen, Mahäbhärata und Rämäynna, spiegeln das voll entwickelte indische Mittellater wider; ist spielen vorwiegend in des Kreisten der Kartiyna, der Könige und adeligen Kieger, bei denen der freiwillige Witwentod, nach unseren anfünglichen Feststellungen, am ehzeten üblich gewesen witz. Abet in den echten Teilen der Heldenspen ist davon mit keinem Wort die Rede. Viele Krieger fallen in den Kämpften; die Leichenfelem werden beschrieben: kostbare Gegensände werden mit den Toten verbrannt, die Frauen bestelligen sich an den Totenspenden und erheben die Totensklage — aber daß eine sich mit ihrem Gatten verbrennen liebe, das kommt nicht vor. Erst in der jüngeren Sanskritütenstur ist von der Witwenverbrennung die Rede, auch in den beiden großen Epen, aber da in Tellen, die allgemein als jüngere, versältnismäßig später Susstatütele betrachtet werden. Bis it sonach klat, daß dieser Brauch im silteren Brahmanismus nicht anerkannt war. Denn so sehr die Heldendichtung brahmaniser ist, und so hoch das Anschen der Brahmanen im Epos in; so vermöchte der Einfüß der Brahmanen nicht zu erklären, daß dieser heroich in den alten Tellen der Eton vertschwiegen wird.

Auch die altbuddhistische Literatur schweigt vollständig über diesen Brauch, obgleich, wie Winternitz trefflich darlegt, vielfach Anaß gewesen wäre, ihn zu erwähnen, unter verschiedenen Gesichtspunkten (Verurteilung von Grausamkeit, Opfern und Tötung: Verterrlichung von Selbstauforfetung).

Ich glaube daher, daß der Rechtshistofiker J. Kobler (Zachr. f. vgl. Rechtswissenschaft III., 1976) als Richige geroffen hat mit der Annahme, daß die arischen Inder die Wieweaverbrennung von überen nicht-arischen Völkern Indiens übernommen hätten! Hindusium sit — mei eine versinfschende Formel gebracht — die Verschneibung des Ariertums mit dem voratischen Indertum. Die Wieweaverbrennung gehört dem Hindusiums au mud ist dem Verdismus und Brahmanskums fremdt.

Als Stüte dieser Hypothese ist auch zu bedenken, daß bei dem nahverwandten Brudetvolk der Indo-Arier, bei den Itaniern, nichts der Witwenverbrennung Vergleichbares bekannt ist. Und das ist kein argumentum e silentio, denn wir haben im Awesta und in der folgenden zorosstrischen Literatur Originalquellen ritueller Art über die Bestatungsbräuche. Und wie bis heute die "Yürme des Schweigens" die Aufmerksamkeit der Reisenden auf sich lenken, so sind auch den alten Griechen die rinnischen Bestatungsbrüche aufgefallen, und sie haben davon berichter. Die Annahme, daß der Witwentod ein unarischer Besuch sei, gewinnt also auch von dieser Seite heran Wahrscheinlichkeit.

In der indischen Überlieferung nun steht die Wirwenverbrennung in einer gewissen Analogie zu dem auch sonst, zwar haupstächlich von Männen, verübten religiösen Analogie zu dem auch sonst, zwar haupstächlich von Männen, verübten religiösen Selbstmord? Dies gilt innofern, als beides eine ganz außerordentliche Glaubenkraft und Opferbereitungsten Stellen die friewligit Hingabe des Lebens ein glückliches Los im jensetigen Dazein bewirken soll. Eis besteht aber der wesentliche Unterschied, daß der religiöse Selbstmord der Abschalte eines ganz der Heiligkeit gewidmeten Asketenlebens ist, ein solches wird Frauen im allgemeinen nicht zugemutet und anempfolien. Der freiwillige Wirbernott dagegen ist der Schrift aus dem vollen Leben als Gattin, Mutter und Hausfrau ins Jenseits. Das eine ist vorwiegend dem Buhnanen geziemend – die für ihre Frauen aber dem Wirbernott weitigehen abgelehnt haben –, das andere den Kşatriyas. Die religiöse Atmosphäre ist also zwar dieselbs, aber die Wirverenverbennenn ist darsus nicht erkläfstat.

Für unzählige Fülle ist auch gewiß ein Teilgrund das trautige Schickaal und die verschettes Schlung der überlebenden Witve. Dassut verweist Winternius wei wiel seinen Vorgänger von Albetania an. Aber diese Erniedrigung der Witwe besteht nicht von jeher, jedenfalls nicht ins entweidigender Form und so gudvollem Möß, als es sich im Lauf der Zeit hersungschildet hat — und zwar, wie man vermuten darf, gerade im Zusammenhang damit, daß eine Frau den Tod geschetu und das Opfer nicht aus sich genommen hat. Es ist auch bei den gewissermaßen idealen Fällen der freivilligen Selbstaufspferung von dem Nebensechanken and als knieft wei Witwendssein nichts zu erkennen.

Und das führt uns auf den eigentlichen Grund des selbstgewählten Todes der Witve, der auch in manchen Texten ganz deutlich ausgesprochen wird. Mit dieser Selbssaufopferung gewinnt die Frau nicht nur wie andere Heilige ein seliges Los in de anderen Welt für sich selber, sondern auch für ihren Gatten, sogar wenn dieser durch eigenes Verdienst keinerlei Anwartschaft darus führ.

Ich gebe einige darauf bezügliche Sitze aus der Paräfarsmyti wieder\*, "Mag auch der Gatte ein Brahmanenmöder, ein Preundswerster, ein Undankbarer gewens eine, ihn reinigt von Schuld die Frau, die nicht Wirwe bleibt, sondern mit ihm stirkt", "Und wenn er in die Hölle gelangt ist und mit den schrecklichsten Ketten gefesselt, von Yamss Dienern ergriffen, zur Richtstätte geführt wird, wenn er in seine eigenen Tatten eigenblich Johnshichtig und dend datsteht —dar zeift sie, wie der Schlangenfünger die Schlange furchtos aus ihrem Loch zieht, den Gatten mit Gewalt aus der Hölle betraus und eilende mit him zum Himmel emore."

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Winternitz lehntdiese Ansichtab.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Wieimmer sind bei Aufstellung solcher Perioden-Begriffe die Grenzen unbestimmt. Nicht-arischer Einfluß hat wahntcheidlich sehr früh begonnen, wohl von der Berührung der arischen Einwanderer mit den vorherigen Bewohnern Jackens au.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Worzuf schon Winternitzhingewiesenhat.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Vgl. WINTERNITZ S. 60. Nach ihmist die Partiszasmytt "unter den jüngeren Rechtsbölchern verhältnismäßig das älteste". S. 61 bemerkt WINTERNITZ, daß diese Sätze mehroder weniger gleichlautend auch in anderna Schriften angeführt werden.

Ähnliches findet sich in der Dichtung, so Hitopadesa 3,29 und 302:

mit ihm zusammen geht sie ein zur Götterwelt<sup>2</sup>

Wie ein Schlangenbändiger die Schlange mit seiner Mach heraufbolt aus der Höhle, so hebt die Frau den Gatten aus der Hölle und schwebt zum Himmel hochgeeht mit ihm. Die Frau, die den entseelten Gatten auf dem Holzstoß liebend umfängt und so ihr Leben lißt auch wenn er hundertmal ein Sünder war.

Um dieses Selbstopfers und der dadurch bewirkten Rettung des Gatten willen wird eine solche Frau als Satift, eine "Nortreffliche, Ollkommene" gepriesen und verbart. Das große Geschehnis des Göttermythos, daß dem gestorbenen Gotte die göttliche Gattin in den Tod folger und ihm dadurch zu neuem Leben verhalf, wurde von den Menschen nachvollkogen, gewiß in der Erwartung, daß, nach göttlichem Vorblid, die beiden Gestorbenen, Gatte und Gattin, zu neuem Leben gelangen wirden. Denn das Verhalten der Menschen muß in gleichen Bahanen sich bewegen wie das Tun der Götter und die Ereignisse der Götterwelt, damit die Menschen entsprechender Erfolge und Schicksle erführt würden.

Wie nun in der indischen Geisteswelt immer stärker eine moralische Bewertung alles Menschlichen zur Geltung kam, wie instenonder die Vorstellungen vom Jenneis im Hinduismus ganz dem Gedanken der moralischen Vergeltung unterstellt wurden: Seligkeit oder Erfönung für frommer Verhalten, Krate der Verdammin für ein sünziges Leben, so wurde auch das Nachsterben der Wirwe in die moralischen Anschausungen über jenneigte Vergeltung einbezogen; und viele Frauen haben durch herösischen Einstahuß und eine über den Tod trümphierende Liebe die erhischen Werne wahrgemacht, die in diesen Brauch gelegt werden konnten, aber schweite hov Anfang an in ihm lagen; durch die Kraft des Glaubens haben sie, zu ihrem Teil, das Schauderhafte werkliktr.

Wir haben Zeugnisse solcher Veredelung des Schauerlichen stark hervorgehoben, aber es ist kein Zweifel, daß in viellen Fällen Nörleugu und Zwang ausschlagebend waren, und es ist nicht abzuschäuen, ob nicht die Zahl solcher doppelt schrecklichen Fälle, beisonders in älterer und alter Zeit, überwog. Da hätte denn die ganze Prozedur keinen Sinn gehabt, wenn es westenlich auf die delt Gesinnung, die Pformingkeit, die Frievilligkeit und monäßsche Selbstüberwindung angekommen wire. Entscheidend war die Tätssche des Nachsterbens, wie es im Mythox vorgebliedt zu. Das mythische

und kultische Denken ist nicht von Moral geprägt und beherrscht, und nur aus dem Mythos gewinnt die Witwenverbrennung ihren Sinn.

Mythen von der Wiedergewinnung des ventrorbenen Gatten zu neuem Leben durch die Nachfolge der Gattin in die Tosenwelt sind uns in anderen Kulturberichen gegeben; für Indien ist ein solcher Mythos nur erschlossen. Aber das Sterben der Witwe und die soeben darüber angestellten Betrachtungen zugen indirekt für einen solchen Mythos auch in Indien. Und wenigstens Bruchstücke eines solchen bieset uns ja uch die indische Überlieferung. Da ist zwar der Tod des gottlichen Gatten — Soma — nicht sausgesprochen, well, wei wir dargelegt haben, beim honkentilichen Segen für das neue Paar nicht vom bevorstehenden Tode des Gatten die Rede sein darf. So kann denn dabei aus den in Naghsterben der Witwe einter erwisten den, doch ist in einem Fall gesagt, daß sie ihn zu Fortleben (Unsterblichkeit) führen soll (Süryü), im anderen Fall, daß sie ihm zu Gottle verhilft (Staddisch)

Nun aber steht neben dem Mythos und neben der furchbaren Wirklichkeit des Menschenlebens die Mabibharta-Legende. Sie ist, was den Mann betrifft, wie der Mythos ohne jede moralische Motivierung; Keine Schuld bewirkt den vorbestimmten frühen Tod des Satywent, seine außerodentliche Tugend bewahrt him nicht davor und hillft ihm nicht davor und die Seine Kende und Gegenrede mit ihm austruscht, lißt sie in die Richtung der Totenwelt wanden, inmer weiter schreiten, bis dicht na die Genze der Totenreichs – aber dieses betreen, den Tod erfeiden läßt er sie nicht. Er muß das Nachsterben der Wittere gekannt, aber abgelehnt haben. Er hat es symbolisch dargestellt und veredelt, hat die monlische Größe der den Tod überwindenden Liebe und der selbstonen Hinsabe verherrlicht und das Grausies des mattrevolles Selbstmorfas ausserschieden.

Diese Wunderemählung istrugleich Abbild des Mythos und Verklärung der schauervollen, aber frommen Menschenbräuche. Wenn wir vorhers agten, daß die Brahmanen, die Arier, das Wirwensterben ablehnten, so lag darin, daß sie diesen Brauch, den sie nicht erwähnten, gleichvohl kannten. Die Sävirtf-Legende läßt das durch die Zusammenhänen, in die wir sie esstellt haben, erkenne

Aber sie bestätigt auch, was wir über den Mythos vermuteten. Ist es ein indoarischer Mythos Soma, der Mond, ist ein unstieber Gott. Sein Tod und Wiederaufleben ist altvedischer Glaube. Säryä, die Sonnentschter, ist eine altvedische Göttin. Aber die Ehe zwischen den beiden ist est sin spätesten Rijveda bezeugt, und daß die Gattin lim zur Wiedergeburt verhilft, ist im Veda nur verschleiert angedeutet, und es wird auch nicht versühre, daß sie dazu sterhen muß.

Die Vorstellung, daß der Mond (Mondgott) stirbt und wiedergeboren wird, war den verdischen Artern mit vielen, auch mit benachbarten Völkenn gemeinsam: ein Anknüpfungspunkt. Wenn wir ferner, mit allem Vorbehalt, vermuten oder wenigstens für möglich halten dürfen, daß Sürja ihrevlisch der Morgenstern gewesten sel, so wäre damt ein weiterer Anknüpfungspunkt dafür gegeben, daß vedischer Mythos mit dem nichtarischen Mythos von dem Tod der Venus-Gottheit, welcher die Neugeburt des Mondectste bewirkt, verschmolz.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>Die Erzählungslisersturbietetwenchiedentlich ähnliche Sprüche, s. WINTERNITZ ander zuletzt genannten Stelle-

Anch dasist chankteristischindisch, daß inder Erzikhlung, wo diese Venevollheiligem Ernst angeführt werden, sie der kußenten Frivolistedienen: Einee behrecherische Frau bemerkt, daßsie von ihrem Mann bei innemunsittlichen Treiben beobachtet wird; schapell asgetsied iese Sprüche auf, under läßsteich so bezeite, daß er nichtglaubt, waser gegeben hat, sondern beglückt ist, einsolche Mustervon Gattinzu haben.

<sup>\*</sup>Die Engländer haben dieses Wort, in der Schreibung: suttee, irrtümlich auf den Akt der Witwenverbrennungungewandt.

Unter den echt arischen Namen Soma und Süryä hätten wir also in einem jüngsten Frül des Rijweids einen im gazene unarischen Myrkos vor us — eine frühe Stufe der Hindusikenung der Arist. In völligem Einklang mit tausendäch hervottretenden verdischen Anschauungen wire mit diesem Myrkos ein göttliches Utstüllig gegeben für Verhalten und Schicksal der Menschen: Menschen-Ehe wie Göntenbe. Dies ausgesprochen nut in der Gleichsetzung der Braut mit der Göttlin. Dabei ist nicht erkennähr, ob in den spik-vedächen Sprüchen über Somas Hochzeit mit der Tochter der Sonne (Süryä) auch schon die furschätber Konnequen des fertigen Hindusiums, und det vermutlich vorazischen Brauches, mitenthälten war, daß die Gattin dem Gatten in den Tod folgen mutt. um hin vom Tod zu erlösen.

## HERMAN LOMMEL

# Baumsymbolik beim altindischen Opfer<sup>1</sup> (1917)

Die altindische Religion, die man auf ihrer frühesten Stufe die vedische nennt, hat Ausdruck gefunden in Kultliedern. Gedichte aber sind keine Lehre, und es gelingt nur unvollständig, daraus ein Gesamtverswändnis der Religion zu gewinnen.

Diese Gedichte wurden vorgetragen bei Kulthandlungen. Das Ritnal, nach dem diese vollzogen wurden, war gewiß schon in der iltesten Zeit sehr ausgebildet. Bezeugt aber ist es erst aus wesentlich spitterer Zeit als die Kultgedichte, und da war es schon sehr viel weiter entwickelt, so daß wir Gedichte und Mcklichandlungen, für uns die beiden Quellen für die Kenntnis der Religion, nicht unmittelbar auf einander beziehen können.

Beides geht aus einer im Großen und Ganzen gleichen mythisch-symbolischen Weltanschauung hervor. Doch werden wir bei den Gedichten mehr das Wort emythisch betonen, während wir die Kulthandlungen in stärkerem Grad als symbolisch verstehen müssen.

Aber die Bedeutung der symbolischen Geschehnisse zu verstehen, hat wiederum seine besondre Schwierigkeit. Eine gewisse Hilfe ist dabei der Umstand, daß Kulthandlungen nur gültig und wirksam sind, wenn sie von Worten begleite sind. Diese Worte lassen uns manchmal – keineswege immer – den Sinn der symbolischen Handlungen erkennen. Offmals aber muß man grüßere geistige Zusammenhänge, ein wesentliches Stück Welanaschauung kennen, um die Symbolik zu verstehen, welche in einem intuellen Akt enthalten ist.

Weil nun im folgenden auschließlich von Kulthandlungen die Rede ist, muß zunächst einiges Allgemeine über das Ritual gesagt werden. Es ist sehr ausführlich bezeugt in umfänglichen, umständlichen Literaturwerken, die noch umständlicher sind als das böchst komolizierte Ritual.

Die Wissenschaft hat in mehr als 100jähriger Forschung Gewaltiges geleistet, um in diese fremdartige, schwer zugängliche Welt einzudringen. Dabei ist mehr geschehen für die Feststellung und die Ordnung der Tatsachen als für deren Verständnis.

Ein solches erschließt sich nur unvollkommen, wenn man in dem hochspezialisierten Bereich dieses Rituals und der ihm gewidmeten Literatur verweilt, sondern erst, wenn man außerhalb liegende Dinge vergleicht. Und zwar sollen Vergleiche nicht, wie es vielfach geschieht, auf Brüuche und Anschauungen der sprachverwandten indoermanischen Völker beschränkt beliben. sondern missen sich in

Der Vortrag wurde abgedruckt in « Paideuma», Mitteilungen zur Kulturkunde, Bd. VI, November 1958, Heft 8 und erscheint hier mit freundlicher Erlaubnis des Herausgebers von « Paideuma».

ethnologische Weiten erstrecken. Daß ein Indologe zugleich ein gewiegter Ethnologe sei, ist zwar kaum möglich, aber er muß doch trachten, Anknüpfungen zu finden und seine Gegenstände in einem ethnologischen Rahmen zu sehen.

Wir sprechen vom altindischen «Opfers und übersetzen damit das Sanskritwort "yaß, das mit ge, hagios verwanditst. Aber mit unserem Wort «Opfers verkuöpft sich allbuschr der Gedanke der Darbringung. Da mag es nützlich sein sich zu erinnern, daß unser Lehnwort sopferns zweierteil lateinische Grundlagen hat, nämlich offere «darbringen», und operari vereirheten», und zwar eine Kulthandlung verrichten. Dazu gehört allerdings auch eine Darbringung, die ist aber gar nicht immer, und zunsichst nicht die Hauptssche. Das Weeneliche ist veilmehr, eine heilige Handlung zu verrichten, sacrificium operari, sacrum facere, etwas Heiliges tun.

Das, worauf es ankommt, verdeutliche ich daran, daß auch die Götter va iña. heilige Handlungen, vollbringen; und darin tut sich ein etwas anderer Sinn auf, als wir ihn gewöhnlich mit dem Wort Opfer verbinden. Zwar werden den Göttern auch heilige Handlungen in dem geläufigen Sinn von Opfer zugeschrieben. Da nämlich alles, was Menschen tun, insbesondere ihre heiligen Handlungen, nach dem Vorbild der Götter geschehen soll, hat man zu allen menschlichen Opfern, ihren technischen Besonderheiten und vielfältigen Spezialitäten göttliche Urbilder erdacht, so als ob die Götter ein Priesterkollegium wären. Dabei taucht dann vereinzelt auch die uns naheliegende Frage auf, die aber dort gewiß sekundär ist: wem denn die Götter Opfer darbrächten? Im Polytheismus ist die Antwort darauf ganz einfach: Sie opfern einander gegenseitig. Aber das ist Klügelei von Priestern, die in einem zum Selbstzweck gewordenen Ritualismus befangen waren. Die zugrunde liegende religiöse Wirklichkeit neben solchen theologischen Spekulationen ist, daß die Götter z.B. die Sonne aufgehen lassen: gewiß eine heilige Handlung: daß sie es regnen lassen, was zum Heil der Menschen, der Erde, des Kosmos ebenfalls eine heilige Handlung ist, und dergleichen mehr.

So ist jeder Schöpfungsakt ein yajña, eine heilige Handlung der Götter, und diese Vorstellung ist in unserem Wort «Opfer» für gewöhnlich nicht enthalten.

Die Menschen aber, bei ihren heiligen Handlungen, wiederholen solche heilige Handlungen der Götter, ahmen sie nach, stellen sie dar – natürlich nur symbolisch. Muß es denn wirklich gesagt werden, daß die Menschen die Sonne nicht aufgeben lassen, daß sie den Rezen nicht reenen lassen können?

Ja, es muß gesagt werden! Wenn z.B. im Augenblick des Sonnenaufgangs auf dem heiligen Opferfatue zed Menschen das heilige Opferfeure auf Mariamen muß, so ist das ein symbolischer Nachvollzug des göttlich-kosmischen Geschehens. In der Religionswissenschaft wurde dies, oder wird viellieiten noch Sonnenzauber, Sonnenzauber, Sonnenzuber, sonnenz

spricht man vielleicht noch von Regenzauber. Mit dem Wort «Zauber» ist jegliches Verständnis gänzlich verbaut und endgültig verschüttet.

Mit dem symbolischen – nicht realistischen – Nachvollzug setzen sich die Menschen in Einklang mit dem göttlichen Tun, sie vergewissern sich des allwelltichen Geschehens, wenden sich dessen Heil zu und stehen in Harmonie mit dem Übermenschlichen.

Jensen hat das nicht als erster erkannt, aber er hat es in mehreren seiner Werke besonders schön und klar ausgesprochen und an Beispielen deutlich gemacht. Er spricht dabei mehrfach von der dramatischen Darstellung göttlichen Urgeschehens. Seltener gebraucht er das Wortt «symbolisch», das in seinen Ausführungen doch immer mitkling

Was die Götter in einer Urzeit verrichtet haben, ein illo tempores, oder was sie je und je bewirken und ausüben, das wiederholen die Menschen symbolisch in dramatischer Darstellung und Ausübung, nicht um die göttlichen Heilstaten hervorzuzaubern. sondern um an ihnen Teil zu haben.

Im folgenden nun beschreibe ich nicht eine ganze Opferhandlung – das würde ein Buch füllen – sondern befasse mich nur mit einem dabei gehrauchten Gegenstand. Deshalb kommt auch nicht die Annentinke Darstellung einer uzzeitlichen det zeitlosen gefütlichen Tat in Betracht, sondern eine symbolische, mehr hildshigt. Darstellung des Kosmos, des in einem mythischen Bild erschauen und erfaßten Kosmos.

Dieser Opfergegenstand ist der Pfosten, an den beim Tieropfer das Opfertier angebunden wurde. Dieser ist, wie im einzelnen darzulegen sein wird, ein Symbol des Welthaumes.

In der Mythologie vieler Völker wird das Weltganze vorgestellt unter dem Bild eines Baumes. Dessen Krone ist das Firmannen, sein Wurzelewit die Unterwelt. Er steht auf der Erde, und sein Stamm stemmt Himmel und Erde auseinander; der Stamm stellt das Zwischenreich dar. In der Krone dieses Baumes sileen zwei Falkenvögel, die Sonne und Mond bedeuten. Diese beiden Vogel auf dem Baum sind auch im vedischen Indien bezeugt, aber in der Symbolik des Opferpfostens kommen sie nicht vor.

Man kann weiter fragen, ob die Früchte dieses Baumes die Sterne bedeuten. Aber das braucht uns hier nicht zu beschäftigen, denn bei dem, was wir jetzt behandeln. bedeuten die Früchte des Weltbaumes nichts anderes als Früchte.

Dieses kosmische Mythologem ist aus verschiedenen Bereichen Asiens, aus Europa, Afrika und Amerika nachweisbar, auch aus Australien. Es erfihrt mancherlei Abwandlungen, und es tretten noch mancherlei Züge hinzu, die vielleicht verbreiteter waren als die Zufälle der Überlieferung erkennen lassen. So dürfte von der nordegremanischen Weltesseh Yggdrissil bekannt sein, daß gehörten Tiere, zwei Hirsche oder vier Ziegen, von den Blättern des Baumes sir ende jahlen. Den beieden Abulicksen.

118

gibt es auch in Mesopotamien. Oder der Weltbaum steht auf dem Weltberg oder mitten im Welteneer. Der Weltberg, ein dem Weltbaum verwandtes mythisches Bild, kann auch allein. ohne den Baum. Träter des Flimmels sein.

Das alles läßt sich aus Mythen, Märchen und bildlichen Darstellungen aufzeigen, wobei einzelne Belege oft unvollständig oder undurchsichtig sind, aber deren mehrere sich geeenseitig ergänzen und erklären.

Der Weltbaum ist auch der Lebensbaum. Und indem bald die eine, bald die andre Auffassung sträker hervorseirt, kann es auch so scheinen, als ob Weltbaum und Lebensbaum zwei verschiedene Vorstellungen seien. Das kann sich auch so darstellen, daß der Lebensbaum im Himmel wachse, während doch der Weltbaum Unterwelt, Erde, Zwischenerich und Himmel als Ganzes umfäßt, und – wie so-gleich darzulegen ist – ein irdischer Baum Vertretter des Weltbaums und des Lebensbaums in

Daß ein heiliger Baum, den wir hier auf Erden haben, zugleich im Himmel wachsend gedacht wird, darf nicht albzusehr Verwunderung erregen. Man erinnere sich nur an das hübsche Bildchen von Ludwig Richter, wo die Engelein einen geschmickten Christbaum vom Himmel herunter tragen. Der segensreiche symbolische Baum istim Himmel und Erden. oder er verbindet Himmel und Erde.

Der Vorstellung vom Lebensbaum steht die vom Lebenskraut ganz nahe. Disses ist in altindischer Religion, im Kult wie in religiöser Poesie, von größere Wichigkeit. Denn aus dem Kraut Soms wird beim Opfer der Saft ausgepreßt und daraus der heilige Opfertrank bereitet, der als Lebenstrank, ja als Unsterblichkeitstrank

Im Kult, bei der Gewinnung des Safnes, ist es wesentlich, daß dies eine krautige Pflanze mit saftigen Schüßlingen ist. Und so überwiegt denn in Indien die Vorstellung vom Lebenskraut. Myrhisch aber kann Soma auch als Baum gedacht werden, ein Baum, der im Himmel wichst und von Somasaft trieft. Das ist vergleichbar damit, daß von dem altgermanischen Weltbaum bienennährender. Tau herabstraufelt, der «Honigfall» genannt wird. Dieses köstliche, belebende Naß, das der Himmelsbaum spendet, oder das von dem Baum trieft, dessen Krone den Himmel darstellt, ist Somhold des allbelebenden Reeens.

Der himmlische Lebensbaum wird in Indien als ein Feigensbaum vorgestellt, als der beitige Feigenbaum: finzu religions. Das lißte sich auch in Umerbrung sagen: dieser indische Baum, der botsnisch bestimmt und allbekannt ist, gilt als das Ebenbild des Weitbaums, der Himmel, Zwischenwelt, Erde und Unterwelt verbindet und der der Lebensbaum, also mythisch auch gleichbedeutend mit dem heiligen Kraust Soms ist.

Daß Somakraut und Feigenbaum in der Erscheinung, äußerlich, etwas ganz Verschiedenes sind, darf nicht stören. Es geht nicht um Äußerliches, sondern um Sinn und Bedeutung.

Der heilige Feigenbaum, ficus religiosa, ist nicht zu verwechseln mit dem Rie-

senbaum ficus indica, von welch letzterem ein Exemplar geradezu einen Wald bilden kann.

Ficus religiosa hat süße Früchte, welche pippåla heißen. Daher wird dieser Baum von Europäern oft Pippalbaum genannt. Das berühmteste Exemplar davon ist der Baum, unter dem Buddha die Erleuchtung empfangen hat, und der, oder dessen Nachkomme, noch jeut hochverehrt wird. Wir aber haben es mit ährern Dingen zu tun. Da heißt dieser Baum afnatiha, ein Name, der zurückweist auf einen urziten, in Indien nicht mehr bezeugten Mythos von einem Baum, der die Weltachse war und um dessen Spitze, den Polarstern, die zirkumpolaren Sterne lweisen.

Dieser Asvatthabaum also gilt im alten Indien als der Weltbaum, der Lebensbaum oder als der im Himmel wachsende Baum.

So viel über den allgemeinen und den altindischen Baummythos war vorauszuschicken, ehe wir uns nun dem Opferpfosten selber zuwenden.

Wir haben es dabei nur mit den Vorbereitungen zum Tieropfer zu tun. Zwei Priester begeben sich mit einem Holzhauer in den Wald, um einen geeigneten Baum auszusuchen. Die dafür zulkssigen Baumarten werden genannt. Aufallenderweise befindet sich darunter nicht der Afvarthabaum, fitous religiosa, bowbil der Baumasmum später einen Afvarthabaum mit Pipplafürchten vorstellt. Wiederum ein Zeichen dafür, daß dieser eine Idee, keine botanische Spezies ist. Der Baum muß fehlerfreit sein: pedantisch werden alle Fehler, die ein Baum haben kann, die aber vermieden werden müssen, aufgezählt. So muß er denn natürlich auch gerade gewachsen sein; aber er soll doch eine gewisse Neigung nach Westen haben. Warnum das? Bes wirdnicht gesagt, dochtistaberais gewiß anzumhenn, daß auch das, wie alles, eine Bedeutung hat, und wir werden später einen einleuchsenden Grund dafür wenigstens vermunen dürfen.

Einem Baum von so heiliger Bestimmung darf kein Leid geschehen; er darf nichtverletzt werden, aber er moß ja doch gefüllt werden. Sole ged denn ein Priester an der Stelle des ersten Axthiebes einen Grashalm an den Stamm und spricht: «O Pflanze, beschütze ihn.» Dann ergreift er die Art, um den ersten Hieb zu führen, und spricht: «O Pflanze, orteites inn incht» Nach den Worten – und diese haben Kraft und Bedeutung – ist es also so, als ob nur der Grashalm durchbauen würde. Den Baum dann wirklich zu füllen, ist Sache des Hölknauers, und diese unvermeidliche Gewaltsat stellt sich somit als ein mehr profanes Geschehen

Ähnliche Versöhnungen eines Baumes, der gefällt werden soll, gibt es auch anderswo. Auch wird dem Baum, wenn er entastet und zugehauen wird, versichert, es geschehe zu seinem Glück. Vergleichhar ist auch, daß man dem Opfertier, das geschlachtet werden soll, sagt, es geschehe ihm kein Leides, es werde vielmehr zu den Göttern eingehen.

Mit dem ersten Span, der beim Hacken von dem Baum abfällt, weicht von ihm

seine Kraft oder sein Glanz. Dieser Span wird sorgfältig auf gehoben, denn er gilt als die Kraft oder der Glanz des Baumes und wird ihm später wieder beigefügt.

Während der Baum fällt, spricht ein Priester zu ihm: 

Mit der Spitze spalte nicht den Himmel, mit der Mitte verletze nicht den Luftraum, vereinige dich mit der Erde.

Der Baum reicht also zum Himmel; d.h. er ist jetzt schon ein Weltbaum: er verbindet Erde. Zwischenreich und Himmel.

Zu dem stehengebliebenen Baumstumpf sagt man: «O Waldbaum, sprosse mit 100 Zweigen; mit 1000 Zweigen mögen auch wir sprossens. Der pflanzlichen Wachstumskraft entsprechend soll die menschliche Vermehrung gedeihen.

Die Symbolik, die darein gelegt wird, daß der Baumstumpf wiederum Leben hervorbringen kann, ist leicht verständlich. Aber die Worte, mit denen das ausgesprochen wird, hatten utsprünglich einen anderen Sinn. Denn sie sind einer Rigveda-Strophe entnommen, die an den schon zubehauenen, auf dem Opferplatz aufgestellten Pfösten gerichtet ist. Aus diesem Können aber keine neuen Triebe mehr hervorgehen; dennoch wird er als ein lebendiger Baum angesehen und angesprochen, und das entspricht dem, was wir weiterhin vom Opferpfosten erfahren werden. Indem diese Strophe im nachrigvedischen Rival auf den stehengebliebenen Warzelstock des abgehauenen Baumes angewendet wird, ist ihre immer noch symbolische Bedeutung der auftülchen Wirklichkeit angenähert.

Der gefällte Baum wird achteckig zubehauen; nur das untere Ende, das in die Erde kommt, läßt man unbehauen. Am oberen Ende des Pfostenes läßt man einen Zapfen stehen, auf den dann ein Aufsatz aufgesteckt wird. Dieser Aufsatz wird aus einem übrigen Stück des Stammes angefertigt, achteckig wie der Pfosten selber, mit einem Loch, in das der Zapfen paßt. Dieser Aufsatz, anch seiner Dicke genau auf den Posten passend, soll aber in der Mitte etwas dünner sein als an seinem unteren und oberen Ende. Der Grund für diese Vereneuren ist unbekannt.

Nun wird der bereitliegende Pfosten mit Weihwasser besprengt, und zwar der untere Teil mit dem Wort: «Für die Erde»; der mittlere mit: «Für den Luftraum», der obere mit: «Für den Himmel». Er soll also durch alle drei Welten bis in den Himmel reichen.

Für die Aufstellung des Pfostens wird ein Loch in die Erde gegraben, und etwas Wasser, Ass von den dreit Weihegüssen übrigist, wird in die Grube gegossen, wobei man spricht: «Die Welt, darin die Väter wohnen, möge rein sein». Unter der Erde ist albo das Reich der Verstorbenen; in dieses darf man nich ohne Ursache eindringen; und wenn das geschieht, so muß eine Versöhnung stattfinden. Dem entspricht es, daß in einem andern Fall, wo die Erde aufgegezhen wird, man nicht tiefer graben soll, als die Wurzeln des Grases reichen. Denn tiefer unten wohnen die Väter.

Aber die Erdentiefe kann auch die Wohnung übler Geister sein. Darum erhält das Erdloch auch eine Spende geschmolzener Butter, mit den Worten: «Damit nicht üble Geister aus der Tiefe herzufkommen.» Beides entspricht dem, daß die Wurzeln des Weltbaums in die Unterwelt hinabreichen.

Darauf wird der erst-abgehauene Span, der Kraft und Glanz des Baums bedeutet, in die Grube geworfen und der Pfosten daraufgestellt; somit ist dieser wieder mit seiner ursprünglichen Kraft versehen.

Zu dem nunmehr auf gestellten Pfosten spricht man: «Stütze den Himmel, fülle den Zwischenraum aus, befestige die Erde». Das wird erklärt: «Er ist auf gestellt, um die Welten auseinanderzuhalten».

Der Pfosten ist also die Himmelsstütze

Das Wunder, daß der Himmel nicht hersbfüllt, hat die alten Vollker zu mancherlei Erklärungen angeregt. Verbreitet ist die Vorstellung eines Pfellers, der den Himmel trägt. Das kann der Stamm des Welthaums sein, dessen Krone ja den Himmel vorstellt. Der Baumstamm ist es dann, der Himmel und Erde ausseinander stemmt. Nachdem vom Welthaum schommifüchtignenthologischen Ausblicken die Rede war, gernügt es jeset, bloß altindische Anschauungen kurz zu erwähnen. Außer Baum, Pfosten, Pfelier findet eils, im Rigveda auch der Vergleich mit einer Achse, welche die beiden Räder auseinander hält; dabei ist der darin liegende Vergleich des Himmels mit einem Rad beachtenswert.

Öder esist ein Gott, im Rigveda Indra, der den Himmel lohen trägt. Dabei denke ich gem an die berühmte Metope von Olympia, wo Herakles den Himmel trägt. Dieser löst dabei den Atlas ab. Atlas ist auch ein Berg und so ist hier Anlaß, ein paar Worte zu sagen über die mythische Verwandtschaft des himmeltragenden Berges mit Pfeller oder Baum als Himmelstuste. So nämlich, wie wir mythosarmen Menschen es von Träumen kennen, kann eine erste Erscheinung in eine andre sich wandeln, dabei den gleichen Sinn beibahlaten oder noch einen neuen hinzufügen. So berühren sich die Vorstellungen von dem Mann, Gott oder Halbgott, der den Himmel stütz, von dem Himmel-tragenden Berg und der Säule. Das kann sich auch so verbinden, daß der Weltbaum auf dem Weltberg wichtst.

Und wieder eine andere Abwandlung ist es, daß der Weltbaum in der Mitte des Weltmeeres steht. Das gibt es in Indien auch, aber weniger deutlich als in Iran, wo es uns alsbald bereenen wird.

Es kann auch von einem Querbalken die Rede sein, der den Himmel wie ein Firstbalken das Dach trägt. Die Sonne, der Mond, sogar die Steme gelten im Rigveda als Himmelsträger. Vielleicht darf man da die Sonne sich vorstellen als obersten Punkt eines Balkengefüges aus den zur Erde herabreichenden Sonnenstrahlen. Bei dem ratenden und ahnenden Suchen nach dem Ein-Gott, der höher ist als alle Götter, wird dieser unter dem Bild eines Pfeilers vorgestellt, der ein Baum. der aber auch die Sonne ist und die szame Well erhält und träer.

Vom Opferpfosten war bisher nur gesagt, daß er ein Baum ist, der den Himmel stützt, der Erde und Himmel auseinander hält. Weiteres aus diesem Vorstellungsbereich kommt später zur Sprache. Zunächst ist es die vegetabile Fruchtbarkeit, wovon die Rede ist.

Beim Einfügen des Zapfens in den aufzusteckenden Knauf sind die Worte: «Ich stecke dich auf für die Gewächse mit guten Pippålabeeren», und dies wird erklärt: Deshalb haben die Pflanzen oben Früchte».

Die Pippålabeeren sind also Inbegriff der Pflanzenfrüchte überhaupt, und diese gedeihen, weil der Pfosten einen Aufsatz hat. Dieser stellt also die fruchttragende Krone eines Aévatthahaumes vor.

Hierbei ist daran zu erinnern, daß der Opferpfosten gerade nicht aus einem Aśvatthastamm gemacht wird. Von irgendwelchem Realismus müssen wir uns ganz frei machen. Weder haben die Pippålafrüchte für die Volksernährung Bedeutung, noch ist dieser Baum als botanische Spezies im Spiel: es geht um die symbolische Weltbedeutung.

Sofern aber allerlei Pflanzenfrüchte dadurch gedeihen sollen, ist der Opferpfosten ein Allfruchtbaum. Diese Vorstellung ist verwandt mit dem Altiranischen Mythos vom Allsamenbaum, dem mitten im Weltmeer stehenden Weltbaum, von dem die Samen aller Pflanzen ins Meer fallen und von da aus sich über die ganze Erde verbreiten. Als Allfruchtbaum, Allsamenbaum ist dieser Weltbaum zugleich Lebenshaum

Was im besonderen diesen Opferpfosten betrifft, so wird auch gesagt: «Der Aufsatz, das sind die Pippålabeeren ». Man spricht zu ihm: «Mache, daß die Pflanzen gute Pippålabeeren tragen»; und so wird noch in verschiedenen Wendungen ausgesprochen, daß vermöge des Opferpfostens und seines Aufsatzes pflanzliche Fruchtbarkeit besteht.

Aber dieser Aufsatz bietet noch eine andere Symbolik dar. Als Oberteil des Himmel-stützenden Pfostens ist er die Sonne. Dabei muß zunächst daran erinnert werden, daß, wie schon kurz gesagt, auch die Sonne als Himmelstütze galt.

Bei der Aufrichtung des Pfostens wird eine Rigvedastrophe gesprochen, deren Inhalt in Kürze besagt: Wir wünschen in den Himmel zu kommen, zur Sonne zu gelangen. - Es ist aber doch angebracht, diese Strophe anzuführen und zu erklären. Sie lautet in Übersetzung: «Wir verlangen nach deinen (nämlich Vishnus) Wohnungen zu gelangen, wo die vielhörnigen starken Rinder sind; von dort wahrlich strahlt herab die höchste Fußstapfe des weit ausschreitenden gewaltigen Vishnu».

Gemäß einem Mythologem, nach dem Vishnu mit drei Schritten die Welt durchmessen hat, von der Erde durch den Luftraum in den Himmel, ist die Sonne seine oberste Fußspur oder Fußstapfe. Die vielgehörnten Rinder sind in dieser Strophe ein mythisches Bild der Sterne. Man spricht also mit dieser Strophe aus, daß man in die Region der Sterne und zur Sonne gelangen will.

Deutlicher wird das dadurch, daß man bei der Aufrichtung des Pfostens zu seinem oberen Knauf hinaufblickt und dabei die leichter verständliche Rigvedastrophe spricht: «Die Opferveranstalter blicken stets auf die höchste Fußstapfe des Vishnu, die am Himmel gleichsam als Auge angebracht ist».

Die Sonne als Auge des Himmels oder Auge der Götter am Himmel ist ein ganz geläufiges Bild.

Daß dieser aufgesetzte Klotz zunächst die fruchttragende Krone des Weltbaums vorstellte, ietzt aber die Sonne bedeutet, dürfte uns nicht wundern. Mvthische Bilder haben manchmal mehrerlei Bedeutung. Symbole erst recht: auch bei uns. Hier aber ist es so, daß, wenn wir tiefer blicken, beides eigentlich nichts Verschiedenes ist. Denn der Pfosten ist als Weltbaum Himmelsstütze, die Sonne selber ist aber auch Himmelsstütze; und es gibt noch anderweitige Zeugnisse dafür, daß der Opferpfosten die Sonne sei oder daß der den Himmel tragende Pfeiler Sonne und Mond als Augen habe.

Nun müssen wir noch einen Blick auf den Opferplatz werfen. Der ist ein längliches Viereck, das sich von West nach Ost erstreckt. Auf diesem befinden sich drei Opferfeuer, deren höchstes und würdevollstes nahe dem Ostrand des Opferplatzes liegt. Es ist das irdische Ebenbild des Sonnenfeuers. (Beschaffenbeit. Ort. Zweck und Sinn der beiden andern Feuer braucht uns hier nicht zu beschäftigen.) Ganz am Ostrand des Opferplatzes wird der Pfosten errichtet, gleich dem Sonnenfeuer auf der Mittellinie des Opferplatzes, und, weil am Rande stehend. noch etwa einen Schritt weiter östlich als das Sonnenfener

Da muß nun der Opferpfosten eine gewisse Neigung nach Westen haben.

Warum das, wird nirgends erklärt. Wenn wir es uns aber räumlich vorstellen, so ist deutlich, daß durch diese westliche Neigung des Pfostens sein Aufsatz gerade über dieses östliche Sonnenfeuer zu stehen kommt; es ist mir nicht zweifelhaft, daß der Sinn der ist: daß der Aufsatz des Pfostens, als Symbol des himmlischen Feuers, der Sonne, über dem irdischen Opferfeuer, das Symbol der Sonne war, sich befinden sollte.

Wenn das der Sinn ist, so verstehen wir wohl auch, was die Texte nicht erklären, warum schon der Baum, der im Wald ausgesucht wurde, eine gewisse Neigung nach Westen haben sollte.

Die Erklärung der westlichen Neigung zunächst des fertigen Opferpfostens, dann auch schon des Waldbaumes ist, zugegebener Weise, nur eine Deutung, die sich auf keine Textaussage stützen kann. Aber wenn wir uns die räumlichen Verhälmisse zwischen dem Hauptopferfeuer und dem Opferpfosten, näher: seinem Aufsatz als Sonnensymbol, anschaulich vorstellen, dann ist diese Deutung ganz natürlich und einleuchtend, ja wie mir scheint, unausweichlich. Eindringliche Versenkung in den Gegenstand macht hier den Sinn eines Brauches verständlich. obwohl er in den Texten unausgesprochen bleibt. Die Deutung, die wir hinzubringen, überschreitet meiner Meinung nach nicht die Grenzen verantwortlicher Wissenschaft.

Die weiteren Vorgänge am Opferpfosten des Tieropfers sind von geringerer

Bedeutung. Der Pfosten wird mit einem Strick umbunden, wobei wiederum der Aufblick zu dem Aufsatz als oberste Fußstapfe des Vishnu stattfindet.

Dieses Umgürten des Pfostens betrachte ich als eine Abwandlung und Abschwächung des weit verbreiteten, auch in Indien bekannten Brauches, den heiligen Baum, Pfosten, Pfeiler – auch den Kreuzesstamm – mit Kleidern, Tüchern, Bändern zu umwinden und zu schmücken.

Es ist nun noch davon zu sprechen, daß man an dem Opferpfosten zum Himmel emporsteigt. Die Vorstellung, daß man am Weltbaum emporklertend in den Himmel aufsteigen könne, ist ebenfalls genadezu weltweit verbreitet. Sie reicht bis in neuere deuwsche Mischen hincin, ist aber ursprünglich kein märchenhafter Scherz, sondern mythischer Herkunft mit religiösem Gehalt.

Beim Tieropfer kommtdieser Gedanken ur angedeutetzur Geltung, indemman beim Aufblick zu dem Knauf des Pfostens, der die Sonne bedeutet, den Wunsch ausstricht. in Vishnus Himmel zu relangen.

Bei einem andern Opfer dagegen wird dieser Aufstieg in symbolischer Ausübung dargestellt, nämlich beim Våjapeya-Opfer.

Das ist ein ganz großes Opfer, dessen Vollzug 17 Tage in Anspruch nimnt. Das hichste, jedenfalls eines der hochsten Königsopfer. Ein König, der er vennstatter, wird dadurch zum Weltherrscher. Es kann aber auch von einem Brahmanen untermommen werden, der dadurch zu höchstem Ruhm und Ansehen gelangt, also im Rang ertwa einem Weltherrscher gleich. Verrichtet wurden alle Opfer von Brahmanen, sie sind brahmanisch reglementiert und in brahmanischer Literatur kodifiziert. Dem Väjapeya-Opfer, als einem ursprünglichen Königsopfer, merkt man an manchen Zügen ritterlichen Umprung oder Einfuß an, z.B. daran, daß dabei ein Wagenennen statisfindet, bei dem antietlich der König gewinnen muß.

Nach dem Wagenrennen findet das Emportteigen am Opferpfosten statt. Dieserhateinenanderen Aufstatz alledrebeim Tierooffer beschriebene. Erist rafförmig aus Weizenmehl gebacken. Allgemein sieht man in der Radform ein Sonnensymbol. Das ist einleuchtend, ums omehr als ja auch jener Holsklotz, der beim Tieropfer den Aufsatz bildet, zu einem Teil der in ihm enthaltenen Symbolik die Sonne bedeutet.

Der Opferpfosten ist mit Gewändern bekleidet, und das enspricht meiner Annahme, daß die Umgürtung des Opferpfostens mit einem Strick beim Tieropfer eine Abwandlung der Umhüllung mit Tüchern ist.

An den Pfosten wird jetzt eine Leiter angelegt, und der Opferveranstalter spircht zu seiner Gattie: «Komm, Frau, wir wollen den Himmel ersteigen. Sie antwortet: «Wir wollen ihn ersteigen». (Dual.) Darauf steigt er hinauf und berührt den Aufsatz mit den Worten: «Wir sind zum Licht gelangt, o. ihr Götters. (Pluzal.) Dann erhebt er sich um Kopfnöbe über den Aufsatz und spirchte: «Wir sind unsterblich geworden». Dazu wird bemerkt, er habe die Welt der Götter erreicht. Von das aus blickt er in alle vier Himmelsrichtungen. Das bedeutet. offenbar, daß er sich die ganze Welt zu eigen macht; man braucht dabei nicht zu fragen, ob unbegrenzt oder soweit er schauen kann; denn es ist symbolisch, nicht realistisch.

Wenn er herabgestiegen ist, setzt er seinen Fuß auf ein Stück Gold, under wird auf einen Thronsessel gesetzt, beides Ausdruck dafür, daß er Herrscherwürde erlanet hat.

Nach ihm steigt seine Frau hinauf. Das finde ich in keinem der mir zugänglichen und bekannten Ritualtexte bezeugt. Es geht aber norwendig danss hervor,
daß der Mann im Dual gesagt hat: «Wir beide wollen hinaufsteigens, und die
Frau im Dual antwortet: «Wir beide wollen hinaufsteigens. Wenn der Opferveranstalter oben angelangt im Plural sagt: «Wir sind zum Licht gelangt» und
«wir sind unsterblich geworden», so ist das eine Art Pluralis majestatis und
schließt die Frau nicht mit ein, während der Dual nur anwendbar ist, wenn eine
zweite Person mit einberriffen ist.

Außerdem wird die Frau vor der Aufstiegszene mit einem besonderen Gewand bekleidet, und ein Text deutet an, daß dieses Gewand auch beim Besteigen einer Leiter züchtig sein soll. Ferner, wenn bei einer sakralen Handlung die Gattin des Opfervernastalters irgendeine Verrichtung hat, so vollzieht sie diese, ohn heilige Textesworte zu sprechen, sei es, weil das nur ein Begleitakt ist, oder auch, weil man hir nicht zumutet und zutraut, heilige Textesworte aus wendig zu lernen. Die Ritualtexte behandeln aber zumeist die bei den heiligen Handlungen gesprochenen Worte. So könnte se verständlich sein, daß ich das Emporsteigen der Gattin des Opferers nicht in Texten ausdrücklich bezeugt finde, während es doch aus der dualischen Ausdruckweise hervorecht.

Nun aber kommt noch ein Zeugnis hinzu. Diese mehr-tausend Jahre alten Opfer sind fast ganz abgekommen. Wenn schon eh und je das nietzlige Volk dabei nur Zuschauer abgab, so sind sie jetzt auch der Religion der Gebildeten fremd. Nur schriftgelehrte Brahmanen wissen davon, und es kann, als immer seltener werdende Ausnahme, gestehehen, daß so gelehrte Brahmanen, vielleicht mehr aus gelehrtantiquarischemInteresse, als aus innerer religiöserBeteiligung, ein solches Opfer vollziehen.

So hat denn in Poona im Jahre 1935 ein Brahmane das Väjpeps-Opfer veranstatlet. Streng rituell, wozu eine profunde Gelehrasmkeit erfordetlich ist. Gewise Abweichungen waren zwar doch geboren: Den Ziegenbock auch wirklich zu schlachten, wite doch zu anszößig gewesen; er wurde nach Vollzug aller Weibhandlungen freigelassen. Bbenso war es unmöglich, dabei nach alter Vorschrift Branntwein zu trinken; es wurde satt dessen Milch getranken.

Darüberist ein Bericht erschienen, indem versucht wird, gebildeten, aber nicht brahmanisch gelehrten Volksgenossen in englischer Sprache zu erklären, was ein vedisches Opfer sei und bedeute und was da vor sich reche.

Da sagten diese gelehrten Brahmanen: «The sacrificer and his wife - or, alter-

natively, only the sacrificer – climbs up on the yôpa (den Opferpfessen) by means of a ladder with seventeen rungs and murmuss the prescribed mantras (heiligen Sprütche). Sie kennen also eine alte Rirualvorschrift, die das expressis verbis sagt, was sich aus zuganglicheren Testen nur erschlossen habe, daß nämlich auch die Frau hinaufsteigt. Indem beide Gatten diesen Aufstieg ausführen, kommt das Festsiene des Himmels sehr nachdrücklich zur Geltune.

Zuletzt führe ich noch eine Szene aus dem kultischen Drama des Våjapeyaopfers an, die schon vor dem Emporsteigen des Opferhern (und seiner Frau) an dem Opferpfosten stattfindet, nämlich bei dem rituellen Wagenrennen.

Da wird an einer anderen Stelle des Opferplatzes ein Pfosten aufgestellt, der niedriger ist als der Opferpfosten und der die Form einer Wagenachse hat. Auf diesem wird wagerecht ein Wagenrad drehbar befestigt. Dieses besteigt während der Wetfahrt der Oberpriester; nicht der Opferveranstalter, der ja jetzt auf dem Wagen seht. mit dem er in konventioneller Weise das Rennen ewinnt.

Der Oberpriester setzt sich auf dieses Rad und singt Siegesgesänge, während ein anderer Priester das Rad dreimal nach rechts herundreht. Die Siegeslieder des Priesters sollen den Rennsieg des Opferherrn befördern helfen.

Daß dieses nach rechts sich drehende Rad ein Sonnensymbol sei, sagen unsere Texte zwar nicht. Aber es ist die Ansicht wohl aller europäischer Bearbeiter, und mir scheint, se ist evident. Desgleichen dringt sich auf die Annahme, daß dieses Wagenennen dadurch als ein hocharchaischer Zug eines Sonnenkultes charakterisiert werde.

Diese Auffassung führt jedoch hinaus über den Bereich meiner Darlegungen, die nur die an den Opferpfosten sich knüpfende Weltbaumsymbolik behandeln solltern.

Jedoch verdeutlicht diese Szene nochmals, daß der Oberteil des Pfostens ein Sonnensymbol ist.

# ÜBER RIGVEDA I 28

Von Herman LOMMEL

Bekannt und anerkannt ist!, dass die traditionell dem Sunahsepa zugeschriebene Gedichtgruppe RV 1,24.30 nicht wirklich den Sunahsepa zum Verfasser haben kann und sich auch nicht organisch in die Sunahsena-Legeude des Aitareya-Brahmana (7,13-18) einfügt. Das gilt somit auch von dem uns im folgenden beschäftigenden Gedicht 1.28, welches von Somakelterung mittels Mörser und Stössel handelt. Die Legende erzählt, dass Suuahsepa nach seiner Befreiung von der Gefahr, als Opfertier geschlachtet zu werden, einen an jahsava, eine Schnellkelterung des Soma, vollzogen habe, und dies ist der einzige Berührungspunkt zwischen unserem Gedicht und der Legende, denn deren Verfasser hat unter "Schnellkelterung" offenbar eine Mörserkelterung verstanden. Es ist anzunehmen, dass eine solche in der Tat schneller zu vollziehen war als die sonst übliche Kelterung mit aufeinander geschlagenen Steinen. Gar nicht in den Zusammenhang der Legende passt es aber, dass bei dieser Somakelterung eine Frau beteiligt gewesen sei, wovon die 3. Strophe unseres Gedichtes spricht, noch auch die in Str. 5 gegebene Erwähnnng eines Vorgangs, der in jedem Hause geschieht. Es ist also klar, dass bei Erklärung dieses Gedichtsdie Sunahsepa Legende ganz ausser Betracht zu bleiben hat.

Nicht alle Teile des Gedichts sind für unsere Erötrerungen gleich wichtig, auch können nicht alle Schwierigkeiten glatt gelüst werden; doch gebe ich, der Übersicht halber, zunächst eine Übersetzungdes ganzen Gedichts, die an weniger problematischen Stellen natürlich mit der Geldner'schen übereinstimmt. Um die Darlegungen über Haupfragen uicht zu sehr mit Euselbeiten zu unterbrechen, sollen manche Einzelvohlenen zu in Finsencen anzemerkt werden.

Str. 1: "Wo die Kelter<sup>2</sup> mitbreitem Grund aufrecht steht zum Keltern, da mögest du, Indra, von den mörsergekelterten (Somas) gierig schlucken!"

<sup>1</sup>Vgl. die Vorbemerkungen zu dieser Gedichtgruppe in Oldenbergs Noten und in Geldners Übersetzung

\*graven, meist von den Keltersteinen gesagt, bezeichnet nicht au sich etwas. Steinernes, sondern ein Gerät zum Pressen oder Mahlen. Auch der zum Bearbeiten von Getreidekörnern gebrauchte

.33

- Str. 3: "Wo die Frau Wegbewegung und Hinbewegung übt (åikṣate), da mögest du, Indra . . . "
- Str. 4: "Wo sieden Quirl beiderseits anbinden wie Ztigel zum Lenken\*, da mögest du, Indra . . ."
- Str. 5: "Wenn dn zwar, o Mörserlein, in jedem Hause (grhegrhe) angeschirrt wirst, so ertöne hier ganz hell wie die Trommel des Siegers!"
- Str. 6: "Und um deinen Wipfel, o Baum, wehte der Wind; nun keltere, o Mörser, den Soma für Indra zum Trinken!"
- Str. 7: "Die beiden Herbeiopfernden, den h\u00e4chsten Preis gewinnend, sperren den Rachen uaeh oben auf, indem sie wie Indras Falben (Rosse) die Somaranken zerkauen."
- Str. 8: "Ihr beiden Bäume (ans Holz gefertigte Geräteteile), aufgerichtet keltert heute mit aufgerichteten Kelterern für Indra den (gekelterten) Süsstrank'!"
- Str. 9: "Nimm den Rest in beiden Teilen der Kelter (camvoh") heraus, giesse den

Mörser ist aus Holz; er heisst Väj. S. 1. 14. wie hier, gränd prikubudhnak (und so noch öfter); die Beseichnung gränd unnarpatuak weist auf ein hölzernes, nicht steinernes Gerät hin.

"Die gemen Bedeutung von aufkarsauge ist unbekannt, darum ist auch nicht klar, wie die beiden einender entsprechenden, mit dem Daul dieses Worten beseinhenter Teile des Kleitervreichetung Wittgeschen haben; dies um so weniger, als aucht/soßwan Sebwiersigheit beitellt. Da bedenteile Mittgeschen haben; dies um so weniger, als aucht/soßwan Sebwiersigheit beitellt. Da bedenteil Mitterfelt, in Dazi Mitterbechen. Die Bedenung weisblicher Gescheinteilt," die man für diese Stelle ausgenommen hat, ist so viel ich sehn, nomst erst im Taitt. Br. belegt. — Wir missen auflüsseitsvohensche kreitlichnunge.

"Galdner bemerkt hierzu: "Der Vergleich ist schief gestellt. Der Strick wird ... an dem Bührstock befestigt wie die Zügel an dem Pferd." Die Ergianung von "Pferd" ist möglich, aber kann nödig. Denn als Sinn würde vollkommen befriedigen: sie binden den Eissen mit Zügeln (reimiöhig) an um (lind) zu lenken; statt dessen ist raimsi durch eise Art von Attraktion dem mensköm gleichgestellt um da Höylajt (raims) zu wösdenker gezongen.

Die ersten vier Strophen sind durch gleichen Anfang (yutra) und Refrain zusammengebunden. Str. 5 und 6 haben noch das gleiche Versmass (1.6: Anuştubh), 7.9 dagsgen sind Gäyatri. Einen Anhalt, das Gedicht in Teilezu zerlegen, bieten die Verschiedenheiten des Metrums nicht (a. Oldenbarez Notal.)

\*madhumat sutam halte ich für Worthanlologie = madhumat sutam sutam.

Die Kontroverse über cama swischen Hillebrandt, Ved. Myth. P., 164 ff., Oldenberg, ZDMG-63, 459ff., und wieder Hillebrandt, Ved. Myth. P., 417 ff., ist vorläufig abgeschlessen durch

134

Soma auf die Seihe, lege ihn auf die Rindshaut nieder!"

Hillebrandt hat in Ved. Myth. 1', 158 ff., 1\*, 411 ff., diesem Gedicht eine Untersnchung gewidmet, die imeinselnen sehr Wertvolles bietet, der wir aber doch in zewissen Hauptounkten widersprechen missen.

Zunächst spricht er mit aller Bestimmtheit aus, dass adhisavanya in Strophe 2 nicht "die beiden Pressbretter" (wie Geldner gleichwohl übersetzt) bezeichnen kann Diese gehören zur Steinkelterung, und man kann sich nicht vorstellen, wie solehe am Mörser angebracht gewesen wären und welche Funktionsic da gehabt hätten, Auch glaube ich so wenig wie Hillebrandt, dass damit Mörser nnd Stössel gemeint seien; damit ist auch die Ansicht I I Meyers (Trilogie III, 187) abgelehnt, dass mit jaghanā das männliche und das weibliehe Gesehlechtsglied gemeint seien, was jedoch auch Geldner anznnehmen scheint. Die zunächst etwas unbestimmte Aussage: "Wahrscheinlich war sein (des Mörsers) Aussehen derart dass er mit einem weiblichen Geschlechtsteil verglichen werden konnte" präzisiert Hillebrandt (I', 171; I'. 416) dahin, dass die dvau ja ghana "zwei schenkelartig am Mörser in die Höhe gehende Scitenstücke oder Henkel" gewesen seien. Das passt zu der Bedeutung. die jaghana RV, 6 75, 13 hat Dies ist die mir wahrscheinlichste Auffassung dieser Worte, die sich mir noch unabhängig von Hillebrandt aufgedrängt hat. Damit wäre, auch ohne ein eigentliches Wort für den Geschlechtsteil, diese Verstellung doch durch die Höhlung des Mörsers zwischen schenkelartigen Seitenteilen angedoutes.

 Hillebrandt, S., 412°, betrachtet mit Recht die Mörserkelterung des Soma als ein sehr altes Verfahren, und es wird wohl auch richtig sein, dass dies die natürlichste Form der Pressung war.

Bei den Iraniern ist die Hoomskelterung mit Mörser und Stüssel allein bekannt, im Awesta bezeugt und bis heute üblich. Das legt die Annahme nahe, dass Gelbare, Überstansp III, 7. Für unsees Stelle, für "das Unikum der Mörserkelterung", englist sichdarauskeine Kircheit, und en ist darundfür achtivensup in Site, 3 und für die beiden "den Rachen autserzende" (in infaktadis) in St. 7 nichts Genomeren metabonder.

Bei der Annahme von zwei seitlich emporgerichteten Henkelfortsätzen ist zu verweisen auf Frhr. v. Heine-Geldern. Die Megalithen Südestasiens, Anthropos XXIII. 1928, S. 381 ff., wenach in Hinterindien und Indonesien aufgerichtete gabelförmige Pfähle weibliche Bedeutung habten.

\*Binfache Zitate heziehen sich auf die 2. Auflage von Hillehrandts Vedische Muthologie I.

dieses Verfahren urarisch net. Die gebrünchliche indische Weiserder Kelterung mit Steinen auf einer Bretterunterlage über kunstvoll angelegten Schall-Löchern ist zwar, nach indischer Weise, raffiniert durchgehildet, aber im Grunde doch ausserredenlich primitiv. Man kann sich denken, dass sie aus der Wanderzeit der Indo-Arier stammt, wo sie mancherlei Gebrunchsgegenstünde bisweilen nicht nur Hand hatten und denn statt eines fehlenden Mörners au Steinen, wie sie in jedem Gebirge und jeder Wister sich fanden, als Notbeholf griffen, und dass dieses behelfsmissiege Verfahren dann sauktioniert und beibehalten wurde.

Weil die Mörserkelterung das sichstliegende und einfachte ist.—sofern nämlich ein Mürser vorbandenist.—so verweit Hillehrandt nun doch and den anjahasus des Sunahiepa, um zu sagen, dass die Mörserkelterung nicht beim grossen Somsopfer verwendet worden sei. Das ist nicht recht schlüssig denn das vom König zur Versihaung des Varuns geplante Menschenopfer unter Mitrivkung der berühntstelle Brahmsen war gewise eine ganz hochfeierliche Vernnstaltung. Frost der "aussergewähnlichen Umstände", unter deene es zu Ende geführt wurde, und worsuf Hillebrandt verweist, kann man en nichtetwa mit dem Grhya-Rimal aufeine Stufestellen. Überhaupt muss, wie wir eingangs betont haben, die Sunahispa-Legende bei Erklürung unsers Gedichtes ganz besietelbelien. Hillebrandt bezichtsteld aus auf auch nur, um eine sunstzliche Stütze zu gewinnen für die ritualgeschichtliche Hyvothese. die er auf diese Gelicht zufbaut.

Er meint nimitich, die Sonnkelterung mittels des Mörners sei "wahrscheinlich in Anwendung" gewesen, "solange Soda nicht unr zum Opfer, sondern auch
sam Haustrauk dientet." Mit "Haustrunk" meint er nicht ein profanes Getränk,
denne swird ja Indra dazu eingeladen. Vielmehr nimmt er als veinfachere Verhältnisse häustlicher Gottendienste" anneheinend ein archaisches Grhya-Ritual an, bei
welchem die Hausgenossen am Opfertrank teilgenommen hätten. Dass es sich dabei
um einen häustlichen Kult gehandelt habe, findet er bestätigt und ganz ausdrücklich
gesagt in dem Vortender 5. Strophe, dass der Ulükhalaka "Hans für Haus" gebraucht worden sei. Ich werde jedoch eine ganz andere Auffassung dieser Worte vorlegen, wodurch Hillebrandts Annahme entkräftet wird, dass die Somakelterung in
jedem Häusse stattgefunden habe.

Er sagt ferner: "Eine Frau, die den Mörser in Bewegung setzt, gehört uicht in das Ritual feierlicher Soma-Opfer." Das ist richtig im Hinblick auf die klassische Ambildung dieser Opfer, wie sie in des Vorschriften der rituellen Sütra's vorliegt. Aber wenn man schon ein vorklassisches Opfer rekonstruieren will, ein so
hoch-archaisches, dass im Rigveda nur mehr eine letzte Spur davon vorliegt, das
im Grunde also prähistorisch ist, so lassen sich die Vorschriften der Sütra-Periode
daruf nieht mit voller Strenge anwenden. Hillebrandts Ausschliessung der Frau
vom solennen Somaopfer verestst also spät Beseutgtes in eine sehr viel fruhere
Zeit, nut swar in der Form einer gans bestimmten negativen Behauptung, die sich
auf tewas nur Rekonstruieren, also Ptrophetisches, bezieht.

Die von Hillebrandt angenommene rituelle Grundlage unseres Gedichts ist also wenig wahrscheinlich. Insbesondere lässt es der Vergleich mit anderen rituellen Bräuchen als sehr wohl möglich erscheinen, dass chemals die Frau des Opferherrn beim feierlichen Somsopfer den Mörser bedient habe, so wie sie im fertig entwikkelnen Ritual an Getreidemörser tatig war.

Die Zeugnisse, auf die ieh mich berafe, sind folgende: Bloss häusliche Brünbe betrifft, also für unsere Darlegung von minderem Gewicht ist, AV. 9. 6, was
jedoch um des relativen Alters vorangestellt sei. Da wird Empfang und Bewirtung
eines Gastes als heilige Handlung (deusyajana, yajña) geprissen. Dabei gelten
(14) Reis. und Gerstenkörner, die bearbeitet werden, als Somaschösslinge und (15)
Mörser und Süssel als die Keltenteine. etc.

Dem Śrauta-Rival aber gaboit es an, dass Mörser und Stösed verwender werden beim Ruhlüssed are Reikkörner für den Opferkuchen des Neu- und Vollmond-Opfers (Hillebrandt, Neu- und Vollmond-Opfers S. 29). Dazu sagt ŚB, 1. 1. 4. 7: "So wie man dort den Konig Sonan mit Keltersteinen presat, so presat er jetst usst Havisopfer mit Mörser und Stössel, Dann ruft der Adhavray den Havisbereiter (Ansisher) herbei. Dessen Funktion wird vom Agnidhra sungeible. Aber ŚB. 1. 1. 4. 15 fügt hinzu: "Darsuf munk ne he m als 3 die G att in als Havisbereiter herbei. Darum kommt au c h je t z tirgendwer" herbei, wenn dieser den Havisbereiter ruft."

Andere Ritualtexte aber lassen das, was 5B. als der Vergangenheit (jedoch nicht ganz ausschliesslich) angehörig berichtet wird, als einen noch zu ihrer Zeit anwendbaren Brauch gelten, so Jp. 5r, S. 1. 20, 12 und 1. 21, 9°.

<sup>\*</sup>Alsoauchetwa, stattder Gattin, eine Magd.

<sup>&</sup>quot;Einige weitere Texte, die mir aber nicht zugänglich sind, nennen Eggeling in Anm. zu SB. 1.

Hillebrandt hat zwar S. 415 jog/hana als "zwei Schamteile" übersetzt, aber er selber war es, der die wohl richtigere Auffassung "Hinterschenkelt" zuerst ausgesprochen hat. Damit sei denn die darin enthaltene geschlechtliche Vorstellung etwas zurückhaltender ausgedrückt, aber sie bleibe dennoch unverkennbar. Und weiter sagt Hillebrandt (ebenda, Anm. 3), dass man auch die Hin. und Herbewegung der Fruin is Xr. 3 "weidelutte finden" kann.

Der Stissel im Mörere wird als Quirl (mods) bezeichnet und nach Art eines solchen drehend bewegt (Str. 4). Hillebrandt verweist (S. 413) dieserhalb anf den Feuerbohrer und den Butterquirl, Hierbei ist daran zu erinnern, dass das Feuerbohren als Zeugungaskt, Quirl und Unterlage als mönnlicher und weiblicher Geschlechtseil zelten

Der Mörser soll heil ertiseen wie eine Trommel (Str. 5); das erinnert an den solennen Glocketon des metallichen Mörsers im rosvostriechen Riutul und unterscheidet sich von dem dumpfen Erdröhnen der Keltersteine auf ihrer Resonanzuterlage. Dieses Erklingen soll "hier" (ikho) stattfinden, d. h. an der gleichen Stelle, die vorher viermal mit yardr beseichnet ist, also am Opferplats. Gans deutlich ist grhege/he "Haus für Haus" etwas anderes, nümlich: vielerorts, in jedem Haus, Es wird damit and einen anderen Vorzene hinserwiesen.

Ich halte daher die Annahme für unmöglich, dass die unter Mitwirkung einer Frau hier (iha) volltogene Somakelterung mittels des Mössers in jedem Hause stattgefunden habe. Damit wird, wie sehon gesagt, die Hypothese Hillebraudts: Mösserkelterung als Hauskult, Soma als "Haustrunk", hinfüllig.

Za beachten ist ferner der Unterschied, dass der Somanörser in Str. 1-4
und in Str.-6 ulakhala heisst, dass hier aber das Deminutiv ulakhalaka "Mörseteln"
steht. Auch damit mens etwas Besonderes gemeint sein, wenngleich dieses Wor'
in der zweiten Hälfte der Strophefortgeltend, aber nicht wiederholt, den Somamörzer hedeutet.

Ich bis der Ansicht, dass "Mörerchein" ein versteckter Ausdruck für den weiblichen Geschlechtsteil ist; von dem kann gesagt werden, dass er in jedem Haus in Gebrauch genommen wird. Die geschlechtlichen Ampielungen in den vorangegangenen Strophen finden darin ihre Fortsetzung, auverbohlener vielleicht, aber 1,4 1,3 nm Rilbyracht. Ne. use Zindenschoffe S. 8 N. 2.

138

doch durch ein Deckwort einigermassen verschleiert,

Bei dieser Annahme ist in dieser Strophe ausser in gehogehe und iha noch eine weitere, allerdings unausgesprochene Antithese enthalten: hier, auf dem Opferplats, soll der Mörser laut und triumphierend erklingen im Unterschied zu dem, was in iedem Haus in aller Stille reschieht<sup>11</sup>.

Die Gesamterklärung unseres Gedichts wird, wie ich hoffe, die Auffassung dieser Strophe rechtfertigen.

Geldner sagt in seiner Vorbemerkung zu diesem Hymnus, dass "die Anwesenheit der Frau den schlipfrigen Ton dieses hunoristischen Ließen" veranlasthabe. Diese Bemerkung, in jedem einzeligen Worte falsch, bezeugt im ganzen, bei wölliger Verständanislosigkeit, eine Betrachtungsweise, die des Gegenstandes unwürdig ist.

Zunächst ist es subjektive Meinung des Beurteilers, dass die Anwesenheit einer Frau Anlass gebe zu unanständigen Reden. An keiner der soeben genannten Stellen, wo die Frau den Getreidemörser bedient, findet sich die leiseste Hindentung auf solche Dinge. Also kann auch bei der Somakelterung nicht die Mitwirkung der Frau die Erwähnung geschlechtlicher Dinge hervorgerusen haben, Dass im Ritual hisweilen obszöue Wechselreden in Prosa mit der Frau des Opferers stattfinden. bewegt sich in einer ganz anderen Sphäre als ein Opferhymnus, rechtfertigt also die Auffassung Geldners nicht. Wir können die tieferen. vielleicht psychologischen, vielleicht soziologischen Gründe des in unserer Auschauungswelt Anstössigen nicht beurteilen. Im Rigveda findet sich solches an schwierigen Stellen, die hinsichtlich ihres Zusammenhangs unklar eind, und es wäre bei diesen zu unterenchen, oh dabei nur Männer zugegen waren, oder ob, dabei an anwesende oder begehrte Hetären gedacht ist. Da können andere Situationen vorgelegen haben als bei der Mörserkelterung des Soma. Die hiemit angedeuteten Fragen müssen hier unbeantwortet bleiben; sie zeigen aber, dass in der Beurteilung dieser Dinge Zurückhaltung am Platz ist. Ein vorschnelles Urteil enthält auch Geldners Wort "schlüpfrig". Im Bereich naiver Ursprünglichkeit kann Geschlechtliches offen ausgesprochen werden, ohne anstössig zu sein. Das

\*Die Verwendung dieser Strophe in Äp. Sr. S. 15, 26. 1, 2 trägt zu ihrer Erklärung nichts bei. Dass dort tatsächlich nur ein kielner Mörser gebraucht wird, begünstigt ihre Auwendung in dem dortigen rituellen Akt, besagt aber nichts über den Sinn der Originalstelle.

nur Andeutende ist bei uns schlüpfrig-wenn es so gemeint ist. Die halbe Verhüllung kann aber auch dezent sein. Da überall wäre eine etwas unterscheidungsfähigere Psychologie erforderlich, als die völlig subjektive Charakterisierung dieses Gedichts durch Geldner verrät. Nicht anders verhält es sich mit dem angeblichen Humor. Allerdings muss in Niederungen des Gesprächs manchmal Unanständiges den Humor vertreten; aber das gilt doch hier nieht! Einen gewissen Anflug von Humor kann man allenfalls in dem Wort ulükhalaka finden. Gerade dieses hat ja aber Geldner gar nicht verstanden!

Ferner ist ein verfehlter Dentungsversneh von J. J. Meyer, Trilogie III, S. 187 f., abzulehnen. Weil Indra, wie an tausend anderen Stellen, zum Somatrunk eingeladen wird, will Meyer das Gedicht aus dem Indrakult erklären. Und zwar ist ihm Indra ein "Fruchtbarkeitsgott". Dieses vielgebrauchte und viel zu allgemeine. weil auf mancherlei Götter anweudhare. Schlagwort trifft zwar auf einen Teilbereich von Indras Wesen zu", aber es ist eine gröblich einseitige Übertreibung, Indraals einen phallischen Gott hinzustellen. Allerdings gehört zu Indras gewaltiger Manneskraft auch starke sexuelle Zeugungskraft. Wenn davon gelegentlich in ungeheuerlicher Steigerung die Rede ist, so ist das nicht anders als bei Herakles. den aber doch niemand mit Priapos verwechseln wird. Und gleich darauf würdigt Meyer den Indra zu einem "Befrnchtungsdämon" herabis, dem lebhafte geschlechtliche Betätigung der Menschen "Entzücken" bereite. Höchster Eifer in solchem Tun gehöre and Indraverebrung, und so erfordere es denn auch der Indrakult. dass bei der Somabereitung eine Frau durch Vorführung von Koitusbewegungen den Gott-aler Damen-gaudiere, Dadurch werde das Somson fer zu einem "Furchtbarkeitszauber". Meyer scheint dabei zu vergessen, dass nach Str. 3 des Gedichts die Frau beim Somaopfer solche Bewegungen gar nicht ausführt, sondern nur tut, was zum Keltern erforderlich ist, unddass der Verfasseres ist, der hier nur im Vergleich Geschlechtliches andentet. Mever übersteigert also diese Szene ins Gesehlechtliche, gleichwie sein Bild von Indra in derselben Richtung vereinseitigt und übertrieben ist. Doch ist ihm trotz seines besonderen Scharfblicks für alles Sexu-

140

elle" die wahre Bedeutung der 5. Strophe entgangen.

Nicht um Indra handelt es sich in erster Linie, sondern es sollte, wie mir scheint, von vornherein klar sein, dass zur Erklärung eines Gedichts, das von Somakelterung, und zwar von einer besonderen Art der Somakelterung, handelt, von Soma auszugehen ist,

Bevor ich mich iedoch der Erklärung des Hauptinhalts zuwende, will ich noch auf eine in Strophe 6 enthaltene Beziehung zu Soma hinweisen, die wohl noch keine Beachtung gefunden hat. Da heisst es nämlich: "Um deinen Wiptel, o Baum, wehte der Wind." Gemeint ist der Baum, aus dessen Holz der Somamörser angefertigt ist. Warum wird das bei der Somakelterung gesagt? Vermntlich deshalb. weil Soma vielfach eng mit dem Wind verbunden ist. Das wird oft in den Brabmana's gesagt, wobei von payu, wie von Soma, ausgesagt wird: payate "er läutert (sich)", z.B. S. Br. 7. 3, 1, 1: yo 'yam va yuh pavate esa somah, oder KS, 22, 10 (S. 66, Z. 8 und 11); ayam vāva yah pavate sa pavamanah vāyuh.

Aber auch im Rigveda ist mehrfach von der näheren Beziehung zwischen Soma und dem Wind die Rede, der daher als vavu oder als vata genannt sein kann. Zu Soma wird gesagt: dharmana vayum a visa 9, 25, 2; vgl.; vayum a roha dharmana 9, 63, 22, Ferner heisst es: vayum soma asrksata "die Somas haben den Väyu ansgesandt (aus sich entlassen)" 9 46, 2: vol.: sukra vavum asrksata 9, 67, 18, Sodann: sa (Soma) vā vum, indram, asviņa ... gacchati 9, 7, 7 und punānāsah ... gacchanto vayum asvina 7.8.2. Soms istder Freund des Windes, vayu: indrasva vávoh sakhváva kartave 9, 86, 20; "um Freundschaft mit Indra und Vavu zu machen"; desgleichen der Freund des vara: subyam sata abhipriyah 9. 31. 3; und er heisstvatani "Windfreund" 1 121 8: 1 187, 9 Dazn gehört va vuhsomasya raksità 10. 85, 5; ausserdem ; ete (somasah) vata ivoravah.

Der Wind, der die Krone des Banmes umsnielt, aus dessen Holz der Soma. mörser gemacht ist, dürfte also mit Bezug auf Soma, den Windesfreund, genannt sein. Die offenbare Tatsache, dass unser Gedicht von Soma handelt, bedarf jedoch dieser geringfügigen Bestätigung nicht.

Anch Soma" ist "Fruchtbarkeitsgott", zunächst indem er Regen spendet-"Die Art, wie er uns helehrt, dass diese Dinge nicht um der Unanständigkeit willen gesagt wer den, unterbietet an Würdelosigkeit noch Geldners schlüpfrigen Humor.

<sup>&</sup>quot;Vgl. Hopkins, JAOS, 36, 146 ff.

<sup>&</sup>quot;Durch die Verengung seines Bereichs wird, folgerichtig, der Gott zu einem Dämon gemacht. "Zauber", ein gleichfalls beliebtes und, wie "Magie", meist gebaltloses Schlagwort, mag im vedischen Kult allenfalls, nach Caland, für die "Wunschopfer" gutreffen, ist aber im übrigen auf die vedischen Opfer nicht anzuwenden.

<sup>7</sup> Nur gewisse Hauptzüge von Somas Wesen können hier kurz genannt werden; ich verweise au meinen Aufsatz König Soma in Numen II. 3, S. 196,205.

Denn Regen ist die elementarste anschauliche Erscheinung von Fruchtbarkeit. Regen ist Same des Himmels, der Regengott ein zeugender Stier. Das gilt von Parjanya wie von Soma und Indra", die bei sonstigen Verschiedenheiten in dieser Hinsicht ühnlich sind.

Bei mancherlei Verwandlungen, in denen er doch immer der gleiche bleibt, ist Som in einen, der bichsten, einen Erscheinungsformen der Mond\*. Der Mond ist, wie in Mythologien anderer Völker, ein Stier, und aus dem Mond kommt der Regen. Regen wird zu Pflanzensaft, und das ist wiederum eine beworzugte Erscheinungsform Somas, ismodern je der heilige Opfertenk ausgepresster Pflanzensfi ist. Pflanzen als Nahrung für Vieh und Mensch werden in Stier und Mann zu zengendem Samen, wie dem Soma von Anfang an himmlischer Zume ist.

Im Kult ist die Milch "Kuhe"; die Gewisser sind weiblich, sind Weiber. Der stierige, minnliche Somsarkt wird mit Milch (Kühen) odernit Wasser vermischt: ein Symbol der Begattung. Die mancherlei dienbeutglieben Aussagen: dass Soma der stugengede, unsterhilche Stier, dass er Same des Stiers, überhaupt Same ist, können hier nicht im einzelnen angeführt werden. Er gibt Vermehrung des Vieles und Kinderreichtum. Er ist zeugend im gesamten komnischen Bereich: Erreuger der Somen, der Gütter (9. 42, 1 und 4); er ist auf Nacht und Morgenrübe brünstig (epranyari 9. 5, 6) wie auf zwei sehöne Frauen, Gleichwie er als Regen tauendströmig ist, so siet er auch tauendatströmig ist.

Er ist restelhigt das wird auch von anderen lebenscugenden Göttern gesagt, von Soms im BV, nur einmät 19. 86, 39. Denoch ist en gerade für inh Dezeichnend und wird im Yajarresdo mehrfach ausgesprochen. Es bedeutet einerseitst Samen in den Muttereshos hineinlegend, aber auch: dem Mann Samen verleichend. Das geht aus dem Wunschopfer TS 2. 3. 4 hervor, bei dem ein Mann, der impetent zu werden befürchtet, dem Soms upjin (d. h. nach Caland auch: zeugungfähig) ein besonderes Opfer darbringt. Dabei sind die Rijgedaverse 1. 91. 10und 18 aufzusagen, welche die Worte "schwill an" und "auschwellend" enthalten (Galand, Afind, Zaubersi S. 103, Nr. 189).

Fernerist hier das Rossopfer zu erwihnen. Das zu opfernde Pferd ist Symbol des Weltalls; die Teile seines Leibes entsprechenden Teilen der Welt: sein Auge der Sonne, etc., sein Harn dem Regen, seine Hoden Himmel und Erde, sein Zeugungglied der Somakelter, sein Same Soma (TS 7, 5, 25). In diesem und Khali-chem Zusammenhang heiste si öffert: Soma der Same des Hengstes (cheno de Stic. rev). Man wird nicht verkennen, dass diese Vorstellung: das Zeugungsglied eines kommischen Wessen ist eine Somakelter, in gedanklicher Beziehung steht dazu, dass in unserem Gedicht die Somakelter als Zeugungsymbol erscheint.

Weiter ist noch zu verweisen auf RV. 10, 94, 5; da wird bei der Somakelterung mit Steinen gesagt: "Hernieder gehen (die Schlagsteine). zum Zusammentreffen mit dem unteren (Stein); viel Samen haben sie bereitet aus dem sonnenhellen (Somakraut)."

Anch hier, bei dem gewöhnlichen Kelterungsverfahren, ist die Gewinnung des Somssaftes ein Hervorbringen von Sperms, deutet also auf den Zeugungsätt hin. Vielleicht ist darin auch eine Anspielung auf mensehliche Liebesvereinigung enthalten, denn niskra "Zusammentreffen", was hier das Aufschlagen der bewegten Steine auf den festliegenden uuteren [apora] bedeutet, ist auch oftmals das Worthir Zusammentreffen "Stellichein") der Liebenden,

Die den Somakult durchziehenden Gedanken gelten also zu einem grossen Teil der Lebenserengung in der Allevitt. Wahrend aber dabe imt Vorliebe der Siter als der Besamende erwähnt, überhanpt die Befruchtung durch den Samen hervorge. hoben wird, ist es in diesem Gedicht auffellend, dass da die Beteiligung der Frau an der Zeugung mehr als gewöhnlich zur Geltungkommt. Das ist verstündlich vern Geltungkommt, Das ist verstündlich vern dem der Mörner, als eine Höhlung, konnte viel cher als der "uppra" Steinden Vergleich mitdem weiblichen Geschlechtstiel ausgeren, und es ist ausserdem mög-lich, dass eitlitich abstehende Auuladungen am Mörser, die vielleicht als Handhaben dienten, die Vorstellung ausseinandergespreitzet Schenkel erwecken mochten.

Mit Obazönität, wie europäische Veda. Erkkirer etwa glaubten, hat das nichts zu tun. Vielmehr ist die Zeugung im mensehlichen Bereich so wichtig für den Bestand des Volkes und der Mensehbeit, wie die Zeugung im atmosphärischen Bereich, in der Pflanzen- und Tierwelt, heilvoll ist für den Bestand der Allnatur. Die Ausseze darüber, dass unter dem Menschen die Lebesserneuerung in fedem Haus-

<sup>\*\*</sup>Auch Indra ist sis "Fruchtbarkeitsgott" Regenspender; letzteres leugnet zwar J. J. Meyer für den rigwedischen Indra, jedochmit Unrecht.

<sup>\*\*</sup>Diese richtige Einsicht Hillebrandts ist nur deshalb auf Widerspruch gestossen, weil er sie vereinseitigend zu äusserlich gefasst hat; auch hat er nicht alles erkannt, was dafür beweisend ist.

vor sieh geht, ist in diesem Zusammenhang angebracht. Und weil der Mörser es ist, der in diesem Gedicht die Vorstellung beherrseht, ist mehr von dem Weib als dem empfangenden Teil die Rede als sonst, wo zumeist Soma als männliche Zeugungskraft verehrt wird.

144

#### HERMAN LOMMEL

# Kopfdämonen im alten Indien<sup>1</sup>

Sagen von übernatürlichen Wesen, die nur aus einem Kopf bestehen oder deren Kopf, nachdem er vom Rumpf abgetrennt worden ist, noch ein Eigenleben hat, eiht es hei vielen Völkern.

Recht verschiedenartige Anschauungen können diesen mannigsachen Sagen oder Mythen zugrunde liegen; oder es kann auch eine Grundvorstellung, eine sinngebende Uranschauung nicht erkennbar sein; dies gilt von den beiden bekanntesten europäischen Mythen mit diesem Motiv, nämlich der Sage vom Kopf der Gorgo Medsus und derjenigen vom Haupte des Ymit. Ich werde daher auf diese europäischen Beispiele gar nicht eingehen, wohl aber einige Erzählungen von fernen, fremden Völkern erwähnen, von denen ich glaube, daß sie zum Verständnis eines altindischen Mythos belfen können.

## 1. Namuci

Der vedisch-altindische Mythos von Namuci ist mit großer Vollständigkeit dargestellt von Bloomfield\*.

Wie immer bei altindischer Religion und Mythologie muß natürlich der Rigveda als die älteste Quelle voranstehen. Aber die religiöse Lyrik gibt hier, wie auch bei manchen anderen Mythen, mit ihren Anspielungen doch kein vollständiges und verständliches Bild, so daß auch die etwas jüngere vedische Prosaliteratur ausgewertet werden muß. Bloomfield gibt einleitend sehr verständige Bemerkungen darüber, daß die Kulthandlungen im Ganzen so alt sind wie die Gesänge und Rezitationen, welche das kultische Geschehen begleiteten.

Der Umstand, daß die Darstellung der rituellen Vorgänge und die daran geknüpften Betrachtungen später literarisch festgelegt und sprachlich fixiert worden sind als die Kultgesänge, schließt nicht aus, daß die Prosatexte ebenso alte und ursprüngliche Anschauungen enthalten wie die kultischen Hymnen.

Bloomfield sagt dabei mit Recht, daß man mit Takt verfahren muß, wenn man Riegeda und die rituellen Prosatexte nebeneinander als Quellen verwendet. Ich werde bei meinen weiteren Darlegungen in noch viel stätkerem Maß als Bloom-

² Abkürzungen:  $RV = Rigweda \cdot Samhitā (Rigweda); TS = Taittirlya \cdot Samhitā; <math>KS = Kāthaka \cdot Samhitā; MS = Maitrāyari \cdot Samhitā; SB = Satapatha \cdot Brāhmana; ApS = Āpastamba \cdot Srautas ûtra, = Die Schreibung indischer Wörter wurde vereinfacht.$ 

<sup>2</sup> In: IAOS, 15 (1981) S. 143 f.

field die Prosateste zur Geltung kommen lassen, und anstelle methodischer Überlegungen muß das Verfahren selbst seine Berechtigung erweisen, und die Ergebnisse müssen das bestätigen.

So trefflich Bloomfields Abhandlung in Zusammenstellung und Ordnung der Zeugnisse ist, so war Mythologie doch nicht seine Stärke und auch gar nicht seine Absicht, gemäß der positivistischen Richtung, die damals herrschte.

Er spricht der Namuci-Sage mythischen Gehalt ab, und das liegt nicht nur daran, daß er über Mythologie nur unbestimmte Meinungen hatte, sondern der mythische Gehalt dieser Sage ist in der Tat schwer erkennbar. Wenn aber Bloomfeld meint, die Geschichte von Indra und Namuci sei das Erzeugnis einer verzy vivid fancya, so können wir das freülich nicht gelten lassen. Ich glaube nicht, daß irgendeine Götteretzählung aus der bloßen Lust zu fabulieren hervorgegangen sei, wenn freilich auch das Unterhaltungsbedürfnis und die Erzählerfreude an der Ausgestaltung der Mythen mitgewirkt haber.

## Der Namuci-M ythos

Ich kann mich nun unter Hinweis auf Bloomfields Darstellung bei der Nacherzählung dieser Sage kurz fassen, werde dabei aber auf gewisse Punkte ausführlicher einzehen als Bloomfield.

Es handelt sich um den Kampf des Gottes gegen den Dämon Namuci, einen Kampf, der nicht enfach und gradlinig verläuft, in dem aber doch schließlich Indra obsiegt und seinen dämonischen Gegner enthauptet.

Namuci ist eine keineswegs durchsichtige Gestalt. Sein Name ist von den alten Indern selbst aufgefaßt worden als «Laß nicht los» oder «der nicht losläßt». Das liegt sprachlich nahe, ist aber grammatikalisch nicht einwandfreit, so daß man wohl besser auf diese Deutung verzichtet; auch sind Versuche, diese Namensdeutung mit dem Inhalt der Saee in Binklane zu brinnen, ohne Gewähr.

Indra, der Dämonenbesieger, kämpft meistens mit seiner unwiderstehlichen Wurfkeule, der Blitzwaffe. Sein Kampf mit Namuci aber verläuft ganz anders.

Namuci hat Indra mit Branntwein oder auch mit einer Mischung von Soma und Branntwein trunken gemacht und ihn dadurch geschwächt; und er hat dem Indra seinen Soma weggetrunken, sichdadurch gestärkt und den Gött geschwächt. Indra ist der unensättliche Somatrinker, er trinkt mythische Mengen davon und wird dadurch in einen Kraftrausch versterzt, in dem er seine Heldentaten vollbringt. Durch den Branntweintrunk aber ist er krank geworden. Er läßt sich mit Namuci auf einen Ringkampf ein, in dem er unterliegt. Beide fallen zu Boden, Indra liegt unten, Namuci oben. Namuci oben. Namuci ohen, Namu

Namuci aber wollte seinen besiegten Gegner nicht töten, sondern schloß mit ihm einen Pakt, daß keiner den andern töten werde, weder bei Tag noch bei Nacht, weder mit etwas Trockenen noch mit etwas Nassem. Diese beiden Gegensatzpaare werden bei diesem Pakt stets genannt, dann aber werden noch weitere hinzugefügt nicht mit der flachen Hand noch mit der Fachen Hand noch mit der Faust, weder mit einem Stock noch mit dem Bogen. Wir kennen solche Bedingungen aus Mürchen, z. B. dem Grümmschen von der klugen Bauern-tochter (Nr. 94). Ob es aber ursprünglich ein Märchenmotiv ist, sei dahingestellt.

Indra wird dann von seiner Krankheit geheilt durch die beiden Götterärzte Asvin und die Wassergöttin Sarasvatī.

Dies ist insofern die Hauptsache, als im Ritual dieser Mythos berichtet wird aus Anlaß einer Kulthandlung, die ein Heilungsakt und eine Krankheitsbeschwörung ist zugunsten eines menschlichen Patienten, der infolge zu starken Branntweingenusses an der gleichen Krankheit leidet, die hier dem Indra zugeschrieben wird. Das Heilverfahren, das diese Götter bei Indra angewandt haben, ist also das Urbild dessen, was jetzt mit dem menschlichen Patienten vorgenommen wird. Ich gehe auf diesen Heilungstrius nicht näher ein, sondern fahre fort mit dem Bericht über dem Mythos.

Indra ist also geheilt und wieder zu Kräften gekommen, da erschlägt er den Namuci in der Morgendämmerung; das ist weder bei Tag noch bei Nacht; er erschlägt ihn mit Wasserschaum; der ist weder trocken noch naß.

Die Vereinbarung wird also weder gebrochen noch eingehalten, sondern mit List umgangen.

Aber Wasserschaum als tödliche Waffe, das ist uns unbegreiflich. Im SBr 12. 7. 3, 3 dann auch in Kommentaren, wird gesagt, die Götter hätten den Wasserschaum zu Indras Donnerkeil gemacht oder diesen in den Wasserschaum eingehen lassen. Das ist aber keine Erklärung, Wir suchen weitere Aufklärung, stoßen aber dabei auf ehenso befremdliche Dinge. Es wird nämlich auch berichtet, daß Indra den Namuei mit Blei getötet habe. Blei ist etwas Trockenes, aber daß Indra damit den Pakt gebrochen habe, wird nicht erwähnt. – Wasserschaum wird auch aßlei der Flüsses genannt. Das ist aufs neue verwunderlich; ohne es aufkläten zu können, beachten wir, daß Blei mehrfach in Beziehung gesetze wird zum Eunuchen; dieser ist weder Mann noch Weib. Und von Blei wird gesagt: es ist weder Eisen noch Gold<sup>2</sup>. Blei ist also wie Wasserschaum, wie der Eunuch weder diesen sone inens.

Es sicht so aus, als ob es darauf angekommen wäre, daß Indra den Namuci getötet habe mit etwas, das weder das eine noch das andre ist. Uns stellt sich das als Vertragsbruch dar, aber wo so manches uns Unverständliche zusammenkommt, wird es besser sein, nicht außerdem noch unsere Meinung über Recht und Unrecht einzunsichen.

- 1 Hillebrandt, Ved. Myth. 2 II, 231, vermutet, daß es die Formel eines alten Treueids ist.
- \* ruiseoranci, V et. nayio. 2 11, 231, Vermuset, caso es cie Pormei eines airen Treuecia ist.
   \* Oldenberg, W etianschausing der Brohmunatexie, G\u00f6ttingen 1919, S. 4t, unter «Mineralreich»; Wasserschaum, unddaßBleizur T\u00f6tung des Namuci dient, erw\u00e4hnt Oldenberg dabeinicht.

Indra enthauptet den Namuci; nicht indem er ihm den Kopf abhackt, sondern er dreht (prir) ihm den Kopf ab oder wirhelt (manth) ihn ab. Das ist nicht recht vorstellbar und nicht anschaulich; vielleicht sind diese Ausdrücke gewählt, weil dieser Kopf nun ins Rollen kam (?). Er rollte dem Indra nach und schrie: \*Du Verräter, du Vertragsbrechers, oder \*Du Betrüger, Mörder des Nichtbetrügerss, oder \*Weh dir, du Freundessmörders\*

Man möchte glauben, daß das nicht leeres Geschimpfe des Unterlegenen war; waren es Flüche? Das ist aus den Worten nicht erkennbar; Indra gilt von da an mehrfach als schuldbeladen, aber nicht um der Vorwürfe willen, die Namuci ihm nachruft.

Indra tut nichts, um den ihn schmähenden Kopf des Namuci zum Schweigen zu bringen; dieser rollt ihm nach, also entfernt sich Indra, und man hat den Eindruck. daß er vor dem unheimlichen Kopf davonläuft.

Das tut der Größe des Götterkönigs Indra keinen Eintrag; er ist siegreich, und das spiegelt sich in der Erdenwelt: der Menschenkönig soll sieghaft sein, ein Abbild des Götterkönigs. Sters wird dem König Sieghaftigkeit angewünscht; bei dem hohen Fest der Königsweihe wird ihm durch rituelle Hellverfahren Sieghaftigkeit veitlehen, indem er symbolisch zu einem Indra erhoben wird.

Darauf muß er auf ein Tigerfell treten – Tiger ist ein Königssymbol; auf diesem liegt ein Stück Blei; das muß der neugeweihte König mit dem Fuß wegstoßen und dazu strechen: «Forteetsoßen ist das Hautut des Namuci.»

Der König vollzieht damit also symbolisch eine der großen Heldentaten des Indra, den Sieg über Namuei. In diesem Zussammenhang wird SBr 5, 4, 1, 9 gesagt, daß Indra mit dem Fuße Namueis Kopf abgerissen habe (\*\*zays padafirea\*) praniehely). Man kann das in Beirchung dazu setzen, daß mach SBr 1, 2, 3, 1; eine der Bedingungen des Paktes gewesen sei, keiner solle den andern mit der flachen Hand oder mit der Faust enschlagen. Das hitze also Indra umgangen, indem er ihm mit dem Fuße tard. Doch ist es kaum nötig, diese beiden Aussagen so miteinander zu verknüpfen. Bei der Königsweihe, wo ein Rückblick auf Indras anfängliches Unterliegen im Ringkampf unpassend wäre, ist auch die Erwähnung des sich daraus ergebenden Paktes unangebracht. Es kommt nur darauf an, daß der König sich indragleich als sieghaft erweits. Das geschieht mit einem Fußstoß gegen den Bleiklotz, und deshalb kann auch die Indra-Sage hier so abgewandelt werden, daß der Gott den Dismon mit einem Fußstoß

Erstaunlich ist vielmehr, daß Blei, mittels dessen nach anderer Erzählung Namuei besiegt, enthauptet wurde, hier dessen Kopf darstellt. Es ist, als seien hier Instrument und Objekt miteinander gleichgesetzt oder vertauscht. Das ist nicht weiter aufflärbar.

Doch müssen wir dem Blei noch weitere Aufmerksamkeit schenken. Nach Kaush. Br 8. 18 wird – gänzlich außer Zusammenhang mit der Namuci-Sage und ohne Bezugnahme auf Namucis Kopf – bei einer gewissen Zauberhandlung Wasserschaum oder Blei oder Eisenfeile oder ein Eidechsenkopf verwendet. Daß Blei und Wasserschaum füreinander eintreten können, ist uns schon bekannt (zwar nicht verständlich); nun aber kann auch Eidechsenkopf dafür eintreten. Welche Beziehung, Ähnlichkeit oder irgendwie geartete Gleichheit zwischen Blei und Eidechsenkopf besreht. beligt uns verbroeren.

Diese Zusammenstellung von Blei und Eidechsenkopf lenkt auf den Gedanken, daß das Stück Blei, welches bei der Königsweihe den Kopf des Namuci darstellt, zugleich einen Eidechsenkopf vorgestellt habe.

Das sagt kein Text; es ist nur meine Kombination, aber in Anbetracht dessen, daß Dämonen sowohl in Indien als auch vielfach anderswo in Repillengestalt vorgestellt wurden, eine mögliche, vielleicht sogar einleuchtende Kombination.

Im Ringkampf mit Indra hatte Namuei natürlich Menschengestalt; sein dem Indra nachrollender, menschliche Worte sprechender Kopf war da ebenso gewiß ein Menschenkopf. Aber derartige dämonische Wesen können verschiedene Körnerzestalt annehmen.

Was nun weiterhin mit Namucis Kopf geschehen, was aus ihm geworden seis darüber sagen uns die altindischen Ouellen nichts.

## Ethnologische Parallelen

Der nachrollende Kopf aber führt zu Vergleichung mit Erzählungen anderer Völker. Ich nehme zunächst einige Stücke aus Krickebergs «Indianermärchen aus Nordamerika» und beginne mit einer Erzählung aus Kalifornien<sup>1</sup>:

Ein Mann stieg auf einen Baum, um für Frau und Kind, die unten warteten, Früchte herabzuwerfen. Dann aber fielen, außer den Früchten, von dem Baum herab nacheinander auch die Glieder des Mannes: rechter Arm, linker Arm, rechtes Bein, linkes Bein, Stücke des Rumpfes und zuletzt sein Kopf. Dessen große, hervorstehende Augen hatten einen wilden, irren Blick. – Die Frau war vor Schrecken geflohen; der Kopf rollte ihr nach, erreichte aber nur das Kind, packte es mit seinem Maul und verschlang es. Dann stütmte er, mit großen Sprüngen rollend, ins Dorf, das die Einwohner, von der Frau gewarnt, verlassen hatten. In rasender Wut zerstötre er das ganze Dorf und machte sich dann an die Verfolgung der Leute, die sich niem Felsenhöhle geführthet hatten. Ir vermochte mit aller Gewalt nicht, den Felsen zu zerttümmern; und schließlich gelang es dem Covoren mit List, ihn durch Feuer zu vernichten.

Der Coyote ist, wie uns Krickeberg belehrt, Vertreter der Sonne, und daraus geht hervor, daß der von ihm besiegte Kopf ein Mondwesen ist. Die Mondnatur des Kopfes ist aber auch daraus zu ersehen, daß die stückweise Zergliederung des Leibes in den Mythen mancher Völker, und zwar gerade in amerikanischen Erzählungen, öfter sehr deutlich ein Bild der Abnahme des Mondes ist. Der 19/14. 14.5. 29.

übrigbleibende Kopf ist dann der Schwarzmond, der im Gegensatz zum Vollmond unheilvoll ist.

Ich muß bei der Erklärung dieser Geschichte der Autorität Krickebergs folgen; weitere Bestätigungen werden sich einstellen1.

In einer anderen Erzählung<sup>2</sup> wird der Mondmann als solcher genannt. Im Wald buhlt er mit einer Frau, die da Beeren sucht. Der eifersüchtige Mann schlägt dem Mondmann den Kopf ab. Der besonders charakteristische Zug, daß der abgeschlagene Kopf den Mörder (bzw. seine Mitmenschen) verfolgt, fehlt hier ebenso wie in einer weiteren Erzählung3, wo einer Toten der Kopf vom Leib abgetrennt wird. Aber sie ist nicht ganz tot; ihr Leib gibt helleres Licht, ihr Kopf schwächeres Licht; ihr Leib ist die Sonne; ihr Kopf der Mond.

Etwas durchsichtiger sind einige südamerikanische Erzählungen, von denen hier eine wiedergegeben seit:

Ein Mann wird von einem Feind geköpft. Der Mörder versteckt sich, und der Kopf folgt bittend und flehend den Leuten seines eigenen Stammes. Er weinte, und seine Tränen tropften herab. Aber auch seinen eigenen Leuten war er gefährlich und bissig gegen sie; er war ihnen unheimlich, sie wiesen ihn ab und flohen vor ihm. Er aber rollte ihnen unaufhaltsam nach. Da er nirgends Zuflucht und Nahrung finden konnte, beschloß er, sich zu verwandeln. Zunächst erwog er, sich in verschiedene Nutz- und Nährpflanzen zu verwandeln, dann aber ließ er sein Blut zum Regenbogen, seine Augen zu den Sternen werden, den Kopf selber aber verwandelte er in den Mond. Von da an befindet er sich als Vollmond am Himmel. Im Zusammenhang damit trat die Blutung der Weiber auf, die ja vielfach mit den Mondphasen in Beziehung gebracht wird.

Doch bietet diese Erzählung noch sonstige Bezugnahmen auf den Mond. Die Tränen, die der Kopf vergießt, bedeuten den Regen, der ja nach verbreitetem Glauben vom Mond kommt. Daß Tränen Regen bedeuten, ist uns auch aus Altindien bezeugt5, und Herr Kollege C. Hentze belehrte mich über die sowohl in China wie in Amerika bestehende Vorstellung von der weinenden Mondgottheit.

Der Mond, als Regenbringer, verwandelt sich in Nutz- und Nährpflanzen (auch Heilpflanzen), eine in Indien geläufige Vorstellung. Der Zusammenhang mit dem Mond ist in dieser Erzählung also mehrfach angedeutet, noch ehe die Verwandlung des Kopfes in den Mond deutlich ausgesprochen wird.

Aus diesen Beispielen, die sich vermehren ließen, geht hervor, daß in Nordund Südamerika ein mythisches Kopfwesen den Mond bedeutet.

4 Koch-Grünberg, Indianermärchen aus Südamerika, Nr. 85, S. 232.

Ferner ist der Kopf in Südamerika auch in kultischem Gebrauch. Darüber hat uns Zerries in einem Aufsatz über Kürbisrassel und Kopfgeister in Südamerika<sup>1</sup> unterrichtet. Da stellt ein ausgehöhlter Kürbis, sei es mit Gesichtsbemalung, sei es durch ausgechnittene Löcher als Augen, Nase, Mund, einen Kopf dar, Mitdiesem Kopfsymbol versetzt sich der Priester in Ekstase. Im Zusammenhang damit berichtet Zerries von zahlreichen Mythen, die den von mir angeführten in manchen Zügen ähnlich sind. Hinsichtlich der «Toten- oder Waldgeister», die darin enthalten sein sollen, ist Zerries mit Deutung auf den Mond äußerst zurückhaltend. Wo aber die Mondnatur eines solchen Kopfwesens deutlich hervortritt. kommt das auch bei Zerries voll zur Geltung. Auch da findet sich mehrfach der das Abnehmen des Mondes symbolisierende Zug, daß ein solcher Mensch (der er anfänglich ist) nacheinander seine Glieder und Körperteile verliert, bis nurmehr der Kopf übrig bleibt, sowie auch das Motiv, von dem wir ausgehen und an das wir anknüpfen, daß der Kopf den andern Leuten nachrollt, gleichermaßen, ob sie feindlich seine Enthauptung verschuldet haben oder ob sie untätig seinen Zerfall, bei dem nur der Kopf übrig bleibt, miterlebt haben. Stets aber ist der Kopf unheimlich und gefährlich.

Eine ähnliche Bedeutung wie in Südamerika der Kürbis kann in Südostasien die Kokosnuß haben und sowohl einen Kopf als den Mond darstellen. Doch kann hier nicht auf weitere Einzelheiten eingegangen werden<sup>2</sup>.

Die ethnologischen Parallelen legen uns die Auffassung nahe, daß auch im Namuci-Mythos der abgetrennte Kopf, der seinem Überwinder drohend nachrollt, eine Erscheinugsform des Mondes sei. Solche Analogien können auf die richtige Einsicht lenken, aber doch nur eine Wahrscheinlichkeit ergeben: Beweise sind sie nicht. Darum mag der eine mehr, der andere weniger geneigt sein, solchen Hinweisen zu folgen, und es scheint, daß Indologen und Indogermanisten Parallelen aus anderen Kulturbereichen nicht gerne berücksichtigen. Es fragt sich daher, ob sich nicht aus Indien selber eine Bestätigung dafür ergibt. daß der Kopf des Namuci der Mond ist.

Vergleich mit dem Vritra-Mythos

Ich betrachte im Vergleich mit dem Namuci-Mythos den indischen Mythos von dem Kampf des Indra mit dem Dämon Vritra. Dieser wohl berühmteste indische Mythos ist im Rigyeda reichlich bezeugt und dann weiterhin stets lebendig.

1 In: Paideuma 1 (1911) S. 121 ff.

<sup>2</sup> Als you einem arischen Volk stammend muß hier die ossetische Narten-Sage (Dirr, Kouharische Marchen, Nr. 51, S. 182) wenigstens erwähnt werden, nach der Sosrygo dem Eltaghan mit dessen Schwert den Koof abschlug. Da ergriff Eltaghans Koof mit den Zähnen das Schwert und verfolgte den fliehenden Sorrygo. Aber bald wurdeder Konfkalt unddas Schwert entfielihm. Eine mythische Grundlage dieser Sage istmir unbekannt.

<sup>1</sup> Diese mythische Ermhlung ist insofern nicht völlig eindeutig (wie das oft der Fall ist), als Krickeberg darauf hinweist, daß das zerstörerische Toben des Kopfes geschildert ist wie ein Zyklon und daß bei den Irokesen der Zyklonalsein Gigantenkopf vorgestelltwird.

<sup>2</sup> Krickeberg, loc.cit. Nr. 26, S. 189. 3 Krickeberg, loc, cit.Nr. 15 b. S. 105.

<sup>1</sup> Z. B. SBr 8, 1, 2,2,

Dieser Kampf, Indras Sieg über Vritra, wird zum Urbild von Kampf und Sieg überschaupt; Vritra-Erschlagung wird zu einem Wort für Sieg, Vritra zu einem Wort für Feind.

Die Indra-Hymnen des Rigveda verhiertlichen die Macht und Größe dieses gewaltigen Gottes, sie preisen seine Größtaten und röhnen seine Siege, zu allermeist den furchtbaren Kampf mit Vritra und seinen Sieg über ihn. Diese poetischen Aussagen sind sehr zahlreich; sie geben erhabene Bilder voll dichterischer Kraft, oft schwungvoll, oft mit großartiger Anschaußichkeit. Es ist ihnen viel zu entnehmen über die mythischen Vorstellungen, über die Geschehnisse, die da besungen werden.

Der Dämon Vritra lag in Schlangengestalt vor oder auf den Bergen und umschloß sie mit den Windungen seines Riesenleibes. Dadurch verwehrte er den Flüssen, aus den Bergen hervorzubrechen. Indra aber besiegte und tötete ihn. Daraufhin konnten die Flüsse in mächtigen Wogen über den zerstückelten Leib des Schlangenungeheurs hinwerglutend von den Bergen herabstrümen.

Die zahlreichen Erwähnungen dieses wichtigen Mythos im Rigweda sind gründlich erforscht und viel erörtert. Die Forscher, darunter so große Gelehrte wie Oldenberg, Fillebrandt (der viele Vorgänger nennt), Lüders, sind zu ganz verschiedenen Ansichten über diesen Mythos gelangt, von denen keine überzeugt. Das zeiert, daß sus dem Rieverda allein keine befriedenede Lösung zu erwinnen ist.

Gemäß dem einleitend Gesagten lasse ich neben der alten Lyrik auch die verdische Pross zur Geltung kommen. Der Umstand, daß sie späters als der Rijverda ihre sprachliche Festlegung erfahren hat, ist wie gesagt kein hinlänglicher Grund, ihre Zeugniskraft für alte myhlische und religiöse Anschauungen herabzusstezen. Man weiß js, daß das Ritual oft sehr zäh am Alten festbält; und die Ritualtexte haben vielfach Anteil an der Uberlieferunsstruet eer rituellen Handlungen.

Es hat zwar Fortbildung und Entwicklung stattgefunden; Jüngeres ist hinzugetreten, es ist aber vielfach möglich und manchmal gar nicht schwer. Ursprüngliches und Sekundärer zu unterscheiden. Vielfach herrscht Übereinstimmung mit dem Rigweda; was von diesem abweicht, muß durchaus nicht etwas Verkehrtes sein, sondern kann oftmals die Angaben des Rigweda in bedeutsamer. Weite errösinen.

Erschwerend für eine wahrhaft historische, nicht nur chronologische Würdigung der Ritualtext eit der Umstand, daß der Ritualismus den enzeitlichen Denkweise im ganzen fremd ist. Manches, das unverständlich blieb, wurde für unsinnig gehalten; das führte wiederholt zu sehr herabsetzenden Charakterisierungen dieser Literaturgattung; bloßes Gefaels, priesterliche Phantastereine, wie von Schwachsinnigen, Irrsinnigen. Auch wo solche Fehlutreile des Unverständnisses unterblieben, wurden diese Texte nicht voll ausgewertet.

Wenn ich nun bei Betrachtung des Vritra-Mythos die rituelle Prosa neben dem Rigveda mitbestimmend sein lasse, ergibt sich ein recht anderes Bild, als es sonst die Werke über vedische Mythologie und Religion zeichnen. Deshalb muß ich etwas ausführlicher sein, als es die Erörterung des Namuci-Mythos für sich als wünschenswert erscheinen ließe. Doch kann hier keine vollständige Erforschung des Vritzs-Mythos erfolgen; das ist um Namucis willen auch nicht erförderlich; es wäre bei den mancheriel Problemen, die neu auftreten, auch nicht möglich.

Ich gehe aus von SBr r. 6. 4, 13, wo gesagt ist: «Vritra ist gerade das, was der Mond ists und benda 18: «Der dort oben brennt (scheint = Sonne), der gerade ist Indra. und der Mond ist Vritra».

Das entspricht nicht den Anschauungen der Indologie, ganz besonders nicht der neueren Richtung indischer und indogermanischer Mythologie, welche Sonne und Mond aus der Mythenwelt fernhalten will; damit befasse ich mich nicht.

Daß Indra Sonne ist (aus wir dültye indrar) wird auch sonst öfters gesagit. Es war lange Zeit auch die Ansicht der europäischen Wissenschaft, wurde aberdann auch bestritten und bedarf der Erklärung. Es besagt nämlich nicht, daß Indra nichts weiter seit als Sonner, nicht, wie man mit einem anfechberen Ausstruck zu sagen pliegt, «Personifikation» der Sonner, auch das Wort «Sonnengott» ist zu meinen weit est diesen Gott auf die Sonnersvorellung einzwichnichen scheint.

Man weiß ja, daß Indra viel mehr is at is dieses, es ist Blüzeschleuderer, Krieger, Sieger, König usw.<sup>2</sup>. Diese Mehrheit von Wirkungen und Erscheinungen kommt auch im Rigveda zum Ausdruck, auch seine Sonnennatur<sup>2</sup>, aber in der Lyrik wird natürlich nicht mit nüchternen Worten gesagt: er ist dies (Sonne) oder das (Gewitter) und derzleichen.

Der Indra-Vritra-Kampf ist also ein Kampf der Sonne gegen den Mond, und demgemäß sagt auch unser Text noch: «Der eine ist von feindlicher Art gegen den anderen».

Indra ist Sonne; das ist in der Indologie zwar nicht allgemein anerkannt, aber doch wenigstens bekannt. Daß Vritra der Mond sei, ist bei uns niemals angenommen worden. Doch der Text sagt es; ist die Textaussage unverbindlich? Ist sie etwa nur sekundär oder gar bloßes Geschwätz und Phantasterei?

Wenn hier nun zwar keine vollständige Vritra-Mythologie geboten werden soll, so ist doch gerade dieser Punkt für den Namuci-Mythos so wichtig, daß diese eine Aussage, auf die wir uns zunächst berufen, bekräftigt werden muß.

Vritra ist der Mond, das sagt schon der Rigveda, natürlich nicht mit prosaischen Worten, aber doch unmißverständlich (10. 138, 6): «Du (Indra) hast ihn (den

<sup>1</sup> Z. B. Ti. 1, 7, 6, 3; KS 13,7 (S. 188, 14), 21, 8 (S.64, 21), 36, 10 (S. 77, 9); MS 1. 10, 16 (S. 15), 19). Effeggeots habe lei him in einer frühzeren Schrift genannt, aber dabei seine Sonnen- und Gewittenst voll zur Geltung gebracht. Zusammenfassend könnte man ihn Gott der Kraft nennen; das wäre zu abstrakt, obwohl man sich dafür auf äte Textussasene berufen könnte.

Gegen Hildebrand's zu einseitige Auffasung als Sonnengort fragt Oldenberg, R. d. V., 139: 4Palf India's Encheining zu der eines Sonnengortes's Gewiß palfs ise dazu, und zwer gerade auch genaß rigwedischer Aussagen, überdie Oldenberg hier hinwegging zugunsten seiner ebenfulls einseitigen Auffasung: Gewitterport.

Vritra) als Regler (Ordner) der Monate an den Himmel gesetzt; den von dir Zerschnittenen trägt der Vater (Himmel) als Radkranz.»

Daß der Mond die Zeiten regelt, bedarf kaum einer bestätigenden Erklärung, noch auch daß der Radkranz (Kreis, runde Scheibe) am Himmel der Mond ist. Vritra, von Indra zerschnitten, ist eine besondere Fassung des Kampfes von Indra gegen Vritra, und gerade das wird uns später in einem Brahmana-Text begegnen.

Ferner kommt aus dem Rigweda in Betracht 10. 49, & 4lch der Vritra-Töter, habe den Anwachsenden, besännlig sich Ausbreitendem (Vritra) am fernen Ende des Raumes zu Himmelslichtern gemacht. » Die Himmelslichter (rozun) meinen da den Mond. Daß Vritra anwächst und sich beständig ausbreitet, werden wir nachber ebenfälls in Prozestaten lesen. »

Daß Vritra der Mond ist, wird in den Brahmana-Texten sonst nicht so direkt gesagt wie an unserer Ausgangsstelle, aber gar oft heißt es: «Vritra ist Soma.» Nun ist aber Soma der Mond. Das ist bekannt, aber es ist vielleicht nicht völlig anerkannt: daher muß darauf noch etwas einzeerangen werden.

Daß Soma der Mond ist, haben die Inder immer gewußt; daß das auch für den Rigveda gilt, hat Hillebrandt bewiesen. Er ist damit, wenigstens zunächst, nicht ganz durchgedrungen, weil er die andern Inhalte des Gottes Soma nicht mit dessen Mondantur zu vermitteln wußte!. Hier nun kann auf die vielfältige und inhaltsreiche Gotteit des Soma nicht näher eingegangen werden; esse in urgesagt, daß Mond eine seiner Erscheinungsformen ist, man kann wohl sagen, seine höchste Erscheinungsform.

Es scheint, daß Hillebrandt, dem großen Soma-Mond-Forscher, die unverhülte Aussage: viftrias ist der Monda, von der wir ausgegangen sind; entgangen ist. Doch versteht er das häufige: viftrias its Somas richtig als: Vitra ist der Mond. Er findet das wunderlich\*. Nun, mit Hillebrandtseigenen böcht absonderlichen Theorie über Vitra ist das freilich nicht zu vereinbaren. Hillebrandt hat eine gänzlich veda-Fernden, mythoffermde Ansicht über Vitra ist vetteren, sehr klug ausgedacht, sehr songfältig ausgearbeitet, aber völlig abwegig. Da ihm diese fest begrindet schien, konnte er mit viftria ist Somas nichts anfangen. Es ist anzu-erkennen, daß er dies, obwohl er es nicht verstand, dennoch richtig verstand als: Vitria ist Gen Hond.

Vritra wird getötet; das ist bekannt; Soma wird getötet; das geht aus dem Rigveda nicht hervor<sup>4</sup>, aber die rituellen Prosatexte sagen es oft. Warum es im Rigveda nicht ausgesprochen wird, wo so viel von Soma die Rede ist, wo ein

stelle besagt dasnicht und ebensowenig irgendeineandere Stelle,

ganzes Buch mit über hundert Gedichten von Soma handelt, das wissen wir nicht; man kann sich Gedanken darüber machen, aber diese als Vermutungen auszusprechen, wäre gewagt.

Die Tötung des Gottes Soma steht, wie Jensen und ich gesagt haben!, in einem großen religionsgeschichtlichen Zusammenhang, und es ist deutlich, daß dieser Glaube in einer frühen Kulturu wurzelt und erwachen ist aus Myrhos und Kultus bei eNaturvölkern». Er ist also im Kern uralt, viel älter als der Rigveda. Es ist ein großer und tiefer Gedanke primitivers owvohl als höherer Religionen, daß der Lebensgott gefötet werden muß, damit neues Leben sei.

Der Zusammenhang bei Jensen führt uns in zeitliche und ethnologische Fernen. Näher ist die arische Urgemeinschaft. Auch bei den Iraniern besethet die Ansichte Gott Haoma muß getötet werden (haome ist im Iran das dem altindischen somm lautgesetzlich entsprechende Wort, einen nahverwandten Inhalt bezeichnend!)

Ich habe früher<sup>2</sup> dargelegt, daß der Stier, den der iranische Gott erlegt, Haoma ist. Hervorzuheben ist jetzt nur, daß aus der Tötung des Stiers neues Leben hertorgescht.

In diesem Sinne sei sogleich verwiesen auf den von A. Ludwig<sup>3</sup> angeführten Satz aus SB: 3, 9, 4, 2 wonach Soma im Himmel war (also Mond); zugleich ist gesagt, daß er Vritra war und daß er, wenn Soma gekehert wird, ershägen wird (das im Kult vorgenommene Zerschlagen der saftigen Stengel der Somapflanze ist ein Erschlagen des Gottes Soma); ferner, daß er darnach wirder melhör.

Die von mir bei Jensen<sup>4</sup> vorgelegten Textstücke<sup>5</sup> wiederhole ich hier nicht, sondern berichte darüber abkürzend mit Beigabe von Erklärungen.

Die Götter haben beschlossen, ihren Mitgott Soma zu töten. Aber einer von ihnen weigert sich, an dieser grausamen Tat mitzuwirken. (Daß dies zunächst von Gott Väyu berichtet wird, kann hier übergangen werden<sup>5</sup>) Gott Mitra, von den Göttern zur Beteiligung an diesem Totschlag aufgefordert, weigert sich anfänglich mit der Begründung, daß er aller Wesen Freund ist (der Name Mitra bedeutet: Freund). Die Götter aber gewähren ihm Anteil am Somaopfer, worauf er sich doch zur Mitwirkung bereit findet. (Dies, Gewährung eines Opferanteils, ist die stereotype Wendung, mit der in den Brahmana-Erzählungen ein Gott zu ingendeiner Handlungsweise veranlaßt wird.) Nun aber, da Mitra sich an der Ermordung des Soma bereillit, wendet sich das Vieh von ihm ab. Die Rinder spark

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Ich habe das in meinem Aufsatz «König Soma» in: Numen II, Leiden 1955, S. 196 ff. in kurzer Zusammendrängung versucht. Auch da bleiben gewisse Punkte unaufgeklärt.

<sup>2</sup> SBr 1. 6. 4, 13. 2 Ved. Myth. 211:86.

<sup>\*</sup> V.a., Najin. - 11186.
\* A. Ludwig hat im 6. Band seines Rigvedawerkes (S. 188b) erwähnt: «Soma wird getotet.» Er hat es im 3. Band (S. 342) zweifelnd zur Erklätung von RV 9. 14, 4 verwenden wollen; aber diese Rigveda-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Ich habe von der Tötung des Gottes Soma gesprochen bei Ad. E. Jensen: Das religiöse Weltbild einer frühen Kultur, Stuttgart 1948, S. 98 ff. Jensen ist, gleichfalls unter Verwendung meiner Angaben, darauf zurückgekommen in: Mößen und Kult bei Naturnölken, Wiesbaden 1951, S. 211 ff.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> In: Paideuma 3 (1949) S. 207 ff.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Vgl. S. 158, Anm. 4.
<sup>4</sup> Vgl. oben Anm. 1.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> TS 6. 4. 7 u. 8; KS 27. 3 u. 4 (S. 141, 19); MS 4. 5, 8 (S. 74, 12); SBr 4. 1. 3, 1-10-

<sup>6</sup> Dieser Passus istmirals sekundärverdächtig.

chen: «Obwohl er Freund (mitra) ist, hat er etwas Grausames getan und ist Unfreund (nicht-mitra) geworden.» Die Götter mischen daraufhin dem Somabecher für Mitra Milch bei, und dadurch wird er wieder mit Kühen versehen.

Das ist nicht ohne weiteres verständlich und bedarf der Erläuterung.

Es soll durch diese mythische Erzählung erklätt werden, warum beim indischen Somakult der Somaspende für Mitra Milch beigemischt wird. Das geschieht, weil die Götter einst bei einem Sacrificium dem Somaanteil des Mitra Milch augefügt haben. Denn jedes irdische Sacrificium ist der Nachvollzug dessen, was einst die Götter als heilige Handlung verrichtet haben.

Warum aber haben die Götter dem Mitrabecher Milch beigemischt? Milch bedeutet (= ist) Kühe – eine beidseitige Symbolik: im Rigveda wird gar oft Kühe gesagt, wenn Milch gemeint ist; auch im Awesta wird das gleiche Wort Kühe für Milch gebraucht: das ist uratische Sakralt trache voll rumbalischen Gehaltes.

Der Milchzusatz bedeutet also, daß Mitra, der seiner Rinder verlustig gegangen ist, wieder Kühe erhält, und im symbolischen Denken bewirkt das der Milchzusate.

Ohne weiteres verständlich ist, daß der Gott Mitra, ebenso wie jeder Brahmane, König oder Bauer sich Reichtum, also Viehreichtum wünschte. Und da er durch sein Eingehen auf die Forderung der Götter seines Viehes beraubt war, mußten diese ihm Ersatz zewähren: sie taten das durch die Milchheimischung.

Warum aher haben die Kühe ihn verlassen, da er den Soma tötete Soma ist ein Stier, weil er den Stier tötete, floben die Kühe vor ihm. Daß Soma ein Stier ist, sagt der Rigveda vielmals! Soma ist der Mond; daß der Mond ein Stier ist, dieses mythische Bild kennen wir aus der indischen und aus der Mythologie anderer Völker. — Man kann dasselbe auch in umgekehrter Weise sagen:daraus, daß die Rinder den Mitra verlassen haben, als er den Soma tötete, ersehen wir, daß Soma dabb in Stiererestal voroestell war.

So erst gewinnt die Erzählung einen sinnvollen Zusammenhang. Nur wir bedürfen dieser Überlegungen; dem Verfasser und den ursprünglichen Hörern, welchen diese Mython vertraut waren, kam es nur auf die Übereinstimmung zwischen Kultgebrauch und Mythos an.

Mitra tötet den Soma, der ein Stier ist. Das ist derselbe Mythos wie der schon erwähnte große i ranische Mythos, daß Mitra den Haoma-Stier getötet hat<sup>3</sup>, ein urarischer Mythos, von dem aber der Rigveda keine Andeutung bietet. Die Ritualprosa hat da also etwas Uraltes erhalten, das nicht neben dem Rigveda vernachlässiet werden darf.

Mir ist keine Behandlung dieser wichtigen Übereinstimmung zwischen Indien und Iran bekannt geworden, die ein bedeutendes Zeugnis urarischer Religion ist. Zwar kenne ich längst nicht alle einschlägigen Abhandlungen, aber da die indo15ma – Vieh z.B. 75 6.6.3.4

iranischen Gemeinsamkeiten seit einem halben Jahrhunder Hauptgegenstand meines Interesses sind, hätte mir ein Hinweis darauf doch wohl begegnen müssen.

Vritraist Soma; Indra (Sonne) tötet den Vritra; Mitra (Sonne') tötet den Soma (Mond), Das sind zwei parallele urarische Mythen. In Indien hat der Mythos von der Tötung Vritras durch Indra eine große Entwicklung genommen. In Iranzeugt von ihm nur mehr der Name des Kriegsgottes Verethraghna, d. h. Vritratöter. Dieser Ist die iranlische Parallelfigur zu dem indischen Indra, aber von einem Dämon Vritra, den er beiseier hätte. besteht nur mehr eine fenre Erinnerung.

Der Mythos von der Tötung des Haoma-Stieres durch Mitra hat in Iran in erhabener Größe fortbestanden vom Awesta, von Zarathustra an bis in frühchristliche Zeit, während in Indien Mitra im Rigveda zu einem leeren Namen verblaßt ist und nur mehr im Ritual, wie versteinert, die TS uns von der Tötung des Soma durch Mitra Bericht gibt. –

Es mag scheinen, daß ich mit diesen Darlegungen mich von Namuci allzusehr entfernt habe. Das ist aber nicht der Fall, sondern der Umweg ist nötig, und wenn, er nebenbei noch zu etwas Beachtlichem führt, so ist das kein Schade.

Der Mythos von der Tötung des Soma durch Mitra, über den ich nach TS 6. 4, 8 berichtet habe, findet sich auch in KS 27, 4 (S. 142, 14 f.); MS 4. 5, 8 (S. 75, 12 f.) und SBr 4. 1. 4, 7-10. Er ist da so abgekürzt, daß man zu seinem rechten Verständnis die Fassung von TS vergleichen muß.

Aber da heißt es in KS: 4Die Götter sprachen zu Mitzu den Vritzu (j) wollen wir erschlagen ...» und in MS: 4Die Götter wollten den Vritzu (j) erschlagen.» Beides, Soma und Vritzu, ist in der Fassung des SBr vereint: «Soma war Vritzu, als die Götter ihn erschlugen ...» Die Gleichsetzung von Soma und Vritzu könnte keinen entschiedeneren Austruck finden als die Parallelfassungen dieses Mythock.

Indem hiet von der Tötung des Vritra – und zwar durch Mitral – gesprochen wird, rückt dieser Mythos näher an den von der Tötung des Vritra durch Indra heran, aber immer noch ist es nach Sbr Soma, der getötet werden soll. Und zwar auf Beschluß der Götter insgesamt. Dagegen erweckt der Rigveda im großen und ganzen den Eindruck, daß Indra aus eigenem Antribe, selbständig und auf sich gestellt (abgesehen von dem Beistand der Marutschar) den Kampf gegen Vritra aufgenommen habe. Jedoch auch der Rigveda läßt erkennen, daß er das auf Wunsch oder im Auftrag der Götter geleistet habe. Denn 3. 12, 22 helßt es:

«Den Indra haben die Götter vorangestellt, daß er den Vritra erschlages, und ebenda 31; «Als dich, o Indra, die Götter beim Kampfestsum (gegen Vritra)

<sup>2</sup> Iranisch Haoma ist dasselbe Wort wie indisch Soma; die Gottesvorstellung ist beiderseits ganz ähnlich,

<sup>1</sup> Vgl.meinen Aufsatzüber Mitra in Oriens 15 (1962) S. 360 ff.

<sup>&</sup>lt;sup>a</sup> Die Gleichtetzung von Vritra mit Soma und dem Mond entspricht nicht den Anschauungen dereuroptlischen Wissenschaft. Hilliberand: (Fr. d. Myb. \*III 166) meint, abeit sei ein Wort oder Name mite Belichen eingesetzt. Ich halte das für unsulässig. Löders (Varuna 179) gibt e dätre eine elf-kläsungs, die nicht befriedigt und diese Gleichtetzung nicht als echten Mythos anerkennt. Vielleicht wird man es kritiklös erländen, daßich hierinden Textussassenerfolee.

vorangestellt hatten .... Auch nach Rigveda 8, 62, 8 erschlägt Indra den Vritra afür die Göttera

Wichtig ist nun weiter, daß die Tötung des Soma bzw. des Vritra bei Vollmond geschieht. Das ist im Ritual festgelegt, und das Ritual hält bekanntlich zäh am Alten fest. Daß die Tötung des Mondwesens an Vollmond stattfindet, ist verständlich: denn von da an findet Abnahme des Mondes statt; das ist der Beginn seines Sterbens. In der Nacht, da der Mond weder im Osten noch im Westen zu sehen ist (wie die Texte öfters sagen) ist sein Sterben vollendet.

Von Neumond an aber kommt er wieder zu neuem Leben. - Dies, daß der geschlachtete oder ermordete Gott oder Dämon zu neuem Leben gelangt, ist natürlich ein ebenso zentrales Stück der Religion wie seine Tötung1.

In TS 2. 5. 2, 3 und 4 ist gesagt: «Sie erschlagen ihn (Vritra) bei Vollmond; bei Neumond lassen sie ihn anschwellen2; deshalb werden beim Vollmondopfer Strophen, die sich auf die Vritra-Erschlagung beziehen, aufgesagt, beim Neumondopfer dagegen auf Wachstum (Zunahme) bezügliche Strophen.»

Hier einschlägig ist auch SBr 6, 2, 2, ein Textstück, daß ich wegen seiner Kompliziertheit kürzend zerlege, 16: «Er soll (der zuständige Priester beim Agnicavana) das Opfertier bei Vollmond schlachten.» Die abweichende Meinung. es solle bei Neumond geschlachtet werden, wird abgelehnt3. Vielmehr wird fortgefahren (17): «Die Schlachtung findet bei Vollmond statt, denn das Opfertier ist jener Mond, und den schlachten die Götter bei Vollmond.» Dabei denkt der Opferer: «Wenn die Götter ihn schlachten, da will ich ihn schlachten; deshalb bei Vollmond »

Da ist das Opfertier aber nicht, wie wir nach Vorangegangenem erwarten könnten, ein Stier, sondern ein ungehörnter Ziegenbock. Der aber stellt alle fünf Arten opferfähiger Lebewesen dar; Mensch, Pferd, Stier, Ziege, Schaf (15), Er ist also doch ein Stier, wie sich das gehört, wenn das Opfertier der Mond sein soll. Mit dieser Art von Symbolik ließ sich unschwer aus einem Ziegenbock ein Stier machen<sup>4</sup>, In SBr 5, 2, 3, 7 ist gesagt; «Beim Vollmondopfererschlägt man ihn (den Stier), beim Neumondopfer läßt man ihn frei.» Da ist zwar nur vom Neumondopfer die Rede und die Schlachtung des Stiers bei Vollmond nur ergänzend erwähnt.

Aus dem Zusammenhang ist an den vorgenannten Stellen ersichtlich, daß es sich um den Mond-Stier handelt. Unsere vorherige Schlußfolgerung, daß die Rinder den Mitra deshalb verlassen haben, weil er mit Tötung des Soma (Vritra) einen Stier geschlachtet habe, bestätigt sich also.

1 Vgl.auchden schon angeführten Satzaus SBr 3. 9. 4. 2.

\_ 426 \_

Nach einer wiederholt berichteten Sage entstand Zwietracht zwischen Indra und dem Gott Tyastar, weil Indra bei einem Somagelage, zu dem er gar nicht eingeladen war, den Soma des Tyastar gegen dessen Willen austrank. Auf die Einzelheiten dieser Geschichte, die variieren, einzugehen, verbietet sich hier. Tyastar, erzürnt über das Gebaren Indras, goß den verbliebenen Rest des Soma ins Opferfeuer mit dem Fluch, daß daraus ein Feind Indras entstehen solle. So entstand Vritra; weil er aus der Verbindung dieser beiden göttlichen Mächte, Agni, dem Lebensfeuer, und Soma, der Lebensfeuchte, hervorgegangen war. wurde Vritra sehr groß und mächtig.

TS 2. 4. 12 sagt darüber: «Er wuchs nach allen Seiten einen Pfeilschuß weit: er schloß diese Welten ein (umhüllte sie; Verbalwurzel vri); daß er sie einschloß (umhüllte; pri), das ist die Umhüllerschaft (vritra-tva) des Vritra» (= deshalb heißt - oder ist - Vritra der Umhüller, Einschließer). Dasselbe wird nochmals gesagt in TS 2, 5, 2, 1-2, Ähnlich heißt es in MS 2, 4, 3 (S, 40, 10 f.); «Er wuchs täglich einen Pfeilschuß weit in die Breite, einen Pfeilschuß weit in die Länge1, erlag um all diese Flüsse herum.» Sodann in SBr 1, 1, 4, 4: «Vritra lag da, indem er dies alles, was zwischen Himmel und Erde ist, einschloß (1971); weil er dies alles einschloß, deshalb heißter Vritra.

Die hauptsächlichsten dieser Stellen hat Lüders (Varuna I, 168 f.) angeführt, dazu noch weitere aus dem Mahabharata, welche gleiches oder ähnliches sagen. Er sagt aus diesem Anlaß (S. 169): «Genau die gleiche Vorstellung tritt aber auch im Rigyeda zu Tage.»

Diese Feststellung ist wertvoll; doch begegnen uns im Lauf unserer Betrachtungen noch weitere derartige Übereinstimmungen zwischen Rigveda und der Prosaliteratur (einiges derartige wurde schon erwähnt). Deshalb muß man die Ritualtexte zur Auf klärung der vedischen Mythologie stärker mitsprechen lassen. als Lüders es tut. Und weil dadurch die Glaubwürdigkeit der Prosatexte bestätigt wird, sind sie auch da zu beachten, wo eine solche Übereinstimmung nicht besteht.

«Wachsend» heißt Vritra auch im Rigveda 3, 30, 8; hierher gehört auch die schon genannte Stelle 10. 4962. Ferner nenne ich Rigveda-Stellen, wo ähnlich wie in den vorgenannten Yajurveda-Texten von Vritra mit dem Verbum pri die Rede ist. Dabei handelt es sich stets um Einschließung des Wassers. So 1, 52, 6: ato vritvi «die Wasser einschließend»; 2. 14, 2; 4. 16, 7; 6. 10, 2; apo vavrivāmsam «der die Wasser eingeschlossen hatte»; ebenso 9. 61, 22 mit mahir apah «die großen Wassers. Ferner heißt Vritra 2. 19, 2: arnovrit effuteinschließend und 8. 12, 26: nadivrit «Flüsse einschließend»; nahezu dasselbe sagen andere Stellen mit anderen Verben als vri.

**— 427 —** 

<sup>2 «</sup>Anschwellen» ist seit alters das übliche Wort für Zunahme des Mondes.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Doch werden uns auch Formen des Mythos begegnen, nach denen Vritra zu Neumond getötet wurde.

<sup>\*</sup> Sogar quasi rational: hornlos und bartig wie ein Mann; hornlos mit Mahne wie ein Pferd; achthufig, wie ein Stier, mit Huf en wie die eines Schafs, und als Ziegenbock; eine Ziege, Also ein Stier, aber noch mehr alsein Stier.

Auch in TS muß man verstehen, daß er täglich so viel wuchs,

<sup>\* «</sup>Anwachsend, sich ausbreitend»; dabei bin ich Geldners Auffassung gefolgt, der zu den aktiven vardhavantam, prathavantam; ranum erganzt,

Aber nicht nur die Wasser, sondern die Welt umfassend ist er, wenn es Rigveda 2, 11, 5 heißt, daß er Gewässer und Himmel festgehalten habe (utoa bodyām tastabbvāmsam) und 1, 50, 10, wonach Vritra die beiden Welthälften (Himmel und Erde) bedrängt hat (badbadhāna), sowie 8. 6, 17: «der die beiden großen Welt hälften, die zusammengehören, umfaßt hattes (sama jagrabhit). Auch in seiner Niederlage zeigt sich, daß er die ganze Welt erfüllt hatte: 1. 80, 4: «Du, Indra, hast den Vritra von der Erde, aus dem Himmel fortgetrieben.»

Zugleich ist Vritra ein Verschlinger; nach Rigveda 4, 17, 1 hat Indra die von der Schlange Vritra verschlungenen Flüsse entlassen; ebenso 10, 111, 9, In Rigveda 5, 29, 4 ist Vritra «der Verschlinger». Vergleichbares aus der Prosaliteratur wird noch zur Sprache kommen.

Daß Vritra der Mond ist, davon spreche ich weiterhin als von etwas Feststehendem, weil bestimmten Textaussagen Entnommenem. Die Tatsache, daß das meiste, was wir dabei über Vritra erfahren, nicht zu unseren Vorstellungen vom Mond paßt, hat nicht mitzusprechen.

Verständlich ist es, daß er in der Zeit der Mondzunahme alle Feuchtigkeit in sich aufgenommen und bis zum Vollwerden aufgespeichert, also eingeschlossen oder verschlungen hat, während er in der Zeit der Abnahme das Wasser auf die Erde ergießt, das belebende Naß, welches Soma ist. Ähnlicher Glaube besteht abgeblaßt und in Resten noch jetzt bei uns.

Aber daß er die ganze Welt, Himmel und Erde verschlingt und in sich verschlossen hält, das ist eine mythische Vorstellung, die wir uns nicht zu eigen machen können

Nunmehr kann eine irokesische Mythe1 verglichen werden. Ein mythischer Heros hatte die anfangs trockene, wasserlose Erde von Seen und Flüssen bewässern lassen. Aber sein feindlicher Bruder erschuf einen riesigen Frosch, der alles Wasser verschlang und die Erde so trocken machte wie zuvor. Der Heros jedoch, der schon zu Anfang die Erde bewässert hatte, stach diesen Frosch in die Seite; da traten die Gewässer aus diesem hervor und flossen wieder ihre gewohnten Bahnen.

Dazu bemerkt Krickeberg: «Der alles Wasser verschluckende Riesenfrosch erinnert an den schlangengestaltigen vedischen Vritra. Zugrunde liegt wohl eine lunare Vorstellung. Dann entspräche O. (der mythische Heros, der den Frosch erstach) einem Sonnenheros2s.

Krickeberg ist in seinen Worten («erinnert an»: «zugrunde liegt wohl») behutsamer als P. Ehrenreich3, den er anführt und der bei dieser Indianererzählung ebenfalls mit Bezugnahme auf Vritra von Kampf zwischen Sonne und Mond spricht, Bei Ehrenreich und Krickeberg sind Sonne und Mond nur mythologische

164

dieses bin; laß uns eine Übereinkunft treffen.» nach ist Vritra der Bauch, was wohl besagt, daß er alles verschlungen hat, Ganz ähnliches sagt TS 6. 5, 1, jedoch mit der engeren rituellen Spezialisierung,

wonach Vritras an Indra abgegebene Kraft eine gewisse Opferspende ist, der durch diese Wendung der Erzählung eine besondere magische Kraft zugeschrie-Gleich aber ist, daß Vritra, dreimal von Indra mit dem Donnerkeil bedroht,

Deutungen, also zunächst keine gesicherten wissenschaftlichen Erkenntnisse:

dazu werden sie erst durch die entsprechenden altindischen Textzeugnisse. Aber

diese Deutungen jener tiefblickenden Amerikanisten hätten sogleich auf die Spur eines richtigeren Verständnisses des altindischen Mythos führen können!.

Da der Vritra-Mythos selber hier eigentlich nicht Gegenstand der Untersuchung ist, sollen außer der Feststellung, daß Vritra der Mond ist, nur mehr

gewisse Ähnlichkeiten der Vritra-Sage mit der Namuci-Sage hervorgehoben

sucht, so will auch Vritra eine Vereinbarung mit Indra treffen, die ihn rettet, Daß das bei der erhabenen Heroisierung von Indras Vritra-Kampf im Rigveda

nicht vorkommt, ist verständlich. Die Berichte darüber in der Prosaliteraturwei-

war er (Fortsetzung dieses Textstückes), daß Indra sich vor ihm fürchtete und

den Gott Vischnu um Beistand bat2. Er sagte zu Vischnu: «Wir wollen das er-

greifen, wodurch er dieses ist.» «Dieses» ist, wie oftmals, das, worauf der Sprecher

mit umfassender Gebärde deuten kann, ein ganz sinnlicher Ausdruck für alles, was man vor Augen hat, also die ganze Welt. Dieses ist Vritra, Von Vischnube-

stärkt, erhob Indra dreimal seine Waffe gegen Vritra, aber dreimal sagte Vritra;

«Schleudere sie nicht auf mich: in mir ist diese Kraft, die will ich dir geben.»

Zweimal gab er so (einen Teil seiner) Kraft an Indra ab. Das dritte Mal aber

sprach er: «Schleudere sie nicht auf mich; ich will dir das geben, wodurch ich

Der Inhalt des so zustande gekommenen Paktes ist schwer verständlich; da-

Daß Vritra gemäß seiner Entstehung aus dem ins Feuer geschütteten Soma sehr mächtig war, haben wir schon aus TS 2, 4, 12, 1 vernommen. So gewaltig

Wie Namuci der Vernichtung durch Indra mittels eines Paktes zu entgehen

dreimal spricht; «In mir ist eine Kraft, die ich dir geben will.» Und nochmal das gleiche bieten KS 12., 3 und MS 2, 4, 3. Daraus sei unter

Absehung von geringen Verschiedenheiten im Wortlaut nur erwähnt, daß Vritra, nachdem er dreimal Kraft an Indra abgegeben hatte, «kraftlos» war, und daß Vritra, der nach allen Seiten gewachsen war, um die Flüsse herumlag (wie 1 In der Indologie hat diese lehtreiche Parallele m. W. keine Beachtung gefunden. L. v. Schroeder, Mysterium und Mimus, S. 423, entnimmt der kleinen irokesischen Mythe nur, daß der Frosch ein Mond-

\_ 429 \_

165

12 Symboton 4

werden

sen Verschiedenheiten auf.

— 428 —

<sup>1</sup> Krickeberg, Indianermäreben aus Nordamerika, S. 112.

<sup>2</sup> loc. cit. S. 180.

<sup>3</sup> Ztschr. f. Hithnol. 48 (Berlin 1906) S. 604.

tier ist; von Vritra handelt er an dieser Stelle nicht. 2 Ich bin geneigt, diesen Zug für sekundär zu halten, obwohl schon RV 6. 20, 2 davon spricht. - Ich gehe auf Vischnus Zusammenwirken mit Indra nicht näher ein.

im Rigveda). Wichtig aber ist innerhalb unserer gegenwärtigen Betrachtung, daß er nach beiden Texten spricht: «Wir wollen eine Vereinbarung treffen.1»

Nach SBr 1. 6. 5, 13 ff. kommen Agni und Soma aus Vritra hervor<sup>1</sup> und mit ihnen zusammen alle Götter, alles Wissen, aller Ruhm, alle Nahrung, alles Glück; also wirklich alles hielt Vritra umschlossen.

Erst adurch, daß alle diese Mächte und Kräfte von Vritra zu Indru übergingen, wurde dieser das, was er ist (nämlich der stärkse und mächigste der Götter) eVritra aber lag da wie ein leergetrunkener Schlauch, geduckt wie ein Ledersack, aus dem man das Gerstenmehl herausgeschüttelt hat. Indra lief auf ihn zu, um ihn zu erschlägen; Vritra aber sprach: sSchläg nicht los auf mich. Und er bat, ihn nicht zu töten, sondern nur entzwei zu teilen. Indra verlangte, das Vritra seien Nährung ein solle, und dieser williget ein (Soma ist ja Indras, aberhaupt der Götter Nährung). Indra teilte den Vritra in zwei Teile, aus dem, was von ihm somaartig war, machte er den Mondt, was aber ungöttlich (assurisch, diämonisch) an ihm war, das machte er zum Bauch dieser Lebewesen; denn Vritra ist der Nahrunosfresser.

Beachtlich ist dabei, daß eine göttliche und eine ungöttliche Hälfte des Vritra unterschieden wird. Denn die völlige Gleichsetzung von Vritra, der da ist das Übel, die Sünde, mit dem reinen heilvollen Soma bleibt uns unverstänlich Hier fällt ein rewisses Lichtauf dieses Problem. ohne es freilich zureichendaufzuklären.

Bei Soma muß man immer die Identität des Verschiedenen im Sinn haben. Aus dem somahaften Teil Vritras wird der Mond gemacht; dabei kann er doch zugleich als Somatrank Indras Nahrung sein. Vritra, der Nahrungsfresser ist eben der Verschlinger. als den wir ihn schon kennen.

Gemäß einer weiteren Variante (SBr 3, 5, 5, 1 f.) hatte Vritra die drei Veden in sich und gab, von Indras Waffe bedroht, nacheinander Rigveda, Yajurveda und Samaveda heraus. Das ist wiederum dasselbe: die drei Veden können sehr wohl als salless gelten, das Vritra in sich aufgenommen hatte.

Die dreimalige Abgabe von Kräften kann als ein Ansatz zu einem Übereinkommen gewertet werden; einige Male aber ist ausgesprochen, daß Vritra dem Indra einen Vertrag anbietet oder mit ihm schließt. Das betrachte ich als eine Ähnlichkeit mit dem Namuci-Wrthos.

Bei diesem mußten wir annehmen, daß Indra nach errungenem Sieg floh; denn Namucis abgetrennter Kopf rollte ihm nach und rief ihm Schmähungen nach, ohne daß Indra etwas dagegen unternahm.

Daß Indra nach dem Sieg über Vritra floh, ist reichlich bezeugt. Zonächst im Rigweda (1, 32, 14): Wien hast du, Indra (nach dem Vritra-Sieg), als Rächer der 1 In 7 S s. ) s sind a Agais und Soms, die dem Indra zureiere Schlendere einer Wafer nicht. Dom de und gegen diese kann Indra seine Waffenichtrichten, Er vernaluß sie vielneite, henseandommen und sie im überzeigehe, henseandommen und

166

Schlange gesehen, daß dir Furcht ins Herz kam, nachdem du sie erschlagen, und du über neunundneunzig Flüsse hinweg wie ein erschreckter Adler die Räume durcheiltest?

Es ist möglich, daß bei dem einen oder anderen Vergleichspunkt die eine Sagvon der anderen beeinflußt ist; erweislich scheint mir das nicht zu sein. In mehreren Fällen ist eine solche Beeinflussung unwahrscheinlich oder kommt nicht in Betracht. Die wichtigste Übereinstimmung ist nun, daß dem Vritra der Kopf abgeschlagen wird. Im Rigveda kommt das zwar nicht vor. Den naß nach 1:3; z. o. Indra dem Vritra den Kopf gespalten hat (Möd), besagt nur, daß er ihn vernichtend traf. wie denn auch essetz wird. daß er seinen Leib zerstöckelte.

Aber in TS 6, 5, 9, 1 ist gesagt: «Indra erschlug den Vritra; dessen Schädel (\*Braks/pälm, Kopfknochen) brach er ab (\*ud-awiyat\*), der wurde zum Drona-kalasias. Sodant KS 28, 9 (8, 16, 7, 2, 6); «Indra erschlug den Vritra; dessen Kopf riß er ab (\*udarwjat\*); der wurde zum Dronakalasia. Dasselbe sagt MS 4, 7,4 (S, 96, 18 f.). SBr. 4, 4, 3,4; «Soma war Vritra; als die Götter ihn erschlugen, rollte sein Kopf davon; der wurde zum Dronakalasia, darain flöß sounds oviel Safts.

Der Dronakalasa ist ein Holzbottich, in dem man den frisch gekelterten Somasaft auffängt oder sich sammeln läßt.

Daß dieser den Mond darstelle, ist nirgends überliefert. Aber an anderer Stelle (MS 4, 5, 9; S. 77, 12, 13), zwar ohne Bezugnahme auf Vriwa oder den Mond, wirder Kopf genannt.

Als Sammelbecken des Somasaftes kann dieses Gefäß dem Mond gleichgesetzt werden. Denn der Mond ist die Stitte, wo Soma sich sammelt, Soma sis Regen und als alle Lebenskräfte, Lebensäfte, die aus dem Erdenleben scheidend zum Himmel aufsteigen. Alle Lebensfeuchte sammelt sich im zunehmenden Mond und füllt ihn wie eine Schale, ein Gefäß, dessen Inhalt sich bei abnehmendem Mond als Regen, als neues Leben auf die Erde entheert.

Darum halte ich es auch ohne ausdrückliche Textzeugnis für richtig, das Somasammelgefäß bei der Somakelterung des irdischen Opfers symbolisch dem himmlischen Sammelbecken des Soma eleichzusetzen.

Man mag dies, sofern es meine Deutung ist, als nicht hinreichend gesichert ansehen. Dann bleibt doch dies bestehen: Vritra ist der Mond; sein abgetrennter Kopf ist also der Kopf des Mondes, und da der Mond oftmals als ein Kopf angesehen wird, ist Vritras Kopf der Mond.

<sup>2</sup> Vel.die vorhergenannteStelle RV 10, 138.6.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Bei Namuei wurde nicht recht klar, auf welche Weise er enthauptet wurde. Ebensowenig kann ich hier aus den Verben erkennen, wie Vritras Haupt abgetreint wurde.

Weiter ist noch im Sinne des Vritra-Namuci-Vergleichs zu sagen, daß der dem Vritra abgeschlagene Kopf davonrollt; erst dann wird er zum Dronakalasa, dem fest aufgestellten Holzbottich.

## Zusaninienfassung

Fern aus Amerika herangeholte Analogien hatten es unsnahegelegt, den abgetrennten, aber doch eigenlebigen Kopf des Namuei für den Mond zu halten. Eine Wahrscheinlichkeit war damit gewonnen, die wir aber nicht als Gewißheit wollten gelten lassen. Aus indischer Mythologie hat sich nun eine ganz anders geartete Analogie ergeben. Auch diese erbringt keinen festen Beweis, aber doch eine hohe Wahrscheinlichkeit.

Diese beiden Wahrscheinlichkeitsgründe kommen einem Beweis daf ür recht nahe, daß Namucis Kopf der Mond ist.

## 2. Makhas Kopf

Das Wort, das den Namen des Makha abgibt, ist unverständlich. Es kommt im Rigveda und in Zuasmennestrungen vor, und es gibt da auch Ableitungen davon. Es war also in rigvedischer Zeit ein lebendiges Wort, aber auch da wohl schon ein sprachlicher Archaismus, denn für uns besteht die «Unmöglichkeit sicherer Bedeutungsbestimmung der Wortgruppe vom ausklawi, und in der Folgezeit lebt das Wort nur mehr als Name eines mythischen Wesens fort.

Trotz dieset Ungewißheit über das rigwedische Wort ist aber eine Stelle des Rigweda für dem Aythos, den wir wieterhin nach Benhamankerichten zu beauchten haben, sehr wichtig, nämlich zo, 171, 21 eDu (Indra) hast den Kopf des widerspenstigen Makha von der Haust abgetrennt und bist in das Haus des Somaspenders gegangen. Wie die Einischt des Indra in das Haus des Somaspenders gegangens Wei die Einischt des Indra in das Haus des mit Soma versehnen Mannes (der den Indra damit bewirten wird) mit der Enthauptung des Makha zusammenhänget, wissen wir nicht. Auch ist die genaue Nunaer von dedünz, das Geldner mit swiderspenstigs übersetzt, nicht erkennbar; es kann auch ungebärdig, ungestüm oder dergleichen heißen, so daß also eine deutliche Charakterisierung des Makha damit nicht gegeben ist. Auch ist nicht recht klar, warum bei dieser Einthauptung gesagt ist, der Kopf sei von der Haust abgettennt worden, wir würden erwarten: vom Leib oder vom Rumpf; doch mag das mit dieser sonderbaren Ausdruckswise gemeint sein.

Jedenfalls geht aus dieser Rigveda-Stelle hervor, daß die aus den Brahmanas bekannte Erzählung in ihrem Grundstock rigvedischen Alters ist.

<sup>2</sup> Oldenberg, Noten z. Rigseda, 1, 16.

168

Aber irgend etwas Bestimmtes erfahren wir daraus über Makha nicht. Er könnte darnach ein von Indra besiegter Dämon sein; auch an einer andern Rigveda-Stelle liefe sich das Wort makha als Bezeichnung eines Dämons auffassen.

In TS, 2.4, einer Stelle, die uns gleichfalls nicht über das Wesen des Makha aufklärt, sind nacheinander mehrere Götter genannt, die den Makha erschlagen haben sollen. Keith fügt der Übersetzung dieses Textstückes die Anmerkung bei: «Makha ist unbekannt hier und anderswo; die Autoren (der Brahmana-Texte) wissen nicht. were rist.»

Diese Bemerkung des gründlichen Brahmana-Kenners drückt nach unserem Nichtwissen über die Wortbedeutung des Namens noch ein Nichtwissen über das so benannte mythische Wesen aus. Sie ist aber zu negativ; in Wirklichkeit saet das SBr eanz bestimmt, wer Makha ist.

Daneben freilich wird der Makha mit Vischnu gleichgesetzt, das ist ohne Zweifel sekundär, denn in den zum Makha-Ritus gehörigen kultischen Sprüchen wird niemals Vischnu, sondern immer wieder Makha genannt. Die den Ritus begleitenden Worte aber sind sehr alt und unbeeinflußt von den Erklärungen, die der Brahmans-Verfässer dem Myttos und Kultus beieibt<sup>1</sup>.

Die Identifizierung von Makha mit Vischnu mag darauf beruhen, daß Makha das «Opfer» ist und ebenso Vischnu das Opfer<sup>2</sup> und ebenso darauf, daß sowohl Makha als Vischnu die Sonne sind<sup>3</sup>.

Wir brauchen im folgenden auf die Einbeziehung des Vischnu in den Makha-Mythos und -Ritus keine Rücksicht zu nehmen; aber so viel besagt sie uns doch, daß für den Brahmana-Verfasser Makha ein großer Gott war; es istim Text mehrfach von ihm als Cott die Rede

Ich gebe nun zunächst eine Nacherzählung der Makha-Geschichte, indem ich zusammenfasse, was sich aus mehreren Quellen<sup>4</sup>, im wesentlichen übereinstimmend erzibt.

Die Götter veranstalten im Kuruland eine Opfersitzung (andauerndes Særificium). Genannt werden einige Male als beteiligte Götter Agni, Indra, Váyu und Makha. Auch wo die Götter nicht namentlich genannt werden, fungiert Makha unter den Göttern; wenn es heißt: salle Götter«, so werden die Zwillingsgötter Akbri ausgenommen.

Sie wollten durch diese Opferveranstaltung Ansehen (Ehre, Ruhm) gewinnen und vereinbarten, daß der Erfolg dieses Opfers ihnen gemeinsam gehören

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>Die im SBr angeführten Ritualsprüche sindder Väjasawri-Sawbitäentnommen.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Häufig wird ein großer Gott (z.B. Prujāpati) dem «Opf er» gleichgesetzt, eine Anschauung, die ihrerseits der Erklärung bedürftig wäre.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Vischnu als die Sonne z. B. J Br. 14. 1. 16: beidem All-Gott Vischnu ist es ja besonders klar, daß er nicht schlechtin Sonne ist scalatin ihmosiare Züge enthalten sind, ist behannt. Um dessentwillen konnte er, wo es angebracht schlen, mit Sonne identifiziert werden. – Ob außer jagikund Sonnenoch andres auf die Gleichestrung: Makha — Vischne hingewirkt habe, mag dahingestell belüben.

<sup>4</sup> MS 4. 5, 9; Tand. MBr 7, 5, 6; SBr. 14, 1, 1 ff.; Taitt. Ar. 5, 1.

solle, daß aber derjenige, dem als Erstem dieser Erfolg zuteil würde, einen Vorrang unter ihnen haben solle.

Makha war nun der Erste, der diesen Erfolg hatte; den nahm er an sich und ging damit davon (statt ihn, der Verabredung gemäß, mit den andern zu teilen).

Die anderen gingen ihm nach und wollten ihm diesen Gewinn mit Gewalt abnehmen. Makha aber hatte einen bespannten (also schußbereiten) Bogen und drei Pfeile. Die anderen Götter jedoch waren unbewaffnet; darum getrauten sie sich nicht an ihn heran, sondern, als er stehen blieb, standen sie oder setzten sich um ihn herum.

So stand er da, auf seinen Bogen gestützt, den Kopf auf dessen oberes Ende gelehnt, und lächelte sie an.

Indra aber überredete die Ameisen, die Bogensehne unten zu durchnagen. Als dies geschah, schnellte der Bogen auseinander und riß dem Makha den Kopf ab.

Da gibt es Varianten: Die Ameisen erboten sich, die Bogensehne unten zu durchnagen oder Indra forderte sie dazu auf, oder Indra verwandelte sich in eine Ameise und hiß die Sehne durch.

Letzteres ist im Erzählungszusammenhang weniger gut, steht aber vielleicht der nigvedischen Andeutung, daß Indra es gewesen sei, der den Makha enthauptet habe, insofern näher, als damit Indra als der unmittelbare Urheber des Kopfabschlagens hingestellt wird.

In den Brahmana-Texten tut keiner einem anderen erwas zu Gefallen, ohne eine Gegenleistung zu fordern und für sich selber einen Vorteil daraus zu gewinnen. Und so erbaten sich denn die Ameisen als Belohnung für das Durchnagen der Bogensehne, daß sie auch in der ganz unfruchtbaren, völlig trockenen Wüste Nahrung und Wasser finden sollten, und Indra gewährte es ihnen.

Mehrer Texte sprechen hier von sumri «Ameisen». Einige aber sagen daneben mpadiba «eine gewisse Art von Ameisen», was in SBr 14. 1. 1, 8 von sumri unterschieden wird. Das hindert nicht, daß weiterhin von sumri, welches das allgemeinere Wort ist, gesprochen wird, auch wenn von der besonderen Lebensweise der hier gemeinen Ameisenart falso madiba die Rede ist.

Da geht dann aus dem, was über die eigenartige Lebensweise dieser Ameisen (die npatifizar sind, auch wenn samri gesagt wird) hervor, daß damit Termiten gemeint sind. Diese werden ja auch sonst sweiße Ameisens genannt. In MS 4, 5, 9 heißt es: «Indna sprach zu den Ameisen (samr): beißte die Sehne ab. Diese sprachen: In diesem toten Land (shimiria) können wir nicht leben. Indna sprach: Von der Feuchtigkeit desselben sollt ihr leben. Deshalb graben sie aus dem Trockenen das Feuchte herauf und leben von der Feuchtigkeit des toten Trockengebietes. »Zu vergleichen ist Sh 14, 1. 1. 14; Diesen Ameisen (unsmr) verlichen sie (die Götter) Nahrung. Denn alle Nahrung ist Wasser, und damit befeuchten sie, was sie verzherne »

Das ist nun aber die Lebensweise der Termiten. Diese ernähren sich nämlich von einer Moosart, die sie in unterirdischen Höhlen züchten. Damit dieses Moos gedeihe, bewässern es die Termiten regelmäßig, denn wenn ihre künstlichen unterirdischen Moosgärten verdorren würden, so müßte das ganze Termitenvolk einzehen.

Aber diese Tiere verstehen es, auch in vollkommen trockenen Gebieten, bei gänzlicher Dürre, bei jahrelangem Ausbleiben von Regen, aus dem Untergrund, aus Tiefen bis zu 2 3 m, Wasser für ihre Moospfanzungen herurgaholen. Ohn diese Fähigkeit müßten sie in Trockengebieten, wo sie vielfach leben, zugrunde echen.

Diese Gabe also haben ihnen die Götter verliehen dafür, daß sie die Bogensehne des Makha am untern Ende durchnagten. Dieser Passus bezeugt also eine beachtliche Naturkenntnis der altindischen Mythenerzähler.

Als Teil eines Göttermythos ist die Termitenepisode für uns allerdings befremdlich. Aber wir werden sehen, daß dieser Zug der mythischen Ersählung fest mit dem kultischen Verfähren verwachsen ist. Die kurze ripvedische Erwähung von Makhas Enthauptung läßt jedoch nichts von Mitwirkung der Ameisen (Termiten) erkennen.

Erwähnenswert ist hierbei die in mehreren Quellen sich findende Angabe, daß die Opfersitzung der beteiligten Götter im Kuruland stattgefunden habe. In manchen anderen Fällen missen wir uns die Sacrificia, die heiligen Handlungen der Götter, als im Himmel vor sich gegangen vorstellen (neben der gleichfalls nicht seltenen Anschauung, daß die Götter durch ein auf der Erde vollzogenes Opfer den Aufstieg zum Himmel sich errangen).

Im Kuruland, dem kultisch bevorzugten Gebiet Indiens, geschah es, daß die Götter opferten, daß Makha sie übervorteilte, daß die Termiten Makhas Vorrang zunichte machten. Die auf ein düres, totes Land eingeschränkten Termiten konnten nicht im Himmel lokalisiert werden. Die Lokalisierung all dieser Vorgänge auf die Erde gehört notwendig zu der Mitwirkung der Termiten.

Der dem Makha abgerissene Kopf wurde zur Sonne. SBr 14, 1, 1, 10 sagt: «Als er (der Kopf) gefallen war, wurde er zu jenem Aditya» (= Sonne). Da ist Makhas Kopf gemint; damit, daß die Worte von Vischnus Kopf sprechen, brauchen wir uns nach vorher Gesagtem nicht aufzuhalten.

Ferner sagt SBr 14. 1. 3, 5: «Makha ist der, welcher da oben scheint» (bzw. «heiß macht» = Sonne).

An der ersteren Stelle ist Makhas Kopf, an der anderen Makha sehlechthin die Sonne. Der Brahmana-Verfasser hat also recht wohl gewußt, wer Makha ist. Und Keith, dieser gründliche Brahmana-Kenner, hat diese Aussagen natürlich gekannt. Warum er gleichwohl sagt, die Brahmana-Autoren hätten nicht gewußt, wer Makha ist, weiß ich nicht. Die Aussagen der Prostextes ind so bestimmt und werden vom Ritual so klar bestätigt, daß man ihnen Glauben sehenken muß.

Makha ist Sonne; das wird bestätigt durch das Ritual des Pravargva-Opfers1. Oldenberg hat erkannt, daß der Pravargya2 ein Sonnenkult ist3. Er hat diese Auffassung nur als Vermutung auszusprechen gewagt; er führt einigeRigveda-Stellen an, die für diese Vermutung günstig sind, und bemerkt außerdem, daß wir uns bezüglich dieses Ritus «fast nur auf die jungeren Veden stützen» können. Deren Auswertung aber macht diese Vermutung zur Gewißheit, und ich habe schon erwähnt, daß der hauptsächlichste Text, SBr, Opferformeln aus der Vājasaneyī-Samhita, also ganz alte rituelle Überlieferungen einschließt.

Die Pravargyazeremonie geht im fertig ausgebildeten Ritual dem Somaopfer voraus, und davon ist in übertragenen Worten und symbolischer Weise des weiteren viel die Rede, Man vermutet aber, daß der Pravargva ursprünglich selbständiger und nicht notwendig mit dem Somaopferverknüpf twar. Mag sein! Sinnvoll ist es iedenfalls, daß ein Sonnenkult dem Mondkult (denn das ist das Somaopfer) vorausgeht.

Die Hauptsache beim Pravargyaopfer ist, daß ein irdener Topf hergestellt und sehr erhitzt wird. Er heißt deshalb, außer Pravargya, auch Gharma, d. h. Hitze. Ferner heißt er Mahavīra, d. h. großer Held. SBr 14. 1. 1, 11 erklärt das daraus, daß die Götter, als Vischnu des Kopfes beraubt hinfiel, sprachen: «Der große Held (mahān vīrah) ist gefallen.» Etwas anders ist es in TS 5, 1, 4, wo Makha nicht mit Vischnu identifiziert wird. Da wird der Name Mahavīra daraus hergeleitet, daß man sprach: «des Großen Kraft (mahato vīryam) ist gefallen.» Der «Große» ist da also Makha.

Beide Erklärungen sind einander ähnlich, aber nicht gleich; ihre Ursprünglichkeit ist nicht gewährleistet, ihr etymologischer Charakter erscheint als gekünstelt. Ich vermute, daß da eben Soma eder große Helde heißt,

Der Prayargyaritus macht einen altertümlichen Eindruck. Als Anzeichen daf ür betrachte ich, daß er mehrfach als geheim zu halten hingestellt wird5; daß die Frau des Opferveranstalters den Mahaviratopf nicht anblicken darf6; erst ganz zuletzt darf sie ihn sehen?. Ferner, daß das dabei so wichtige Gefäß ein irdenes (in altertümlicher Weise hergestelltes) ist, während im Somakult meist hölzerne, sonst metallene8 Gefäße verwendet werden9.

1 Dargestellt im Srautssütra des Apastamba, Buch XI, übersetzt von Caland, Amsterdam 1924; kürzer bei A. Hillebrandt, Ritwelliteratur, Straßburg 1892, S. 134 ff.; vgl. H. Oldenberg, Religion des Veda,

446 f. - Ich folge hauptsächlich dem SBr. Buch 14. 2 pravargya eder zu erhitzende» irdene Topf, von pravrj eans Feuer stellen, erhitzene. Dieses Gefäß ist

der Hauptgegenstand des Kultaktes, der darnach ebenfalls Pravargya heißt. \* «Ein auf die Sonne sich richtender Zuuber»; der Auffassung als Zauber stimme ich nicht zu. Winternitz, Genel, d. ind. Literatur, (S. 153) spricht es bestimmt aus, daß der beim Pravargysopfer ethitzte Kessel

ein Symbol der Sonne ist. \* Nur: makham saisnasam vasa archa tedem Makhawurde Vischnuhaf tes Anschen zuteile.

5 SBr. 14. 1. 1. 26-27; 2. 2. 46.

6 SBr. 14. 1. 3, 16; ApS. 15. 5, 2 mit Calands Bemerkung.

7 SBr. 14, 1, 4, 16, Oldenberg, Rd. d. V. \*418.

9 Vgl. SBr. 14. 2.2,53.

172

Außer der alles durchziehenden Sonnensymbolik ist wesentlich, daß Makha (Vischnu) das Opfer ( ya jiia) ist und daß, da er seines Kopfes beraubt ist, das Opfer keinen Kopf (keinen Anfang) hat. Es gilt also, dem Opfer einen Anfang zu geben, den Kopf anzusetzen. Als die Götter opferten, da Makha des Kopfes beraubt war. das Opfer also keinen rechten Anfang hatte, hatten sie keinen Erfolg und konnten nicht (von der Erde) zum Himmel aufsteigen (wie aus Taitt, Ar. 5, 1,6 hervorgeht).

Einem geköpften Wesen den Kopf wieder anzusetzen, dazu sind allein die göttlichen Wunderärzte Asvin fähig, und sie sind es denn auch, die, weil sie das vermochten, die Empfänger des Milchopfers aus dem erhitzten Topf sind.

Damit hängt es zusammen, daß zu Anfang der Erzählung, wenn nicht nur einige Götter, sondern «alle Götter» als an der Opfersitzung und somit auch an der listigen Enthauptung des Makha beteiligt genannt sind, die beiden Asvin ausdrücklich ausgenommen werden. Sie wirken nicht mit an seiner Enthauptung. aber sie sind es, die ihm den Kopf wieder ansetzen.

Hier berührt sich unser Gegenstand in eigenartiger Weise mit der Legende von Cyavana, den die beiden Asvin mit ihrer wunderbaren göttlichen Heilkraft aus einem Greis in einen Jüngling verwandelt haben. Da sind die Aśvin, trotz ihrer hohen Wundermacht, zunächst von der Teilnahme am Somaopfer ausgeschlossen, also den andern Göttern nicht gleichberechtigt1. Cvavana aber vermittelt ihnen als Vergeltung für die ihm erwiesene Wohltat die Teilnahme am Somaopfer, indem er sie lehrt, daß ohne sie das Somaopfer unvollständig, kopflos ist, Darauf setzten sie dem Somaopfer den Kopf an, indem sie zu dessen Beginn die Somaspende für sich selber vollzogen (und damit sich selber den Anteil am Soma errangen). Da ist Kopflosigkeit des Opfers nur ein Ausdruck für dessen Unvollständigkeit, «Kopf» nur ein übertragener Ausdruck für den (richtigen) Anfang. Daß das Opfer vorher seines Kopfes beraubt wurde, davon ist nicht die Rede (so in SBr 4, 1, 1, 1-1). Im Jaiminiva-Brahmana<sup>2</sup> dagegen teilt Cyavana den Asvin mit, daß das Somaopfer ohne Kopf und infolgedessen erfolglos ist, weil ihm der Kopf abgeschnitten worden ist. Und der Kopf, der dem Opfer abgeschnitten wurde, das ist die Sonne, und das ist der Pravargva. Den also setzen sie dem Opfer an und werden dadurch zu Somagenießern. Die Cyavana-Legende läuft da also in dem Pravargya-Ritus aus. Und, was wir ja aus dem SBr schon wissen: es wird uns auch hier gesagt, daß der Pravargya der abgeschnittene Kopf des Opfers und daß er die Sonne ist.

Auch wissen wir, daß Makha das Opfer ist, daß der abgeschnittene Kopf des Opfers Makhas Kopf ist, daß Makhas Kopf die Sonne ist - was hier in einem andem Text bestätigt wird.

Ferner heißt es in Taitt. Ar. 5. 1. 6 (nach dem Bericht über Makhas Enthauptung): «Die Götter sprachen zu den beiden Asvin: ihr seid die Ärzte; setzt diesen

1 Darin liegt wohl eine Erinnerung an einen älteren Zustand der vedischen Religion vor.

2 3. 110-128(in Calands Übersetzung Nr. 186).

Kopf des Opfers (weiede) an. Diese sprachen: wir wollen einen Wunsch tun: auch für uns soll hier (beim Somaopfer) ein (Soma-JBecher geschöpft werden. Da schöpften sie für diese beiden den Afvinbecher. Da setzten diese beiden den Opfer den Kopf an; das ist der Pravargga - 4. Auch hier also berührt sich die Darlegung über Makhas Enthauptung und den Pravargga mit dem Ausgang der Gyavana-Legende, indem erklärt wird, wie die beiden Afvin zur Teilnahme am Somaenuß kamen.

Es ist nun in möglichster Kürze! über das Verfahren bei der Pravargya-Zeremonie zu berichtet. Voraus bemerkt sei nur, daß die Sätze «Der Pravargya ist Sonne-», und «Der Gharma ist Sonne-» oftmals wiederkehren.

In zerimonieller Weise und mit begleienden Sprüchen ergräßt man den Lehm, aus dem der Pravargystorf (Mahavira, Gharma) hergestellt wird und spricht zu dem Tonklumpen: «Für Makha dich, für Makhas Kopf dich.» Dann nimmt man Erde von einem Ameisenhaufen" und vermischt sie mit dem Lehm, aus dem der Topf gekneter wird. Dazu gehört ein Spruch: altr göttlichen Ameisen ... uws ", und es wird erklärt, daß die Ameisen es waren, welche dem Opfer den Kopf abgeschnitten haben, und daß deshalb mittels der Ameisen dem Opfer der Kopf wieder angesetzt werden muß. – Die Gleichung: Makha = Opfer ist da also ganz selbstverständlich.

Die richtige Mischung von Lehm und Ameisenerde ist natürlich alterprobtes rituelles Vetfahren bei der Zubereitung des Topfes, und die feierliche Anrede an die Ameisen ist (wie auch die sonstigen Kultworte) der Väjasaneyl-Samhita entnommen.

Daraus geht hervor, daß die Episode mit den Ameisen (Termiten), welche durch Zernagen der Bogensehne den Makha enthauptet haben – eine Episode, die in einem Göttermythos uns fremdartig anmutet – fest mit dem alten Ritual verbunden, also eanz alt ist.

Der Topf wird aus dem mit Ameisenerde vermischten Ton geknetet; ohne Töpferscheibe, also in sehr altertümlicher Weise. Es wird ihm ein Mund und eine Nase anmodelliert (Augen finde ich nicht erwähnt); es ist also wirklich ein Kopf. Begleitspruch: 4Du bist Makhas Kopf. a

Die Umstände, mit denen der Topf beräuchert, gebrannt, im Feuer befächelt wird, seien nur kurz erwähnt. Er ist außen und innen mit Schmalz beschnierte worden, das sich in der befächelten Glut entsfammt. Er wird dadurch sehr heiß. Seine Hitze entspricht der Sonnenhitze; die Sonne, und zugleich mit ihr der erhitzet Torf, wird eperiesen: er ist Sonne.

**— 438 —** 

Der heiße Topf wird auf einen erhöhten Untersatz gestellt<sup>1</sup>. Dieses Gestellist schulterhoch; denn der Topf ist ein Kopf; er muß also auf die Schultern gesetzt werden. Dieser schulterhohe Untersatz, auf den der Hitztopf gestellt wird, gilt zupleich als Sessel, und zwar als «Kaisersessel».

Diese europäisterende, modernisierende Wiedergabe kann man übernehmen, weil sie sinnvoll ist. Das einheimische Wort samräj kann man als Allkönig übersetzen. Es bezeichnet stets eine höhere Würde und Machtstellung als die eines Königs (mijam)<sup>2</sup>.

Wenn der glühheiße Topf, der Makhas Haupt darstellt, auf den «Kaisersitz» gesetzt wird, so wird davon unterschieden ein niedrigeres Gestell, auf das man ein Gefäß mit Soma stellt. Dieses Somagestell heißt Königssitz, denn der Gott Soma ist Könie und wirdimmer Könie Soma orenannt. Soma aber ist der Mond?

Der Untersam für den Gluthafen steht auf dem Opferplatz nördlich des etwas niedtigeren Königsitzes des Soma. «Nördlich» und «höher» sind ein Wort und ein Begtiff. «Nördlich» von Somas Königssitz ist der Kaisersesel des Pravargy, das ist des Makha, der jetzt durch Aufsetzen des Topfes, des Kopfes, wieder voll-stindle ist, noch einmal «höher» als Somas Köniessitz.

Die hiermit gegebene Symbolik bezeugt nochmals, daß Makha die Sonne ist.

<sup>1</sup> Nach SBr. 14; die einzelnen Angaben daraus, Sätze und Absätze, werden nicht immer mit Zahlen

genannt,
2 Z. B. SBr. 14. 1. 1, 28.

Z. D. 3DF. 14. 1. 1, 28

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Z. B. 14. 1. 1. 13
<sup>4</sup> Nach dem, was vorherüber die «Amelsen» gesagt wurde, muß es sich um einen Termitenhügel handeln.

<sup>5</sup> SBr. 14. 2. 2, 13; 17.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Er ist zu beiß zum Anfassen, man packt ihn mit einem aus zwei Hölzern hergestellten zengerartigen

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Das iranische König der König es ist mir in Altindien nicht begegnet.

# Die Sunahsepa-Legende

von H. LOMMEL, Prien

Vorbemerkung: Bei einer Barbeitung der Sunahsepa-Legende des Aitareya-Brähmana lern teich Frure durch Willems Abhandlung kennen: Die Legende von Sunahsepa im Aitareyebröhmana und Sankhäyanatsundasütra, Säche. Akademie d.W., Leipzig 1956 (Phil-hist. Kl., Bd. 102, Heft 2).

Meine Arbeit ist nicht durch die WELLERsche angeregt, muß aber vielfäch auf diese Bezug nehmen. Ich habe manche wertvollen Belehrungen daraus entnommen und werde seine Erkenntnisse, soweit ich ihnen zustimmen kann, dankbar verwenden. Bei noch mehreren und zwar sehr wichtigen Punkten bin ich ganz anderer Ansicht als Weller und bin gendfüt; ihm zu widerstrechen.

Dadurch wird meine anfangs sehr einfach geplante Darlegung umfänglicher und umständlicher als mir lieb ist. Doch gehe ich dabei meine ursprünglich beabsichtigten Weg, nämlich ganz einfach dem Verlauf der Erzählung zu folgen, deren Inhalt ich, zur Erleichterung des Lesers, skirzenbaft, nacherzähle

Wissenschaftliche Überzeugungen müssen möglichst klar und entschieden ausgesprochen werden. Das kann bei starken Meinungsverschiedenheiten eine gewisse Härte ergeben, die aber der Achtung keinen Eintrag zu tun braucht.

König Hariseandra hatte hundert Frauen, bekam aber keinen Sohn. Inn besuchten die beiden heiligen Weisen Närada und Parvata, und Närada rietihm, den Varuna umeinen Sohn zu bitten, mit dem Gelübde, diesen Sohn dem Varuna zu opferu. Darauf bekam er einen Sohn, der den Namen Rohitz erhielt. — Dies wird in Prosa erzählt, wie das in der Hauptsache die Darstellungsform der Legende ist.

Da heißt es (13. 2) als letztes Pross-Sätzchen im Anfang der Erzählung: so ha Närudam pupraceta "er (der König Hariseandra) fragte
den Näruda" — dann folgt eine Unterredung in Versen, und das erste
Sätzchen der folgenden Pross (14,1) lautet: athainam undez: Varuna"
updabära, das segte er (Näruda) zu ihm: "wende dich an König Varuna".

Das schließt sich trefflich zusammen; vielmehr: es schlösse sich trefflich
zusammen, wenn auf zppraceta "er fragte" eine Frage folgte, auf die
"wende dich an Varuna" die richtige Antwort wire. Diese Frage kann —

oder könnte — nur gewesen sein: katham putram labheyam "wie kann ich einen Sohn bekommen?"

Es ist sogleich ein starker Eingriff in den Text, den ich hier vornehme; elf Strophen (mit einem Zwischensätzlein in Proes) werden ausgeschieden, weil sie von etwas nicht Hergebrügem handeln. Das aber erfordert, daß anihre Stelle ein kurzes Fragesätzlein eingefügt wird; und dem Texteigene Worte des Textkritikens zuzufügen wird gegenüber Streichungen wohl as größere Eigenmächtigkeit erschtet; den ist das hier eben nötig.

Es ergibt sich mit der von mir eingesetzten Frage: wie komme ich zu einem Sohn I, und der Antwort: wende dich an Varuna, ein glatter, einnvoller Verlauf der Erzählung und Einheitlichkeit ihrer prosaischen Form

Der überlieferte Text aber läßt den Harideandra in einer Strophe fragen, wozu es gut sei, einen Sohn zu haben. Eine unsinnige Frage; natürlich ist es gut, einen Sohn zu haben; natürlich wünscht sich Harideandra einen Sohn. Es ist gut, einen Sohn zu haben, für Harideandra und fir jeden Inder; darauf, wozu und warum es gut sei, kommt es gar nicht an, weder hier zu Anfang noch im ganzen Veilauf der folgenden Brählung.

Auf diese nicht herpaseende Frage des Könige antwortet dann Närada mit 10 Strophen, von denen einige zwar eine Antwort auf die Frage sind, also ebensowenig wie diese in den Erzählungszusammenhang gehören, während weitere Strophen von dieser Frage abirren und sich ins Abseitige. ia Abseschmackte verlieren.

Zunächst nämlich antwortet Närada auf die Frage, wozu es gut sei, einen Sohn zu haben, mit einigen theologischen Gemeinplätzen: daß der Vater durch den Sohn Fortleben gewinne; daß er durch ihn der (jenseitigen) Finsternis entrinne u. del. mehr.

Das wäre, obwohl kralich und für den Fortgang der Erzählung swetlon, noch ertstiglich als eine Art Antwort auf die ungeschickte Frage des Königs. Weiterhin aber belehrt Närads den König dariber, daß der Vater in die Gattin eingelt und im 10. Monat aus ihr wiedergeboren wird. Da ist dann bald von dem Sohn und von dem Wert, den erfürden Vater haben soll, gar nicht mehr die Rede, sondern von der Würde der Mutter. Schließlich aber schwelft die angebliche Antwort den Närads ao weit ab, daß auch die Tiere wülten, ohne Sohn könne man nicht in den Himmel gelaugen, und daß unter den Tieren sogat der Sohn sich mit der Mutter und Schwester begattet. Diese Entgleisung wird mit geringer Abwandlung zweimla daugseprochen.

Daß solche Abirrungen kein echter Textbestandteil sind, ist klar. Weil nun der ganze Versabschnitt von der abwegigen Frage des Königs Hariscandra an nicht echt sein kann, hab ich den völlig minderwertigen und unwürdigen Strophen der angeblichen Rede Närada's keine sonderliche Beachtung mehr geschenkt und sie unwillig hingenommen.

Anders WEILER, der hier einen besonderen Scharfblick betätigt hat. Er hat zwar nicht erkannt, daß der ganze Verasbechnitt unecht ist; er hat die dem Künig in den Mund gelegte Frage, so unannehmbar sie ist, gelten lassen und mußte deshalb auch die Närada-Strophen, soweit sie diese Frage beantworten, hinnehmen. Dasgeen hat er (S. 73ff), die Schlußstrophen der Närada-Rede als jüngere Zufügung erwissen. Er beruft sich dabei gar nicht darsuf, daß eie inhaltlich unzulässig sind, sondern stützt sich auf Textvarianten, die hier zwischen der Fassung des Altaroyabrahmans und der Parallelfassung des Sänkäyanaśrautasitra bestehen.

WELLERS Beweisführung, die wir hier nicht wiederholen, ist überzeugend. Es ergibt sich für ihn, daß die Schlußetrophen der Närsda-Rede jüngerer Zusetz (sekundär) sind. Nach meiner Ansicht dagegen ist der ganze Versabschnitt, von Hariseandras Frage an, eine Textentstellung, also sekundär. Dieser Verseinschub hat dann noch eine von Weller erwiesene Erweiterung erfahren, die ich somit als tertiär betrachte. Es sind also zwei Überarbeiter anzunehmen, deren erster nicht sehr klug, der zweite aber recht töricht war.

Es ist sehr dankenswert, daß Weller durch seine scharfe Beobachtung uns von der ärgerlichsten Textentstellung befreit hat<sup>1</sup>.

Die drei letzten Strophen der angeblichen Närada-Rede sind also nach Wellers einwandfreier Feststellung spätere Zuffugung. Außerdem aber erwägt er (S. 78), daß achon einige vorherige Strophen diesem Zusatzuck angehören, Strophen, bei denen das nicht aus Zwiespältigkeit der Überlieferung hervorgeht, sondern daraus, daß sie inhaltlich nicht herpassen. Es ist z.B. längst darauf hingewiesen worden, daß Närada unmöglich zum König Hariscandra gessegt haben kann: "strebet, ihr Brahmanen (!) nach einem Sohn", und dabei dieses Streben als wertvoller hingestellt haben soll als die äußeren Zeichen des Aketentums wie Verwährloung des Leibes, Antilopenfell als Gewand und wildwachsender Bart, (Str. 7. die vierte der Närads-Rede).

Wenn wir diese Strophe und die drei letzten ausscheiden, bestand also die sekundäre Närada-Rede nicht aus 10, sondern nur aus 4 Strophen, oder wenn von dieser gedankenloe eingeschalteten Brahmanenstrophe an alles Weitere tertiärer Zusatz ist, dann enthält die Närada-Rede zunächst nur drei Strophen.

Der diese Versrede einleitende Prosasatz (13,3): "Er (Nārada) mit

<sup>1</sup> Die Abweichung zwischen Ait. Br. und S'. S'r. s. in der Strophenfolge möchte ich jedoch nicht mit Weller aus Niederschrift und Abschriften, sondern aus Schwanken der mündlichen Überlieferung erklären.

einer (Strophe) gefragt, antwortete mit zehn (dasabhih, Strophen) hat also seine Form erst erhalten, nachdem die nachträgliche Erweiterung der Narada-Rede stattgefunden hatte. Weller hat das erkannt, hat sich aber unklar ausgedrückt mit den Worten (S. 73) "daß die Prosa zum Teil den Versen später zugefügt wurde". Dieser Prosasatz ist, als Satz. so alt wie die sekundäre Versunterredung von Hariscandra und Närada; nur das eine Wort dasabhih ist erst eingesetzt, nachdem die Närada-Rede durch unzugehörige Erweiterung auf zehn Strophen ausgedehnt war. Der Satz mag zunächst gelautet haben : sa ekayā preto tribhih pratuwāca. Wellers Behauptung "später zugefügt" ist also nur richtig bezüglich des Zahlwortes "daśabhih", nicht aber für "die Prosa zum Teil"; diese Worte enthalten eine ungerechtfertigte Verallgemeinerung von dem einen Zahlwort auf den ganzen Satz. Es ist, als sollte damit die Erwartung erweckt werden, daß auch andre Teile der Prosa für jünger gehalten werden könnten als irgendwelche andre Textbestandteile. Weller betont sogar die Ausweitung seiner für das Zahlwort richtigen Feststellung auf die Prosa, indem er (S. 76) wiederholt: "Die Prosastelle A.B. VII 13.3 . . . . muß junger sein als der ursprüngliche Bestand an Versen" und nochmals: "Die Prosa muß jünger sein als der überarbeitete Verstext".

Die ganze Verspartie ist also ein entstellender Einschub in die schlichte, sinngemäß fortschreitende Prossarzählung. Dieser Einschub hat bewirkt, daß die in Pross zu denkende Frage des Königs weggefallen ist, auf welche dann Närad sin Pross antwortet: "Wende dich an König Varuns".

Daß dieser Einschub auch durch seine metrische Form aus der Prosaerählung hersussällt, ist wichtig; doch wäre dieser Umstand allein kein genügender Anhaltspunkt, diese Partie auszuscheiden; wie denn auch Warzusz nicht das ganze Stück, sondern nur den letzten Teil davon augefochten hat. Aber der Sinneszusammenhang und der Zusammenschluß der Prosapartien VII 13,2 (mit der von mir eingesetzten Frage des Königs in Prosa) und VII 14,1 ergit die einzig glaubahafte echte Textgestalt.

Mit 14,1: athainam uvāca "daspracher (Nārada) zu ihm(demKönig)" sind wir also wieder bei der eigentlichen und echten Erzählung und stehen noch ganz an deren Anfang.

Die Pross ist in dem charakteristischen Brahmanastil gehalten: das Nötige wird mit grüßter Sparsamkeit an Worten gesagt, zugleich mit der wortverschwenderischen Breite der Wiederholungen. Nur das Geschehen wird berichtet; Beweggründe der handelnden Personen und sonstige naheligende Erklärungen bleiben unassegsprochen. Es ist, als ob König Hariscandra keinerlei Bedenken gehabt habe, den in sich widersprüchlichen, sich seiber auffebenden Rat des Närada zu befolgen: den Varuna um einen Sohn zu bitten und zugleich dessen Opferungz geloben!

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Siehe darüber in der Schlußbetrachtung.

Hariścandra also bekam auf diese Bitte, auf dieses Gelöbnis hin einen Sohn, der den Namen Rohita erhielt, und alsbald forderte Gott Varuna dessen Opferunz.

Er sei noch nicht opferreif, mit dieser Begründung bittet der König den Gott um Aufsehnb des Opfers, und Varuna gewährt es mit dem kurzen tathat, so (sei ei)"! Das wiederholt sich fünfmal. Immer verweist der Vater auf eine entwickeltere Lebensstufe des Kindes, mit der es erst die Opferfähigkeit erlangt haben werde, und immer antwortet der Gott auf die gleichzeitige Zusage, dann den Sohn zu opfern, mit dauch Auch die Bitten und Begrindungen des Vaters sind immer gleichartig formuliert. Mit der geringen Abwandlung, wenn er Zähne bekommen hat, wenn die Zähne him ausgefähen sind, wenn er die zweiten Zähne bekommen hat, usw., dann wird er opferreif sein, wiederholt sich alles fünfmal. In diesem naiven Ersklungseit wird nicht ausgesporchen, wird aber sehr fühlbar gemacht die Liebe des Vaters, die unbeimliche Langmut des doch unerbittlichen Gottes.

Die letzte Stufe des erbetenen Aufschubs ist: der Knabe ist ein Kşatriya, ist von ritterbürtigem Adel; wenn er waffenfähig sein wird, dann wird er opferfähig sein. Auch bis dahin sich zu gedulden willigt der Gott ein mit tathā.

Der Jüngling wurde waffenfähig. — Damit ist ein Wendepunkt erreicht, jetzt gab es für den Vater kein Ausweichen mehr. Auf Varunas wiederholte Mahnung: opfere ihn mir, antwortet diesmal der König: tathā. es sei.

Dann werden dem Hariscandra, immer noch kurz genug, etwas mehr Worte in den Mund gelegt: er sprach zu seinem Sohn: "Mein Lieber, er (Varuna) hat dich mir gegeben, so will ich denn dich ihm opfern". Rohita sagte "Nien", ergriff Bogen und Pfeile und entwich.

Dieses Nein' ist die äußerste Gedrängtheit des lapidaren Erzählungseitlisse fan etwa die Darstellung der gleichen Szene im Brahne-Purana (Kap. 164) vergleichen. König Hariseandra kündigt dem 16jährigen' Rohita in der Versammlung der Minister und Brahmanen die bevorstehende Opferung an. Der Prinz antwortet mit der Absicht, dem Visuu ein Order darzubrinzen.

Wir geben uns willig der kraftvollen Herbhait dieser Erzählweise hinhier sei aber doch ein Begleitgedank ausgespruchen: die Eröffnung, daß er ihm opfern werde, war eine Warnung an den Sohn; wenn der Entschluß des Königs ganz lest gewesen wäre, hätte er den Rohita ja greifen, binden lassen könne und der Opferung überantworten. So ist Hariseandra dem Gott gegenüber schuldig; Rohita ist fürs erste frei. Die gelobte Opferung findet also nicht statt; König Hariścandra wird von Wassersucht befallen; das ist die seit ältester Zeit bekannte Heimsuchung durch Varuna.

Nach einem Jahr des Aufenthalts im Wald, in der Wildnis, will Rohita heimkehren; er wird abgehalten. Mehrmals macht er sich zur Heimkehr auf: mehrmals wird ihm abgeraten.

Natürlich zog es ihn heimwärts; das braucht nicht gesagt zu werden, auch nicht, daß er mitder Heimkehr sich aufs neue der Gefahr ausschapen geopfert zu werden; daß er sich dessen bewußt war, hören wir ja alsbald: er kaufte sich vor der endgültigen Heimkehr einen Ersatzmann für die Onferunz.

Auf seinem Rückweg in die Heimat tritt ihm jedesmal Indra in Gestalt eines Brahmanen entgegen und rät ihm, noch länger zu wandern. Das wiederholt sich fünfmal, so daß also Rohita sechs Jahre in der Fremde, in der Waldwildnis schweift.

Die Verzigerung der Heimkehr, bei der sich allss entscheiden muß, erhöht die Spannung. Das ist erzählerisch vortrefflich. Freilich ist fünfmaliger Aufschub, sechsjährige Wanderung, so reichlich, daß bei uns
modernen Lesern die Spannung beinahe erlahmt. Bei naiven Hörern
alter Zeit war das wohl nicht der Fall. Aber mit einem nochmaligen
Aufschub und siebenjähriger Waldwandarschaft wird die Sache, statt
spannend zu sein, langweilig. So ist es in der Parallelfasseung des S.S.S.,
was Wetzurs. S. Bl mit Recht als sekunditer. Erweiterune betrachtet.

Man ahnt, daß dieser Außehub zur Rettung Rohitas führt. Und da sie bedeutsam, daß Indra es ist, der hier mahnend und warnend eingreift. Er ist dabei nur Berater, nicht Retter; er ist nicht Gegner Varnnas, aber doch dessen Gegenspieler. Rohita ist dem Varuna verfallen; aber als Kastrya, als Königssohn, ist er Schützling Indras, der Urbild und Inbegriff des kriegerischen Herrenstandes ist.

Ganz im Sinne der alten vedischen Religion stehen da diese beiden Götter einander gegenüber; ganz in diesem Sinne gehört der Königssohn ihnen beiden an.

Gott Indra also spricht zu dem auf der Heimkehr begriffenen Rohits funfmal mit Jahresabstand: "Wandere nur (noch weiter)". Dieses fünfmalige ozraivz allein wäre etwas eintönig; mit dem im Ganzen herrschenden Stil erschiene das zwar als vereinbar, aber Indra bereichert und beträftigt seine Aufforderung zu weiterem Wandern in der Wildnis mit Strophen. Diese empfehlen Wanderschaft oder wenigstens Regsankeit und Bewagung. Nähere Beziehung zu Rohitas Lage und Schicksal haben sie nicht; sie sind wohl nicht für diesen Zusammenhang gedichtet; sie mögen etwa volkstämlicher Spruchweisheit entlehnt sein. Dichterisch sind sie recht unbedeutend: aber es besteht kein hislänzlicher Grund.

Diese Altersangabe ist zwar ohne Gewähr, aber wir lassen sie gelten.

sie für nachträglich eingeschoben zu halten. Jedesmal folgt auf so eine Strophe die Ermahnung: "Wandere nur".

Endlich, nach sechsjähriger Wanderschaft in der Wildnis gelingt es dem Rohita, sich von dem auf ihm lastenden Opfergelübde zu befreien, indem er sich einen Ersatzmann kauft — für hundert Rinder.

WELLER wirft die Frage auf (S. 45), woher Rohita die Rinder nahm, und meint, das sei "einer jener Fälle, wo der Erzähler nicht alle Einzelheiten des Geschehens mit seiner Logik umspannte".

Hier ist der Begriff Logik fehl am Platz. Es handelt sich um die mehrfach beobachtete Stleigentimlichkeit, daß nur der Fortgag der Eriegnisse berichtet wird, Begründungen und nebensächliche Zwischenglieder jedoch übergangen werden, und wir haben schon darauf hingewiesen, daß diese herbe Kargheit des Stils auch eine Kraft ist, indem der Hörer (Leser) gewungen wird, sich zu beteiligen.

Eine solche Ergänzung bietet nun hier WHILER, in der Meinung damit einem logischen Mangel aufruhelfen. Er aust: Vielleicht war Sunahépapa' in den sechs oder sieben Jahren, die er im Walde verbrachte, auch Viehzüchter geworden. Solche Zurechtlegungen ergeben sich bei den Lahörern, die als Zeitgenossen des Erzählers mit him in dereelben Geisteswelt leben, ohne Schwierigkeit. Wir späteren Fremden sind nicht so sicher, das Richtige zu treffen.

Ich glaube nicht, daß der ødelige junge Krieger, der Königssohn, sich sowiet sentieitigt hitte, Vibrüchter, also Bauer zu werden. Schon als löjähriger Jüngling (wenn wir diese unverbürgte aber glaubhafte Altersangabe übernehmen) hatte er Kraft, Mut und Stolz, allein, auf sich gestellt, nur mit Bogen und Pfeilen versehen, es mit dem Leben und seinen Gefähren aufzunehmen. An Wildbeute konnte es ihm nicht fehlen, dazu spendete der Wald auch pflanzliche Nahrung, Viehraub war seinem Stand angemessen, war eine ehrenvolle Art des Kriegerdaseins. Wenn er, durch die Wildnis schweifend, in den Bereich menschlicher Siedlungen geriet und da suft Rinderhedren stieß, so mochte er mit wenigen Pfeilschüssen einige Hirten erledigen; die übrigen wären dann froh gewesen ihr Leben zu bewähren, indem sie die Rindernach einem Geheiß forttrieben.

Eigentlich liegt nichts daran, ob diese meine Ausmalung glaubhafter ist als WELLEES Annahme, Rohitz sei Viehzüchter geworden, denn der Fortgang der Geschelmisse hängt davon nicht ab; und jeder Zusatz würde weitere Darlegungen erfordern. Der Waldwanderer hätte Knechte obtig, um eine Herde von mehr als hundert Rindern zu treiben, zu hüten; es wäre zu sagen, warum ein Knecht, ob erobert oder gedungen, nicht

<sup>1</sup> Als "logisch nicht geschlossen" bezeichnet Weller auch S. 86 dieses Stück der Erzählung, weil nicht gesagt ist, woher Rohits die Rinder nahm. <sup>2</sup> Sunahéron ist eine nur äußerliche Entzleisung: gemeint ist Rohits.

tauglich gewesen wäre als Ersatzmann für den zum Menschenopfer bestimmten Königsohn. Jeder Einschub wäre eine Abschweifung und würde den Stil der Ezählung verändern.

En ist die Logik des Stils — wenn wir dem Begriff der Logik überhaupt Eingang gewähren wollten — die Sicherheit und Salbstverständlichkeit des Stils, daß solche Nebendinge nicht erörtert werden. Ob dieser knappe Stil uns als karg, vielleicht als unbeholfen erscheint, oder etwa auch als monumental, ist eine Frage des Geschmacks (razs) nicht der Logik.

Im sechsten Jahr seiner Wanderschaft "Traf er im Wald den Seher Alfgarta, den Sohn des Suyavasa, der von Hunger gequikt war. Der hatte drei Söhne: Sunahpuecha, Sunahsepa, Sunolkagula. Zu dem sprach er: O Seher, ich gebe dir hundert (Rinder); ich will mit einem von diesen mich selber locksutden. Der hielt den ältesten Sohn zurück und sagte: den aber nicht; und den auch nicht, sagte die Mutter (und hiel) den Jüngsten (zurück). Die beiden einigten sich auf den mittleren, Sunahsepa. Er gab für diesen hundert (Rinder), nahm ihn mit und ging aus dem Wald in Dorf".

Die Worte: "Ich will mich mit einem von diesen loskaufen" verraten en Eltern klar genug, was das Schicksal des verkauften Sohnes sein wird. Bei der Unmenschlichkeit des Sohnesverkaufs hat es einen gewissen grimmigen Humor, wie dem Vater die Bevorzugung des Erstgeborenen zugeschrieben wird, und der Mutter die Vorliebe für den Jüngsten — menschliche Regungen, die in anderen Verhältnissen liebenauwerk ein könnten

So ist diese Szene bei aller stilgerechten Knappheit besonders lebendig, und sie ist in späteren abgeschwächten oder entstellten Wiedererzählungen der Geschichte am treuesten erhalten.

An späterer Stelle unserer Erzählung erfahren wir, daß diese Brahmanenfamilie dem alten, mythisch-heiligen Geschlecht der Angiras angehört. Aber wie sind sie heruntergekommen!

Der Vaterdes Ajigarta hießnoch Suyavasa, d.h., "der gute Weide hat", der Name Ajigarta aber bedeutet: "der nichte zu fressen hat", ein redender Name gemäß dem, daß er "von Hunger gequält war". Der Hunger könnte noch als halbe Entschuldigung dafür gelten, daß es einen Sohn verkauft tak, aber es seigt sich alsbald, daß er weit über diesen verächtlichen Namen hinaus und weit unter der Verwerflichkeit des Sohnesverkaufs ein absebenülcher Umensch ist.

Die Namen der Söhne bedeuten nacheinander: Hundeschweif, Hundeschwanz und Hundewedel. Diese Namen sind nicht so verächtlich wie "Hungerleider" für den Vater; sie sind nur lächerlich.

Von all diesen Namen ist altüberliefert nur der Name Sunahsepa, und es ist nicht erkennbar, daß in der alten Legendenform diesem befremd-

lichen Namen etwas Komisches oder Geringschätziges anhaftete. Aber dieser alte Name Sunahsepa, Hundeschwanz, war gewiß der Ausgangspunkt dafür, daß in unserer ausgeführten Legende ihm Brüder mit so absonderlichen Namen beigegeben wurden, so daß in die sehr ernste Legende auch ein humoristischer Ton hineinkam.

Mitdiesem gekauften Ersatzmann also begab sich Robita aus dem Wald ins Dorf und sprach zu seinem Vater: "Papa, mit dem da will ich mich loskaufen. Der (Hariścandra) wandte sich an Varuna und sprach: Mit dem da will ich dir opfern. Der sprach: Es sei (tathā); ein Brahmane ist sogar noch mehr wert als ein Ksatriva". -

Auf die weitgehenden religions-soziologischen Schlüsse, die man daraus gezogen hat, daß ein Brahmane für ein Menschenopfer mehr wert sei als ein adeliger Königssohn, gehe ich nicht ein.

Hier ist der naive - und zwar im Schillerschen Sinn "naive"-Erzählungsstil besonders deutlich: Kein Wort der Begrüßung, Freude des Wiedersehens, der Befreiung von dem schrecklichen Schicksal, daß der Vater den Sohn töten lassen müßte: nur der Hergang wird berichtet. Deshalb, und nicht etwa aus erzählerischem Ungeschick (oder einem sonstigen Grund) wird auch Rohita im Folgenden nicht mehr erwähnt. Daß er nach dem Tod seines Vaters das Königtum übernehmen wird, kann sich jeder selber denken, und es interessiert weiter nicht.

Bisher war alles königlich, Ksatriya-mäßig; von Brahmanen war mit äußerster Verachtung die Rede — nicht zwar von Brahmanen überhaupt. sondern von Ajigarta, der im Folgenden noch niedriger dasteht. Mit dem Wort des Varuna: Ein Brahmane ist mehr wert als ein Ksatriya, wendet sich alles zu stärkerer Hervorhebung des Brahmanenstandes. Das Vorwalten des Königtums und Kriegsadels im Anfangsteil ergibt sich ganz natürlich daraus, das zunächst kein Brahmane im Erzählungsinhalt vorkommt: dann aber ist der Brahmanenjungling Sunahsepa die Hauptperson und, weil von Opfervorgängen die Rede ist, müssen Brahmanen beteiligt sein. Der Erzählungsstoff selber also bringt es mit sich. daß anfangs der Kastriyastand im Vordergrund steht, dann aber die Brahmanen das Feld beherrschen.

Die verschiedene Gewichtsverteilung zwischen Kastriyastand und Brahmanenstand in dem einleitenden und dem Hauptstück der Erzählung ergibt sich also ganz organisch aus dem Verlauf der Geschehnisse.

Weller dagegen ist der Ansicht (S. 33), daß hier zwei verschiedene Erzählungen aneinander gefügt sind, eine aus Ksatriya-Kreisen stammende und eine brahmanische Erzählung. Diese Ansicht hat weitgehende Folgen und ist verbunden mit sonstigen textkritischen Eingriffen in den Text, die tief einschneiden und die ich nicht anerkennen kann. Ich bin daher genötigt, mich ausführlich mit den weiteren Darlegungen WELLERS zu befassen.

Weller meint, die Erzählung von Hariscandra, der sich einen Sohn wünscht, und die von Sunahsepa, der sich von der Fesselung an den Opferpfahl befreit, seien von ganz verschiedenen Religionsanschauungen erfüllt. Denn wenn für Sunahsepa die Gottesanrufung mit Rigvedastrophen das gegebene Mittel zu seiner Rettung war, so wäre bei gleichartiger geistiger Haltung der Menschen in beiden Abschnitten zu erwarten, daß auch Hariscandra durch Gottesanrufung mit Rigvedastrophen sich den versagten Sohn hätte beschaffen können,

Diese Ansicht geht von der Voraussetzung aus, daß der Rigveda bekannt gewesen sei, und jedermann daraus hätte zitieren und damit Wunder wirken können. Die Voraussetzungen unserer Legende sind aber ganz andere. Der Rigveda (obwohl von Ewigkeit her bestehend) war noch nicht durch Schauung von Sehern in die Menschenwelt gekommen, wenigstens nicht dessen sämtliche Teile. Sondern die (angeblichen) Sunahsena-Hymnen wurden erst von Sunahsena in seiner höchsten Todesnot erschaut. - So nach der Anschauung der Legende; ich spreche ietzt nicht von unseren Ansichten über die Herkunft dieser Gedichtgruppe. — Es ist der Hauptinhalt und tiefe Sinn der Legende. daß der Brahmanenjüngling an die Schwelle des Todes herangeführt wurde - und zwar in der erschütterndsten Weise - und daß er an dieser Grenze des Menschseins emporgehoben wurde zu einem höheren Menschsein, emporwuchs zum Erschauer von Rigvedagedichten, zum Rsi. Diese höchste geistige Leistung und geistliche Begnadung gewann ihm das Wunder der Befreiung.

Sonderbarer Weise spricht WRLLER dem Sunahsena die Würde des Sehers ab - an späterer Stelle, auf die ich noch zurückkommen werde. Er bezeugt damit, daß er die Legende nicht verstanden hat.

Deshalb auch hält er es für möglich, daß bei gleicher geistiger Haltung und Religionsanschauung, wie er sich diese denkt, der König Hariscandra durch Gottesanrufung mit Rigvedastrophen sich einen Sohn hätte beschaffen können. Aber er war ja kein Seher; er wäre dann ein Rājarşi gewesen; es gibt in indischer Überlieferung keinen Seher eines Rigvedagedichts namens Hariscandra; und der bloße Wunsch, einen Sohn zu bekommen, konnte ihm nicht, wie dem Sunahsepa die höchste Todesnot, die Weihe eines Sehers verleihen, was bei ihm als Ksatriya ein noch größerer Schritt, ein größeres Wunder gewesen wäre als bei dem Brahmanen Sunahsena.

Weller freilich mutet bei seiner Annahme dem Hariscandra gar nicht die schöpferische Höhe des Sehertums zu, die er nicht einmal dem Sunahsena zubilligt, sondern er meint, es hätte dem Hariscandra zur

Wunscherfüllung verhelfen können, "den einen oder andern Rigvedavers an einen Gott zu nichten". "Den einen oder andern Vers" ist zu unbestimmt, auch für eine Annahme, die ohnehin abzulehnen ist. Man fragt: welchen denn! Die rigvedischen Sänger haben zwar oft für sich oder für ihre Auftraggeber um Nachkommenschaft gebeten. Aber welche Stelle derartigen Inhaits wäre tauglich, dem Hariscandra in den Mund eglegt zu werden! I leh weiß keine. Man wünsche, eine solche genannt zu sehen, damit die Hypothese der Glaubhaftigkeit wenigstens insofern angenähert würde.

Der Versuch, eine weltanschauliche oder Religionsverschiedenheit aus dem verschiedenen Verhalten des Hariscandra und des Sunahseps zu entwickeln, ist eine Vorstufe dazu, daß WEILBR im Weiteren den Hariscandra — Rohita-teil der Erzählung und den Teil, in dem sich alles um Sunahseps dreht, völlig auseinanderreißen und als zweiganz verschiedene Erzählungen hinstellen will.

Ehe wir uns eingehend ablehnend damit befassen, mußte dieser erste Angriff auf die Einheit der Erzählung entkräftet werden — eine Einheit, die zwar gestört, aber nicht zerstört ist.

Es könnte nämlich, wenn zwar nicht eine religiöse Verschiedenheit, doch der Umstand für eine Zerlegung zu sprechen seheinen, daß ungefähr da, wo Whillen den Sienschnitt machen will, etwas ganz ausgesprochen Psahmanisches eingeschaltet ist, nämlich die Erwähnung des Königswichopfers. Das aber ist ein Fremdstoff, und gerade Willen (28 Mr.) hat ausführlich nachgewiesen, daß das sekundar und unecht ist. Es verhält sich damit folgendermaßen: Nachdem Varuna sich bereit erklärt hat, den Sunahsepa als Erastopfer anzunehmen, also da, wo das Opfer beginnen soll, sagt der Text:

"jhm (dem Hariścandra) verkindigte er (Varuna) das Opferwerk Rājaistīya (Königsweihe), Diesen Menschen (den Sunahśepa) nahm er (Hariścandra) bei dem Abhiṣceaniya (der Besprengung des Königs mit Weihwasser, Hauptakt der Königsweihe) als Opfertier her". (Die Übersetzung von debhe als "er nahm her" muß ich im Folgenden gegen Wellzes verteidigen).

Daß das Opfer, das nun vollzogen werden soll, eine Königsweihe sei, paßtnicht in den Zusammenhang und muß unursprünglich sein. Das hat sich wohl schon mancher Leser gesagt. Ich gebe die Begründung dafür mit etwas anderen Worten als Weiller S. 28ff.

Das ursprüngliche Gelübde des Königs, seinen Sohn, wenn er einen bekäme, zu opfern, hat mit einer Königswein eineht das Mindeste zu tun. Nur darum, einen Sohn zu bekommen, handelt es sich da, ohne irgendeinen Hinweis auf eine Königsweihe; bei einer solchen findet auch nach unserer sonstigen Kenntnis des Rituals kein Menschenopfer statt. Und wenn eine Königsweihe geplant gewesen wäre, so hätte dem König statt so langer Verzögerung daran liegen müssen, sie möglichst bald zu vollziehen. um seine Herrschaft zu sanktionieren.

Er war schon König, als er danach strebte, einen Sohn zu bekommen. Es mußte eine geraume Zeit verstreichen, bis sich zeigte, daß keine seiner ersteren Frauen ihm einen Sohn schenkte, und er deshalb nacheinander weitere Frauen hinzunahm. Bleiben wir ferner bei umser-Annahme, daß Rohita 16 Jahre alt geween sei, als er in den Wald entwich. Seitdem waren 6 Jahre vergangen; da war also Hariseandra gewiß sehon 25 Jahre lang König. Nach so langer Zeit hat eine Königsweihe keinen Sinn; wohl kann sie nach Antritt der Herrschaft hinsusgeschoben werden, etwa bis alle Rivlaen besigt oder zur Anerkennung des Königs gezwungen sind; aber ein so langer Aufschub ist unangemessen.

Weller schließt dann weiter (S. 32), daß die Aussage über Königsweihe und Besprengung "später eingefügt wurde, um die Geschichte von Hariścandra, Rohita und Sunahsepas Opferung (er meint, dessen wirkliche Schlachtung) an die folgende Priestererzählung anzuschließen",

Auch abgesehen davon, daß wir diese Sonderung in zwei Erzählungen nicht anerkennen können, müßten wir sagen, daß der Einsehub der Königsweihe ein recht ungeeignetes und ungeschicktes Mittel wäre, diese beiden zu verknüpfen und einen Übergang von der einen zur andern herzustellen.

Wir hören vielmehr am Schluß unseres Textes, daß die Rezitation der Sunahépen-Legende zum Ritual der Königsweite gehört. Warum das, wissen wir nicht, denn sie hat inhaltlich keinen erkennbaren Zusammenhang damit. Jedoch nur als Stück dieses Rituals ist sie uns mit den austifhrlichen Darlegungen aller Vorgänge bei diesem Fest überliefert.

Wir fragen nun nicht im Hinblick auf das Ritual mit Wzuzzs S. 31;
"warum die Legende von Sunabspea Opfertod gerade in die Königsweibe
einbezogen wurde", sondern umgekehrt im Hinblick auf den Textwarum die Königsweibe in die Legende aufgenommen wurde. Und da ist
es denn verständlich, daß ein Bedürfnis bestand, die Legende mit der
Königsweibe nie geneine Zeiehung zu setzen. Das ist der Grund,
warum die Königsweibe sekundär in die Sunabspealgende auf genommen
wurde, und nicht die Verknüpfung zweier angeblich ersekniedene Erzählungen. Übrigens ist der Einsekub dieses Fremdkörpers insofern
ziemlich harmlos, als dadurch die Handlung nicht unterbrochen, der
Fortgang der Gesehehnisse nicht aufgehalten wird.

Es war aber gewiß ein sehr hohes, feierliches Opfer, bei dem der Brahmanensohn als Opfertier dienen sollte und durch das der König Hariscandra endlich sein Gelübde wahrmachen wollte. Berühmteste heilige Brahmanen waren dabei die zelebrierenden Priester; an erster Stelle wird unter diesen als Rezitationspriester (Hotar) Viśvāmitra genannt.

Als nun Sunahseps an den Opferpfahl gebunden werden sollte, fand sieh niemand bereit, ihn anzubinden. Aber Ajigarta, der Sohn des Suyavasas, Sunahsepas Vater (der auch zugegen war) sprach: gebt mir nochmal hundert Rinder, dann werde ich ihn anbinden. Sie gaben ihm nochmal hundert Rinder, und er hand ihn ab.

Als er angebunden war und die erforderlichen Riten vollzogen, fand sich niemand, ihn zu schlachten. Da sprach Ajigarta: gebt mir nochmal hundert (Rinder), dann werde ich ihn schlachten. Sie gaben ihm nochmal hundert. Da wetzte er sein Messer und ging auf ihn los. Da dachte Sunahspen: Als ob ich nicht ein Mensch wäre, wollen sie mich schlachten; so will ich mich denn an die Götter wenden.

Dann pries er den Varuna mit Rigvedastrophen und bat um sein Erbarmen. Darauf fielen die Fesseln von ihm ab und er war frei.— Soweit die zunächst genaue, zuletzt sehr summarische Nacherzählung. Nun müssen wir uns mit der Behandlung dieses Teils durch WELLER befassen.

Er verweist S. 23 darauf, daß ä-labh gebraucht wird im Sinne von "das Opfertier fassen und anbinden, daher euphemistisch für schlachten und onfern".

Er übersetzt also den Schlußsatz von Abschnitt 15 (also noch vor Aßgartas Mitwithen): purugam gatem diebket, er band den Menschen als Opfertier an" oder: "er opferte und schlachtete ihn". Das steht aber, so oder so, im Widerspruch damit, daß gleich darauf (Abschnitt 16, Anfang) gessag wird: "es fand sich niemand ihn anzubinden" und "es fand sich niemand, ihn zu schlachten". Aus diesem Widerspruch schließt WELLER (S. 24), "daß zwei Erzählungen verschiedenen Inhalts und unterschiedlicher Herkunft ohne ursprünglichen inneren Zusammenhang aneinander gereiht wurden". Unser Text verrät sich hier als eine "Komoilakton".

Die von uns mehrfach erwähnte, auch kritisierte Zerlegung der Erzählung in einen ksatrischen und einen brahmanischen Teil glaubt Weller hier bestätigt, bewiesen zu sehen.

Die Kşatriya-Erzählung habe mit dem Tode des Sunahéepa geendet; er sei beim Opfer wirklich geschlachtet worden; dieser Greuel sei durch die brahmanische Erzählung behoben worden, die den nach den Schlußworten der ersteren Erzählung sehon Getöteten errettet werden läßt, und unorganisch daran angehängt sei.

Dieser Ansicht widerspreche ich aufs entschiedenste mit mehrfachen Gründen. WELLERS Darlegungen haben hier besonders betont die äußere Form der Logik; die innere Logik der Dinge lehrt: seine Übersetzung ist falsch.

labh heißt "fassen, ergreifen"; å heißt "herbei"; also å-labh "herbeiergreifen" (vgl. das davon nur dialektisch verschiedene å-rabh "ergreifen"). Demgemäß übersetze ich: "er nahm ihn als Opfertier her". WELLER erwähnt. daß alle früheren Übersetzer ähnlich übersetzt haben.

Nun hat zwar d-lohd in der Spezialsprache des Ritualismus auch die betrtagenen Bedeutungen "das Opfertier fassen und anbinden", sodann auch "schlachten und opfern", was ja WELLER selber als euphemistisch bezeichnet. Es ist aber nicht richtig, eine übertragene, also schundisr Bedeutung ausnahmales und mit Ausschluß derursprünglichen oder Grundbedeutung für die Übersetzung maßgebend sein zu lassen, sogar dann, wenn sich daraus ein Widerspruch ergibt. WELLER freilich legt auf den Widerspruch aer so gewinnt, das größte Gewicht——

Es ist wahr, die Petersburger Wörterbücher geben für a-labh diese beiden übertragenen Bedeutungen. Aber wir übersetzen zwar mit Hilfe des Wörterbuchs, aber nicht schlechthin abhängig von ihm; sondern wir suchen den Sinne eines Textes zu verstehen und nach dem Sinne zusammenhang stellen wir die Bedeutungen der Wörter fest. Dieses Verfahren ist die Grundlage aller Wörterbücher; wir sind berechtigt und verpflichter, mit diesem Verfahren die vorhandenen Wörterbücher zu ergänzen und zu berichtigen. Dieses Verfahren übt jeder Spracherlermende aus, sehon das Kind, das aus dem Zusammenhang, sei es der Situation oder der Rede, die Wortbedeutungen erlernt. Die richtige Anwendung dieses Verfahrens ist hier sogar recht leicht, da uns mit labh und mit de deutliche Hinweise gegeben sind.

WELLERS Behauptung, die Erzählung, die sinnvoll ist, wenn wir sie als Ganzes nehmen, sei eine Kompilation aus zwei verschiedenen Erzählungen, deren eine den Sunahsepa geschlachtet, die andere gerettet werden lasse, beruht einzig auf der Übersetzung von Alebhe.

Aber die Widersprüche, die er damit heraufbeschwört, sind zahlreicher und größer. Er sagt (S. 25) er "sehe keine Gründe, weshalb diese Geschichte nicht sollte mit Sunahsepas Tode geendet haben".

Nun, die Gründe dagegen sind mannigfach.

Für 100 Rinder hat dier Vater seinen Sohn verkauft (in der angeblichen Kastrya-Erablung). Für 100 Rinder bindet er ihn an (dies, wie die folgenden Fälle in der angeblichen brahmanischen Erzählung). Der Text sagt mit deutlichem Rickverweis auf den Sohnesverkauf: für abermals 100 Rinder, und betont dieses, "abermals" durch Wiederholung. Dann für abermals 100 Rinder schickt er sich an, den Sohn zu schlachten (auch hier das Wort für "abermals" zwienkl), und zuletzt versucht er,

durch Zahlung von 100 Rindern den Sohn zu versöhnen, gewissermaßen zurückzukaufen.

Dieses viermalige: "hundert (Rinder)" ist eine ausdrückliche Verklammerung dessen, was Welle in zwei Teile zerreißen will.

Und das ist durchaus nicht etwas bloß Formales. Es ist die Charakteriserung des Aljarat ai nedutibere Steigerung; verkauf des Sohnes — er mußte wissen, daß es dabei ums Leben geht; Anbinden des Sohnes; jetz abs er, daß es um die Schlachtung seines Sohnes geht; Schlachtung des Sohnes; er hätte sie, ohne göttliches Eingreifen, auch ausgeführt. Das ist das Krasseste; der Versöhnunge- oder Rückkaufversuch ist nicht so entestzlich; doch aber zeigt sich die niedrige Gesinnung, die Verworfenheit dieses Mannes darin am schlümnsten. Alle Anwesenden waren ergiffen von diesem Schlichsalt, von dem göttlichen Wunder, das da geschah, der entmenschte Vater aber denkt nur wieder an 100 Rinder und meint, mit einem Drittel seinene Sündenlohns sich entsühnen zu können.

In dem naiven Stil, auf den wir schon mehrfach hingewiesen haben, ist das eine kraftvolle Charakterisierung, einheitlich durchgeführt von der ersten Erwähnung an mit Steigerung bis zum Schluß.

Bedarf es etwa bei diesem künstlerischen Zusammenschluß und Aufbau der Erzählung noch weiterer Gegengründe gegen deren Zerlegung?

Doch ich beginne aufs neue bei alchke. WELLER behauptet nicht —
und er könnte es nicht behaupten — daß dieses Perfekt kausativ sei.
Er übersetzt: "er band diesen Menschen als Opfertier an" oder "er
sehlachtete ihn als Opfertier". Wie soll ich mir das vorstellen! Der seit
sechs Jahren wassersüchtigs König sei mit seinem gedunsenne Bauch,
vielleicht gestitzt auf zwei seiner vielen Weiber, über den Opferplat
gewankt und habe da den frischen Jüngling erst an den Pfahl gebunden
und dann geschlachtet! Ihn anzubinden und dann zu sehlachten wäre
Sache untergeordneter Priester gewesen. Konnte der König sich zu so
niedrigem Tun herabwürdigen i; konnte er als Kaştriya sich erheben zu
einer brahmanischen Obliegenheit, die nur als brahmanische heilige
Handlung nicht unwürdig war?

WEILER, der keine Gegengründe gegen seine so tief einschneidende Hypothese zu sehen glaubte, muß ja wohl die von mir dagegen vorgebrachten Funkte auch bemerkt haben; aber er hat sie wohl als so wenig entscheidend anerkannt, daß er sie gar nicht entkräftet hat. Ich fahre daher fort, weitere Geengründe anzuführen.

Sunahsepa gilt ein für allemal, von ältester Zeit an bis späterhin, ab der durch göttliche Hilfe aus Lebensgefahr Errettete. So im Rigveda, dessen knappe Andeutungen zwar manches, das wir gerne wissen würden, vermissen lassen; ersichtlich ist aber, daß Sunahsepa dreifach gefesselt war und durch Eingreiffen eines Gottes befreit wurde. Und ferner sit ersichtlich, daß für die rigvedischen Dichter das eine aus alter Zeit überkommene Geschichte war, für uns also geradezu prähistorisch. Die Hauptsache, Befreiung von Varunas Fesseln, berichtet auch der Schwarze Yajurveda,nämlich T. S. 5. 2. 1., 3 und KS. 19, 11 (S. 13, Z. 167.). Sodann die Brhaddevată und alle Erwähnungen, die von dieser oder unseere Brahmana-Legende abhängig sind und deshalb nicht aufgezählt zu werden branchen.

Eine stark abweichende. in dem Punkt aber, daß Sunahsepa gerettet wurde, übereinstimmende Spätform wird an ihrer Stelle noch erwähnt warden

Eine Sage, deren Kernpunkt bei allen sonstigen Abwandlungen über alle Zeiten hinweg feststeht, läßt sich nicht vergewaltigen. Das Entscheidende daran ist im allgemeinen Bewüßtein, ist geradezu sprichwörtlich. Man kann nicht gegen alles Bestehende und Giltige eine Sagenform auf bringen, nach der etwa der Teils-Schuß dem Knaben ins Auge oder in die Stim gegangen wäre. Der Kern einer solchen Sage, wie er auch umkleidet sei, ist fest. — Der Baust hat der Teufel geholt. Dieser feststehende Schlußpunkt der Sage ist ins Gegenteil gewandt worden, so daß Faust erföst wurde. Goethe wagte diese Verkehrung ins Gegenteil er vermechte das und deshalb durfte er es. Ein Philologe aber kann so etwas nicht und darf es nicht. Seine Aufgabe ist die Geschichte der Sage und nicht deren Umäßderune.

Und welchen Sinn hätte schließlich eine Erzählung wie die von Wellzes konstruierte mit der Tötung des Sunahsepa! Wollten die Kastriyas, die der Annahme nach sich diese Geschichte erzählt hätten, damit ihre Machtüberlegenheit und Waffenkraft darstellen, womit sie sich Gewaltsten gegen Brahmanen herausnehmen konnten? Sie waren immerhin religiös gebunden; war ihnen Varuna ein Gott, der nach Menschenblut lechzte, gleichviel, welches Recht oder Unrecht dabei im Spiel war?

Solcher Art sind Wellers Meinungen sicherlich nicht; aber ich frage mich vergeblich, was eigentlich der Gehalt einer tödlich endenden Sunahsepa-Erzählung sein könnte.

Doch betrachten wir nochmals den Text! Daß das Königsweiheopfer, räjssüya mit abhişecaniya, nicht in den Zusammenhang gehört, sieht jeder, und Wellen hat es S. 30 überzeugend dargelegt. Nun lautet der letzte Satz von Abschnitt 18: tam etam abhişecaniye (dies jüngere Zutat) puruşam pakm delbhe (dies nach Wellens: er band ihn an, oder: er schlachtete ihn). Beides, Späteres, wohl Spätestes, und Älteres, Vorliterarisches, so in einem Satz verbunden — "da höret ouch geloube zun". Ich habe diesen Glauben nicht!

Ich fahre fort in der Überzeugung, daß die Annahme einer ursprüng-

Sunahsepa, an den Pfahl gebunden, den Tod vor Augen — welch gräßlichen Tod! —, spricht (in Prosa; bzw. erdenkt bei sich): "Als ob ich nicht ein Mensch wäre, so wollen sie mich abschlachten; wohlan, so will ich mich denn an die Götter wenden".

Die Mehrzahl, "Gitter" ist dabei auffallend; er mußte ja wohl wissen, aß er dem Varuna geopfert werden sollte, aber das wäre kein Grund, daß er nicht viele oder alle Götter hätte um Hilfe bitten sollen. Varuna oder auch andere Götter: darum handelt es sich, großenteils wenigstens, im folgenden.

Erhabenste Höhe der Götteranrufung, Lobpreis und Gebet, ist hier am Platz. Es gibt in Allindien nichts so erhaben Heiliges als Rigveda. Sunahsepa, in äußerster Todesnot, wird zum Seher rigvedischer Götterhymnen und heht an:

..An welchen Gottes, an wessen unter den Unsterblichen teuren Namen gedenken wir nun?" (Rigveda 1, 24,1,a,b,) - Hier und im folgenden, wofern ich nicht anderes begründe, kann "wir (uns)" ein gehobener Ausdruck sein für: ich, mir: doch muß das nicht der Fall sein: "wir" oder "ich", das ist jeweils zu erwägen. - Ich führe im folgenden die Rigveda-Gedichte, die hier dem Sunahsepa in den Mund gelegt werden, nicht vollständig an, sondern hebe davon nur heraus, was hier (einigermaßen) in den Zusammenhang paßt: "Denn nicht haben deine (Varunas) Herrschermacht noch Macht und Ungestüm sogar die Vögel erreicht, die da fliegen, noch die Gewässer, die rastlos strömen, noch die, welche die Gewalt des Windes überwinden" (24, 6). "Denn König Varuna hat der Sonne den weiten Weg geschaffen, daß sie ihn entlanggeht; im Fußlosen hat er bewirkt, daß sie die Füße aufsetzen kann; und sein Wort wehrt denen, die das Herz verwunden wollen" (24, 8), ... Weit und tief soll deine Gnade sein: treib in die Ferne die Vernichtung" (24, 9.b.e), ... Sei hier ohne Groll, o Varuna, du weitgebietender, raub uns nicht das Leben (24, 11 c, d). "Der König Varuna soll uns frei lassen" (24, 12c). "Löse die oberste Fessel von uns, o Varuna, löse die unterste ab, mach die mittlere los (24, 15,a,b).

"Wann werden wir den schönherrschenden Herrn, den Varuna, bereit machen zur Barmherzigkeit, den weitschauenden!" (1.25,5.a-c.). Dann, nach weiteren Lobpreisungen Varunas: "Er möge unsere Lebenszeit verlängern" (25, 12c), "Diesen meinen Ruf erhöre, o Varuna, und erbarme dich jetzt, hilfebediritgi begehre ich nach din" (25, 19), "Die oberste Fessel löse von uns, die mittlere mache los, und die unterste damit ich am Leben bleihe" (25, 21).

Eine derartige Auswahl von Strophen oder Halbstrophen, vielleicht

— 456 —

etwas knapper oder auch reichlicher aus den beiden Gedichten 1.24 und 1.25 konnte hier recht wohl dem Sunahépa in den Mund gelegt werden. Auch sofern sie keinen eigentlichen Bezug auf seine Notlage haben, sondern nur Lob und Preis des Gottes aussprechen, sind sie nicht unpassend, dem es ist in Indien Brauch, ehe man eine Bitte ausspricht, einen Höherstehenden, König oder Gott, zu rühmen, in dem Glauben ihn dadurch zur Gewährung geneigt zu machen.

Aber manche Strophen oder Strophenstücke aus diesen beiden Cedichten passen nicht in diesen Zusammenhang, und Sunahépa kann nicht, wie es der Legendenverfasser darstellt, diese Gedichte als Ganzes in seiner Lage, am Pfahl angebunden und von Schlachtung bedroht, pesarrochen haben.

Schon gleich die erste Strophe (1.24,1) lautet in ihrer zweiten, von mir zunächst weggelassenen Hälfte: "Wer gibt uns der großen Ungebundenheit (der Göttin Adti; hier etwa: Freiheit) zurück, damit ich Vater und Mutter sehe!" Aber Vater und Mutter haben ihn verkauft, und er sieht den Vater mit dem Schlachtermeser vor sich. —Das sind die Worte eines anderen in Not befindlichen, der vielleicht durch Gefaneenschaft der Heimat und den Seinien entrissen ist.

Die übrigens längst und allgemein bekannte Sachlage, daß diese Gedichte nicht den Sunahsepa zum Verfasser oder Sprecher haben können, sei nur noch veranschaulicht daran, daß jener Beten, von dem wir sonstnichts wissen, bei seiner Bitte um Varunas hilfreiches Erbarmen sich darauf beruft, daß Varunas ehem als den Sunahsepa heferit habe. Er sagt (1. 24, 12, c, d): "Den der gefangene Sunahsepa angerufen hat—der König Varupa soll ums freilbasen", und dann nochmals (1. 24, 13, a—d): "Denn der gefangene Sunahsepa, der an drei Hödlygföcke gebunden war, hat den Aditi-Sohn (— Varuna) angerufen, der König solle ihn freilassen".

Dennoch hat der Erzähler unsere Legende seinen leidenden Helden diese Gedichte ganz aufsagen lassen, und nicht nur diese, sondern eine größere Gruppe von Gedichten, nämlich 1.24—27 und 1.29 und 30. — Das bei der Rezitation am Opferpfahl übergangene Gedicht 1.28 läßt die Legende ihn erst hersagen, nachdem er schon vom Pfahllosgebunden ist, wir werden darauf noch zu sprechen kommen. —

Jetzt muß der Arme 87 Strophen ableiern; diese unwirkliche Länge der Gebetalitanei wäre sehr lästig und störend; religiös könnte man das erträglich finden mit dem Gedanken, daß Wunder und heilige Geschehnisse in Zeitlosigkeit vor sich gehen, aber als Erzählung ist die Gesehichte durch diese lange Rijvedarezitation ersprengt.

Ganz anders ist das in Taitt. Samh. 5.2.1,2, wo es heißt: "Varuna ergriff den Sunahsepa, Sohn des Ajigarta; der erschaute diese an Varuna

gerichtete Strophe (TS. 4.2, lg=RV. 1.24, 19): Löse die oberste, mittlere, untere Fessel und befreite sieh durch sie von der Fessel Strophe Varuns". Ganz ähnlich Käthaka Samhitä 19, 116, 132, 1617.; "Sunahsepa, der Sohn des Alīgarta, der von Varuna ergriffen war, erschaute die Strophe: die oberste Fessel, o Varuna, von mir etc. Durch diese wurde er von der Varuna-Fessel befreit".

Daß hierbei die Vorgeschichte der Legende eine sehr andere war, erwähnen wir hier nur gank turz. Da war Sunahgean nicht für Varuna an einen Pfahl (oder 3 Blöcke) angebunden war, sondern von Varuna gepackt, und das heißt an Wassersucht erkrankt; üblicher Weise wird das in dem Bild der Fesselung ausgesprochen. Wichtig dagegen ist, daß das erfolgreiche Gebet des Sunahgepa da nur eine Strophe umfaßt, und war eine Strophe, die wirklich das ausspricht, worume seich handelt; und vielleicht noch wichtiger, daß Sunahgepa daß Scher dieser Strophe bezeichnet wird (pagdyar, er erschaufe" in TS. u. KS.

Es ist anzunehmen, daß er damit als der Seher nicht nur dieser Schlußstrophe, sondern des ganzen Gedichtes galt, obwohl er, wie gesagt, mit Erwähnung eines vormaligen, schon für den Rigvedadichter legendären Sunahsena nicht dessen Verfasser geween sein kann.

Dann hat eine noch sehr frühe gelehrte Behandlung des Rigveda die Namen der Verfasser der zahlreichen einzelnen Rigveda-Gedichte festgestellt und zusammengestellt; — "Verfasser", Dichter sagen wir, nach indischer Anschauung sind es Seher, welche die von Ewigkeit her bestehenden Gedichte, "ersehauen". Diese Dichternamen sind mit den Namen der besungenen Gottheiten, den Versmaßen und Strophenzahlen der Gedichte zusammengefaß linder Sawräunkramanj dem Allverzeichnis. Diese Angaben sind vielfach sehr wertvoll und uns nützlich; aber diese Gelehrsamkeit war nicht in unserem Sinne Wissenschaft, und da, wo es heißen müßter. Verfasser unbekannt, wurde auf irgendeinen Verfasser-Namen geraten: ein im Gedicht vorkommender Name, sogar ein unverstandenes Wort- wurde zum Seher-Namen esstemmelt.

Das zweimalige Vorkommen des Namens Sunahspea in dem Gedicht. 124; für uns der Beweis, daß dieser nicht der Verfasser sein kann, wurde so zum Zeugnis, daß er der Verfasser sei: Gebucht und als quasi-wissenschaftlichte Lehre festgelegt ist das erst in der Sarrämluramani, aber wie wir gesehen haben, galt das für das Gedicht 1.24 sehon viel früher, sehon für Taittiriya- und Käşhaka-Samhitä. Gleichwohl mag dabei in der Sarrämluramani ein Stück guter, verlüßlicher Tradition erhalten sein: daran daß die Gedichte 1.24 bis 30 zwar fälschlich dem Kunlaßepea zugeschrieben worden, kann richtig sein, daß sie untereinander enger zusammengebören, von einerlei Verfasser oder aus der gleichen Sippe von Liederverfassern stammen. Diese Lehre über die

Scher war für den (oder die) Brahmana-Verfasser bindende Autorität, geradezu heiliges Wissen. Auch ist ja nicht zu verkennen, daß die Schluszeilen der beiden Varuna-Gedichte 1.24 und 25 (die von mir unterstrichenen Worte) zu jeder Form der Sunahsepa-Legende recht wohl passen.

So wurde denn die ganze Serie der angeblich von Sunahsepa erschauten Gedichte der Legende einverleibt. Wenn das mit einer Auswahl, so ähnlich als ich sie vorgelegt habe, geschehen wäre, so wäre das würdig und erhaben. Das Mitschleppen so ungeeigneter Worte wie "möge ich Mutter und Vater schauen" oder "ehmals hast du dem Sunahsepa geholfen" ist gedankenlou und störend.

Der Beter fragt in der ersten Strophe, an welchen Gott er sich wenden, den Namen welches der Unsterblichen er anrufen solle. Das könnte uns als ein rhetorisch poetisches Anheben schon recht sein. Aber der Verfasser der Legende sagt: "Sunahsepa wandte sich an Prajäpati als ersten unter den Gottheiten". Das ist eine Mißdeutung dieser Strophe, zu deren Erklärung wir auf das Rigvedagedicht 10.121 verweisen müssen. Da wird nämlich bei dem drängenden Fragen nach dem Einen Gott, der über allen Göttern steht, am Schluß jeder Strophe in neunmaliger Wiederholung gefragt: "Wer ist der Gott, dem wir mit Opfer dienen wollen?" Darauf wird mit einer nachträglich hinzugefügten zehnten Strophe geantwortet: "Prajāpati, kein anderer als du..." Diese letzte Strophe steht zwar im Rigveda, ist aber nach-rigvedisch. Denn im Rigveda gibt es auch in den jüngsten Teilen den Obergott Prajāpati, den "Herrn der Geburten, der Geschöpfe" noch nicht. Aus diesem wiederholten "Wer?" (ka bzw. kasmai "wem?") mit der Antwort Prajapati hat man abgeleitet, daß ka "wer?" ein mystischer Name des Prajapati sei. Diese Ansicht besteht schon in alten Texten wie Taitt.Samh. und Ś.Br. (7.3.1.20).

Weilnundie Strophe 1.24, I mit "wer?" beginnt (bzw. mit "wessen?" kasya) meint der Legendenverfasser, sie sei an Prajāpati gerichtet.

Wir sehen daraus, daß er auf der Stufe der zuvor kurz aktizzierten (quasi-) Gelehrsamkeit steht. So: ka "wer?" gleich Prajāpati steht es auch in der Sarvāmukramani. Das ist wichtig für die Beurteilung des Verbaltnisses, in dem der Legendenerzähler zum Rigveda und der sich daran schileßenden Gelehrsamkeit steht.

Weller sagt S. 15: "es bleibt ... offen, warum sich Sunahsepa mit der allgemeinen Frage der Strophe 1.24, 1: Kasya nämm (etc.: "wessen ... Name") gerade an Prašpati wendet". Diese Bemerkung ist befremdlich. Die Abhängigkeit des Legendenerzählers von der zum Rigveda gehörigen Pseudogelehrsamkeit liegt ja doch offen zu Tage, sie ist für die Betrachtung alles Weiteren wichtig.

Wenn wir nun dem Legendenerzähler folgen und mit der ersten Strophe den Präjpäst angerufen sein lassen, so kann das Gebet keinen Erfolg haben, weil dieser gar nichts mit der Sache zu tun hat — oder vielmehr, weil noch andere Strophen an andere Götter folgen. Der angebliche Präjpäst i erweist also den Sunahsepa an Agni. Warma an diesen! Er mußte ja wissen, daß nicht Agni, sondern Varuna es war, dem er geopfært werden sollte und der allein Gande walten lassen konnte. Weil Agni der Gott der zweiten Strophe dieses Gedichtes ist, muß er jetzt in der Gebetalitanei darankommen. Aber er schickt wiederum den Sunahsepa um ein Haus weiter, nämlich zu Savitar, dem die drei folgenden Strophen gewidmet sind. Diese haben mit ihrem Inhalt, Bitte um Reichtum, ebensweig Beziehung zu der Lage des Opfermenschen wie die Strophe an Agni, welche den Wunsch, Vater und Mutter zu sehen, aus der ersten Strophe vielerholt.

Savitar hilft wiederum nicht und weist den Sunahsepa an die nächste Stelle. Damit sind wir in dem Gedicht 1.24 so weit vorgerückt, daß nun endlich Strophen an Varuna darankommen, und Savitar kann sagen: "Du bist ja für König Varuna angebunden; an den mußt du dich wenden".

An die zehn Varuna-Strophen dieses Gedichts schließen sich, ohne lienschnitt im Brahmana, die 21 Strophen des Varuna-Gedichts 1.25. Manches aus diesen 31 Strophen macht sich, wie gezeigt, ganz gut, und wenn man's nicht genau nimmt, sondern über Störendes, Widersprüchliehes hinwegliest, ist man zuletzt gepackt von der Macht dieses Betens in den einander ähnlichen Schlußetrophen beider Gedichte: Löse von mir die dreißchen Fesseln.

Ein eindringliches Gebet, eine Beschwörung, auf die hin Varuna sich erbarmen, Gnade gewähren, Befreiung schenken muß; so sollte man denken. Aber neinl Auch er leitet den Sunahbepa weiter an den Gott der nächstölgenden Strophen; das ist Agni in den Gedichten 1. 26 und 1. 27. Daß Agni, der sehon einmal angegangen worden war und dabei versagt hat, nochmals angerufen wird, ist sinnlos, zumal er auch jetzt nichts anderes tut als er und die andern vorher um Bilfe gebetenen Götter; er verweist den Beter an den Gott des nächsten Gedichts — und so geht es denn weiter: jeder der in der Reihenfolge der Strophen vorkommende Gott muß gepriesen werden und jeder verweist auf den nächstölgenden.

Vorangegangen waren 36 Strophen, von denen ein Teil mehr oder weniger herpaßte. Aber durch nicht Hergehöriges war unsere Geduld doch sehon sehr überfordert. Jetzt folgen noch 52 Strophen, die sämtlich mit der Sachenichts zu tun haben und nur Ballast sind. Dadurch ist die Geschichte zersprenzt die Erzählung verdorben.

Die beidenAgnigedichte, 1,26 und 27, haben inhaltlich keine Beziehung zu Sunaḥépen's Schicksal und Anliegen. Die letzte Strophe (13) des Gedichts 1.27 ist an die Allgötter gerichtet, weshalb denn Agni dem Beter empfiehlt, sich an diese zu wenden und diese weisen ihn an Indra. An den sind die Gedichte 1.29 und der größter Teil von 1.30 gerichtet.

Man könnte etwa meinen, der große Indra, der mit der Aufforderung zu weiterem Wandern dem Rohita geholfen hat, könnte nun auch dem Erastzmann des Rohita irgendwie beistehen. Keineswegs! Das Indra-Gedicht 130 hat seine Förtsetzung mit 3 Strophen an die Aśvin, auf die deshalb Indra den Sunaþsépa sabenibet. Aber es folgen noch 3 Strophen an Uşas (Morgenröte), und die Aśvin fordern den Sunaþsépa auf, auch die Uşas zu preisen. Damit ist das angebliche Sunaþsépa-Repertoire reledigt und Sunaþsépa wirder, ohne das Jangeduetst würde, daß Usas, von der das auch am allerwenigsten zu erwarten wäre, etwas Rettendes geelistet habe.

Diese Übersicht hat gezeigt, daß alles, was auf die Bitte an Varuna folgt: "Erlöse mich von der Fesselung", störende Zutat ist.

Da kommt uns nun eine vortreffliche Beobachtung WHILKER ZU HIHE. Ew weist nämlich darauf hin, daß bei der ersten Gruppe von Götteranrufungen, von RV. 1.24,1 bis 1.25,1—21, die Prosaüberleitung von
einem Gottzum andern in formelhafter Einbeitlichkeit geschieht WHILKER
nennt diese Rormel: Begründung. Eine wirkliche Begründung ist ewar nur, wenn Savitar-den Sunabiepa an Varuna weist mit den Worten:
Da bist ja für König Varuna angebunden, also wende dieh an diesen.
Der Formel nach also ist es eine Quasi-Begründung, wenn es zuerst heißt:
er wandte sich an Prajapati siaden er srete nutter den Gottheiten. Dieser
führt weiter zu Agni mit den Worten: denn Agni ist der (den Menschen)
nächste unter den Gottheiten. Agni aber verweist auf Savitar: denn
dieser ist der Herr der Antreibungen (Herr allen Beginnens, aller Bewegung, allen Fortschrieftens, des Beginns sgilcher Unternehmung).
Savitar endlich spricht das wirklich begründende Wort: Varuna, denn
fin diesen bist du anzebunden

Im Unterschied zu diesen in der Form einheitlichen, wenngleich als "Begründung" nieht gleichwertigen Wendungen ist es nun ganz anders; Varuna, mit dem die Götteranrufung ihr Ziel erreicht hat und beendet sein sollte, spricht zu Sunahsepa, um ihn zur Forteetzung der Gedichtereie zu veranlassen: "Agni ist ja das Haupt (der vorderste) der Götter

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Wellzes eagt S. 9, A. 2, daß Sunahsepa "hier ganz zwangsläufig" die Bitte an Varuna richtet; der Zwang ist ebenso wie bei den vorherigen Anrufungen des "Prajapati", Agni, Savitar die Strophenfolge im Gedieht. Daß er sich jetzt an Varuna wendet, ist nicht nur zwangsläufig, sondern auch sinnvoll.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> In Wahrheit des übernächsten, denn das Gedicht 1.28 wird zunächst übergangen; es wird an späterer Stelle verwendet.

und ist sehr freundlich; den preise jetzt, dann werden wir dich freigeben". Die Allgötter sprachen: "Indra ist ja der stärkste, kräftigste, mächtigste, beste, siegreichste der Götter; den preise, dann werden wir dich freigeben".

Mit dieser Überleitungsformel geht es dann weiter: Indra sagt: Preise nun die Aśvin, dann werden wir dich freigeben, und die Aśvin: Preise nun die Usas, dann werden wir dich freigeben.

WELLER sagt (S. 12) hier in der Sache mit mir übereinstimmend, daß an der Stelle, wo man erwartet, daß Varuna dem Sunahépea Beistand gewähren werde, er ihn aber auf andere Gütter verweist "die Erzählung auseinander bricht". Und er kommt dann zu dem Ergebnis, daß das Stück mit den weiteren Götteranrufungen, später eingeschaltet wurde". (S. 14). Es ist deutlich, daß der Bearbeiter, der von da an, wo "die Erzählung auseinander bricht", und nach dem sinnvollen und eindrücklichen Abschluß des Gebets an Varuna, sich einer anderen Übergangsformel zu Weiterem bediente, ein anderer war, als der, welcher die Varuna-Gedichte verwendete.

Die Verschiedenheit der Überleitungen von einem zum andern zu preisenden Gott mag sehon mancher bemerkt haben. Textkritischen Nutzen daraus gewonnen hat meines Wissens erst Weller, und er hat die Erzählung dadurch geradezu gerettet.

Übrigens besteht ein eigenartiger Parallelismus zwischen den beiden bedeutsamns textkritischen Feststellungen Wellzes. derde Leser mußte Anstoß nehmen an den abwegigen Versen, welche die Rede des Närada gegen Schluß entstellen, und ebenso an der Ausweitung von Sunshjessen Gebet durch nicht bergehörige Rigvedagedichte. In beisien Plälen hat erst WELLER die äußeren Kennzeichen der Unechtheit dieser inhaltlich unträtiglichen Stücke aufgewissen. Völlig gleichartig sind die beiden Falle nicht. Dort ist Näradas Antwort auf die selber sehon nicht anzurekennende Frage des Königs in törichter Weise erweitert. Hier dagegen muß von dem Varunagebet des Sunahspas allermindestens so viel alt und echt zugehörig sein, als Taitt.S. u. Käth-S. davon bieten, nämlich (Strophe I. 24, 15: Mach nich frei von den derie Fesseln. Die sekundäre Erweiterung knüpft also dort an etwas an sich schon Unechtes, hier an etwas wenigstens zum Teil Utzprängliches an

WEILERS selber hat über die innere Verwandteschaft seiner beiden textkritischen Beobachtungen keine Bemerkung gemacht; wohl weil sich nichts wissenschaftlich Greifbares daraus ergibt. Denn der nabeliegende Gedanke, daß jener erste törichte Erweiterer und der gelehrte Fedant, der die nicht hergehörigen Gedichte aus der Serie der angeblichen Sunahjepa-Gedichte einschaftete, derselbe Mann gewesen seien, hat keinerlei Gewähr Nach dieser überreichlichen Aufsagung von Rigvedastrophen heißt es am Ende von Abschnitt 16: "Bei juder Strophe, die er sprach, löste sich eine Fessel und der Bauch des Reysäku-Nachkommen (des Königs Hariskandra) wurde geringer; bei der letzten Strophe, die er sprach, lötet sich die Fessel und der Reysäku-Nachkomme wurde sesund".

Es ist sehr auffallend, daß zweimal nahezu dasselbe gesagt wird. Das kann schwerlich ursprünglich sein, und da wir nun schon wissen, daß ein nachträglicher Bearbeiter nachteilig am Text geändert und zugesetzt hat, ist anzunehmen, daß dieser auch hier seine Hand im Spiel hat.

Es sind im ganzen 88 Strophen aufgesagt worden, oder wenn wir von der später zugefügten Gedichtgruppe absehen, 36 Strophen. So viele Schlingen waren es aber sicher nicht, weder 88 noch auch 36, vielmehr stellt man sich gemäß der Bitte an Varuna vor, daß es drei Fesseln waren, eine obere, eine mittlere, eine untere. Man kann also dem ersten dieser beiden Schlußsätze einen Sinn nur beilegen, wenn man ihn, seiner Stellung gemäß, bezieht auf die drei Strophen an Usas, die den Schluß des Rigvedagedichts 1.30 bilden. Es ist damit zwar nicht gesagt, daß Usas selber es war, die ihn befreit hat, aber doch daß diese drei Usas-Strophen schließlich den Ausschlag gaben. Das ist ganz die Art des Nachtragsautors, dem wir also diesen Satz zusprechen. Wenn wir dagegen die nachträglich eingeschwärzten Gedichte 1,26 und 27,29 und 30 weglassen, wie wir es ohnehin müssen, dann schließt sich an die letzte Strophe (1.15,21) der Varuna-Gedichte: "Löse die oberste Fessel von uns (mir) ab, mach die mittlere los und die unterste, damit ich lebe" aufs beste an den Schlußsatz von Abschnitt 16; "als er die letzte Strophe sprach, ward die Fessel los, und der Iksväku-Nachkomme war gesund". Dieser Anschluß wäre natürlich ebenso gut, wenn wir das Gebet des Sunahsepa beendigt sein ließen mit der sehr ähnlichen, inhaltlich gleichartigen Schlußstrophe (16) von 1.24, auf die hin ia, wie wir gesehen haben. Varuna Gnade gewährt gemäß den knappen Aussagen von TS, und KS., doch kann das für uns kein Anlaß sein, die Brahmana-Legende darnach zurückzustutzen. Die Beseitigung der Gedichte an Agni, Allgötter, Indra, Aśvin, Usas jedenfalls hat sich damit nochmals bestätigt.

WELLER aber, dem wir den endgültigen Nachweis verdanken, daß die Gedichte 1.8, 27, 29, 30 spätere Zufügung alnd, unternimmt nun doch noch etwas, um sie zu verteidigen. Sie seien Zufügungen zwar, aber doch nicht ganz ohne Sinn und Verstand zugefügt, sondern mit einer gewissen sagengeschichtlichen Bedeututiehen Ben

Er bezweifelt von Anfang an (S. 16), daß die Reihenfolge der Götteranrufungen in der Legende allein von der Reihenfolge der Gedichte oder Strophen im Rigveda bestimmt sei. Mit "nicht allein" gibt er zwar

zu, daß dies ein Grund ihrer Aufeinanderfolge im Brahmana sei — und niemand kann das verkennen — aber er glaubt außerdem, daß der Interpolator der zweiten Gruppe von Gedichten damit auf andere Fassungen der Sunahsena-Sage angespielt habe.

Ich werde versuchen, diese Ansicht zu widerlegen.

Nur Hilferuf und Gebet an Varuna war angebracht; das ist is auch Wellers Meinung. Dabei hat der Verfasser, Bearbeiter oder Redaktor von den Varuna-Gedichten 1.24 und 1.25 auch Strophen aufgenommen, die nicht herpassen, so auch die an den vermeintlichen Praiäpati und an Savitar, Auch die Strophe 1.24,2 an Agni. Aber während Weller die Nennung von "Prajāpati" und Savitar einfach hinnimmt, sagt er (S. 8). daß Agni ..indem er ihn (den Sunahsepa) an Savitar verwies, damit bekannte, daß er ihn nicht zu retten im Stande ist". Das trifft nicht zu; weder ist von einem Unvermögen Agnis zur Rettung die Rede, noch davon, daß Agni solche Ohnmacht selber zugegeben hätte. Vielmehr folgt auf die Anrufung Agnis die gleiche Überleitungsformel zu Savitar, wie schon vorher von Prajapati zu Agni und nachher von Savitar zu Varuna (diese allerdings mit Begründung), ohne daß bei Prajäpati und Savitar ein Unvermögen oder ein Eingeständnis eines solchen angedeutet wäre. Ebenso verhält es sich bei den folgenden Götteranrufungen: die Überleitungsformeln drücken nicht aus, daß der jeweils genannte Gott außer Stand sei zu helfen, noch daß er das eingestanden hätte. Der Fortgang zum nächsten Gott ist ieweils nur durch die Folge im Rigveda bestimmt. Auf eine Absage kommt es freilich jedesmal heraus und deshalb hat es - abgesehen von der Gedichtfolge im Rigveda - keinen Sinn, daß der Mensch als Opfertier nochmals sich an Agni wendet.

Aber Weller ist der Meinung, das geschehe deshalb, weil es auch eine Nebenform der Sunahsepa-Legende gegeben hat, nach der Agni diesen errettet hat.

Auf diese Legende wird in Rigveda 5.2,7 angespielt, und das habe der Nachtragsredaktor im Sinn gehabt, als er nun zum zweiten Mal den Sunahsepa sich an Agni wenden ließ.

Aus jener Stelle ersehen wir, daß Sunahsepa an drei Pflöcke gebunden war und zu einem Menschenopfer vorbereitet; wahrscheinlich auch, daß er um tauseund Rinder gekauft war (diese Auslegung steht nicht ganz sicher); jedenfalls war die uns unbekannte Vorgeschichte recht anders als unsere Legende. Aus dieser Notlage wurde er von Agni befreit. Der Legenden-Verfasser, der unseren Sunahsepa das Gedicht 1. 24 hersagen ließ, hat die Rigvedatelle 6. 2,7 natürlich ebenao gut gekannt, wie der Interpolator der Gedichte 1. 26 und 27. Es ist schwer verständlich, daß das Unterbleiben einer Hilfeleistung durch Agni das erste Mal (24, 2) eine Bezuegung seiner Ohnmacht sein soll, das andere Mal

(bei 1.26 und 27) ein Hinweis auf die Hilfe, die er gemäß RV. 5.2,7 dem Sunahsepa gewährt hat. Denn die Gedichte 1.26 und 27 verraten mit keinem Wort, daß bei ihnen an die Errettung von irgend jemandem (Sunahsepa oder einem Anderen) durch Agni gedacht sei. Whlles versucht auch nicht, diese beiden Gedichte in diesem Sinn zu interpretieren, was sich auch zar nicht maschen ließe.

Sondern die Meinung, daß die Einschaltung des Agni-Gedichts nicht lediglich durch die Reihenfolge im Bigveds veranlaßt sei, vielmehr auf die Agni-Sunahseps-Legende hindeute, glaubt Wzllaß gestützt zu sehen dadurch, daß es auch eine Legende gab, nach der Indra den Sunahseps gerettet hat; das passe dazu, daß der Sunahseps unseter Legende in den nachträglich hinzugefügten Gedichten auch den Indra verehren muß, dies begünstig die Annahme, daß auch die vorangegangene Agni-Anrufung etwas mit Sunahsepa's Befreiung durch Agni gemäß einer anderen Legendenform zu tun hat.

Er sagt (S. 17); "Jedenfalls liegt hier (in den Indra-Hymnen 1, 29 und 30) noch eine dritte Form der Erzählung vor, die später in die Legende einbezogen wurde, nach welcher Varuna den Sunahsena erlöste". Und dann (S. 18): ..so wird man doch dafür halten, die Stelle VII. 16, 7-12 (d.i. der Einschub der Gedichte 1.26; 27, 1.29; 30) sei aus jener Überlieferung (der Seitenüberlieferung von Sunahsepa-Legenden) einem älteren Textzustande zugewachsen, die die Legende in anderer, auch späterer Zeit nahm. Auf diese Weise erklärte sich wenigstens, wie in den Nachtrag der Zug kam, daß auch andere Götter als Varuna Sunahsepa davon befreiten, als Opfer geschlachtet zu werden". Diese Ansicht beruht auf der vorangestellten Meinung, daß nicht allein die Reihenfolge der Gedichte (Strophen) Anlaß zu deren nachträglicher Einfügung sei, sondern auch tieferliegende Gründe. Daß das für die Agni-Gedichte 1.26 und 27 nicht zutrifft, wurde dargelegt. Auch das Indragedicht 1,29 kann nicht für "eine dritte Form der Erzählung", nach welcher Indra dem Sunahsepa beigestanden hätte, geltend gemacht werden. Es genügt, anzuführen, was Geldner in seiner Übersetzung zu diesem Gedicht bemerkt: "als Sprecher des atharva-ähnlichen Lieds ist, wie es scheint, ein Sänger zu denken, der auf ein gutes Honorar ausgeht und unterwegs allerlei feindliche Mächte oder ominöse Wesen abwenden möchte". Zu einer wie immer gestalteten Sunahsepa-Legende läßt sich dieses Gedicht nicht in Beziehung setzen; es ist in die Legende aufgenommen lediglich wegen seiner Stellung im Rigveda.

Eine genauere Betrachtung erfordert das Gedicht 1.30, dessen erste 16 Strophen dem Indra gewidmet sind. Es enthält zwar ebenfalls keine auch nur entfernte Anspielung auf Sunahsepa und auf Indra als Retter in der Not; aber es hat damit doch seine besondere Bewandtnis.

Die 16. Strophe dieses Gedichts, zweite Hälfte, sagt nämlich: "Er hat uns, der Wundermächtige (= Indra) einen Goldwagen, er, der Gewinner uns zu Gewinn, er hat (ihn) uns geschenkt".

Dies veranlaßt den Interpolator der zweiten Gruppe von Rigreda-Gedichten, abzuweichen von dem sonst von ihm wie von seinem Vorgänger eingehaltenen Verfahren, die Gedichte bzw. Strophen, die Sunahépea sufzusagen hat, bloß der Reihe nach anzuführen, sondern er macht aus Eigenem eine Bemerkung daszu: "Indra, so gepriesen (nämlich mit den vorangehenden 15 Strophen), schenkte ihm erfreuten Sinnes einen Goldwagen. Den nahm er (Sunahépea) entgegen mit der (lö. Strophe: "Immer hat Indra mit schnaubenden, wiebernden, prustenden (Rossen) Reichtimer erbort: er hat uns einen Goldwagen. ... gesebenkt"

Sonach wäre dem Opfermenschen eine göttliche Gnade zu teil geworden, für die er sich mit dieser Strophe bedaaht. Aber dieses Geschenk ist trügerisch. Noch ist Sunahseps an den Pfahl gebunden, noch blinkt ihm das Schlachtmesser vor Augen (wenn wir nämlich die ganze Rezitation als zeitlich sertstehen; andernfalls müßte dem graussamen Vater längst Arm und Hand mit dem Messer gesunken sein); der Reichtum, sei nund er Wagen aus Gold, oder wie Grausbra meint, mit Gold beladen, nützt ihm nichts. Denn Indra befreit hin nicht und tut nichte zu seiner Rettung, sondern spricht mit der Formel, die zu der nächsten Strophengrupps überleitet: "Preise nun die Asvin, dann werden wir dich freigeben" — worsuf dann die Aśvin auch nichts weiter tun, als den Gefesselten an Ugas zu weisen.

Das Wagengeschenk ist also simnlos; WELLER sugt (S. 19); .... es trägt nur dann einen Sinn in sich, daß Indra dem Sunahsjes gnädiglich einen Wagen schenkt, wenn er ihn darauf erretten will". Aber das will er eben nicht und tut es nicht, und der Brahmana- Interpolator augt das auch nicht. Erst WELLER unterlegt der Bemerkung des Nachtragsautors, den er zuvor als Text-Schädling entlavrt hat, einen Sinn, von dem der Text selbt nichts andeutet. Ich kann das methodisch nicht gutheißen.

Nur mit dem Brahmana-Text befaßt sich Weller dabei. Aber erst, wenn wir auch den Rigvedatext selber berücksichtigen, wird ganz deutlich, auf wie schwachen Füßen diese Hypothese steht.

In dem Gedicht EV. 1.30 preist ein Sänger den Indra im Auftrag eines reichen Opfarveranstalters und hofft, für diese Leistung erklecklichen Dichter- und Opferlohn zu erhalten. Indra wird als Somastrinker, Schätzegewinner, Schätzespander gerühmt, und der Dichter spricht diesen Opferherm an: "dein Vater" schon hat den Indra verehrt. Die Lobsprüche auf Indras Freigebigkeit aind deutlich ad hominem gesagt: der Opferherr, wohl ein Adeliger, vielleicht ein Fürst, soll sich als ein kleiner Indra bihlen und auch freigebig sein. Das Gedicht besteht aus fünf Gruppen von je drei Strophen (Tra's); die 16. Strophe steht außer der Reihe; sie ist ein Abschluß, der, wenn wir nicht wörtlich glauben, daß Indra dem Dichter einen Goldwagen geschenkt habe, einen preiswürdigen Dichterlohn des Opferherrn rühmtalso eine verschleierte Dansatuti. Doch spricht dieser Dichter nicht von sich und für sich allein, sondern zugleich von seinen "Freunden", wohl Sippengenossen, und von den Sängern in Mehrzahl. "Erh at unseinen Wagen geschenkt" kann hier also nicht verstanden werden in dem Sinn: er hat mir geschenkt (wie wir im vorherigen rigvedischen "wir, uns" im Sinn von "ich mir" haben erleten lassen).

Das Rigvedagedicht verbietet also sowohl mit diesem "uns" als mit seinem gesamten Inhalt, daraus zu entnehmen, daß Indra dem Sunahsepa einen Goldwagen geschenkt habe.

Dem Brahmana-Interpolator kam es aber auf den witklichen Sinn und Inhalt der von him eingeschwärzten Rigvedastrophen nicht au, doch war er in dieser Hinsicht nicht viel gleichgultiger als sein Vorgänger, der die ganzen Varuna-Gedichte mit so viel Unzugebörigem aufnahm.

Für das Goldwagengeschenk Indras an Sunahsepa ist er jedenfalls ein völlig unbrauchbarer Zeuge.

Die von Weller versuchte Sinngebung, daß Indra den Sunahsepa auf seinem Wagen habe erretten wollen, bezieht sich also auf ein Mißverstehen oder eine Mißdeutung eines Rigvedagedichte durch den sekundären Brahmana-Autor, der aber selbst diesen von Weller hinein gelegten Sinn nicht ausspricht noch andeutet.

WELLER wagt das wohl auch nur im Hinblick auf die Legende, nach der Indra den Opfermenschen Sunahsepa gerettet habe. Diese Legende ist nun zu betrachten. Sie findet sich im Rümäyana 1.61 und 62, also sehr viel später als die Texte, die uns bisher beschäftigt haben (das 1 Buch des Rämäyana ist bekanntlich ein Zusatz zu dem ursprünglichen Epos). Doch kann auch eine Indra-Sunahsepa-Sage sehr alt sein; daß sie erst später bezougt ist und die Ausführung im Rümäyana jüngere Skliejentfünlichkeiten hat, syricht nicht zegen eine solche Annahme.

König Ambarias von Ayodhyå wollte ein Opfer veranastalten; aber Inder naubte das Opfertier. Damit war die Opferdier unterbrochen und fürs erste verhindert. Der Priester, der das Opfer hätzte ausführen sollen, tadelte den König wegen seiner Achtlosigkeit, die solches gesechehen ließ, und verlangte, daß das Opfertier gesucht und herbeigeschafft werden solle. Wenn das nicht gelänge, müsse statt dessen ein Mensch als Opfertier beschafft werden. Der König suchte im ganzen Land, in Städten, Wäldern, sogar in heiligen Einsiedeleien, aber vergeblich. So war er denn bereit, einen großen Preis für ein menschliches Opfertier zu bezahlen.

Auf seinen suchenden Streifzigen gelangte der König auf den Blugzberg, wo der Weise und Seher Rulks mit seinen Söhnen und seiner Gattin der Askess oblag. Nach ehrfurchtsvoller Begrüßung bat er diesen, ihm einen seiner Söhne um hunderttausend Rinder zu verkaufen, da er alle Lande durchsuchend sein Opfertier nicht wieder bekommen könne. Der Seher Rulks aber sagte, daß er seinen ältesten Sohn (dessen Name nicht genannt wird) keinesfälls verkaufen volle; und die Mutter, daß sie ihren geliebten jöngsten Sohn Sunaka (Hündlein; das sieht aus wie ein Kosename) nicht bergeben wolle. —

Die eindrucksvolle Scene des Sohnesverkaufs im Aitareyabrahmans ist also übernommen, ist aber im Stil ganz anders geworden. Die Eltern begehen die gleiche Untat, den Sohn zu verkaufen, aber der Vater ist dabei ein ehrwürdiger heiliger Weiser. Und dem Tatsachenbericht ist eine Begründung beigefügt; die Mutter spricht: "Den meistens ist der Älteste der Liebling des Vaters, der Jüngste aber der Liebling der Mutter; deshalb will ich den Jüngsten behalten". Ebenso anders im Stil ist das Verhalten des mittleren, Sunahsepa. Er sagt: "Da für den Vater der Älteste, für die Mutter der Jüngste unverkäuflich ist, also bin ich verkäuflich; so nimm denn, o Konig, mich mit, overkäuflich; so nimm denn, o Konig, mich mit,

Und der König gab für ihn hunderttausend Rinder, Unmengen von Gold und Haufen von Juwelen.

Der König ließ Sunahsepa seinen Wagen besteigen und fuhr mit ihm davon. Sie nahmen Aufenthalt in Puşkara; dort befand sich Viśvāmitra, der mit anderen Heiligen Askese übte. Der war der mütterliche Oheim des Sunahsena. Dieser fiel seinem Oheim mit verstörter Miene und erschöpft zu Füßen und sprach: Ich habe nicht Mutter noch Vater, nicht Verwandte noch Angehörige; beschütze du mich. Den so bewegend Flehenden tröstete der große Büßer Visyamitra mit gütigen Worten und sprach zu seinen Söhnen: Dieser Asketensohn begehrt Schutz von mir; darum tut um seines Lebens willen Gutes und werdet an seiner Statt Opfertiere des Königs, damit Agni befriedigt, Sunahsepa beschützt werde und das Opfer des Königs unbehindert von Statten gehe. Die Söhne mit Madhucchandas an der Spitze weigerten sich dessen und wurden deshalb von Viśvāmitra auf tausend Jahre verflucht1. Dem Sunahsepa aber gewährte er völligen Schutz und lehrte ihn zwei Sangesstrophen (das sind nicht Rigvedastrophen), die solle er, wenn er gesalbt und mit Guirlanden geschmückt an den Opferpfahl gebunden sei, dem Agni zu Ehren singen. (Der Wortlaut dieser machtvollen Strophen wird nicht mitgeteilt.)

<sup>1</sup> Die Bevorzugung des Schwesterschns vor den eigenen Söhnen ist eine Erscheinung des Avunculats, das hier, sogar in besonders schroffer Weise, unter Brahmanen besteht; a. darüber mein Nachwort zu J. J. Bachofens Antiouarischen Briefen.

Sunahsepa erlernte aufmerksam diese beiden Strophen und sprach zu König Ambarisa: Laß uns schnell auf brechen: kehre beim und bereite das Opfer vor. Der König, erfreut über diese Worte, begab sich schnell zum Opferplatz, Er ließ das (menschliche) Opfertier anbinden (causativ!). Sunahsena, angebunden, geweiht, mit rotem Gewand geschmückt und gesalbt, pries mit vortrefflichen Worten (den von Viśvämitra gelehrten Strophen) die beiden Götter Indra und Visnu, Indra, dadurch hocherfreut, gewährte dem Sunahsepa langes Leben. Der König führte das Opfer zu Ende und gewann dadurch großes Verdienst. Viśvāmitra aber setzte seine büßerische Askese fort in Puskara, zehnmal hundert Jahre lang. Diese Legende enthält keinerlei Andeutung, daß Indra den Sunahsepa auf seinem Wagen entführt und dadurch gerettet habe. Auch der Zusatzautor des Aitarevabrahmana, der wegen der mißverstandenen Rigvedastrophe 1.30,16 das Wagengeschenk an Sunahsepa einschob, sagt nichts davon, daß dieser losgebunden worden sei, daß er den Wagen bestiegen habe und darauf davongefahren sei. Aber ohne daß er losgebunden wurde, hatte er von dem Wagen auch keinen Nutzen.

Etwas Ähnliches mag sich auch der Verfasser des Bhagavatapurina gedacht haben. Dieses Purana schließt sich bei Wiedergabe der Sunahsepasage enger an das Aitaveyabrahmana an als andere Purana's, und erwähnt dabei auch das Geschenk des Goldwagens durch Indra. Da heißt es dem, Indra, sefreut durch das Opfer, schenkte dem Hariseandra einen goldenen Wagen'. König Hariscandra also als der Opferber under von dem Gott für die Verrichtung des Opfers belohnt. Das soll nun nicht als alte Sagenüberlieferung hingestellt werden (es ist eine puranische Umdeutung einer im Brahmana gegebenen Mißdeutung einer Rigwedastrophe), aber es zeigt doch, daß kein Gedanke daran war, Indras Goldwagengeschenk als eine Rettungsaktion für Sunahsepa auszudeuten.

Nun wohll Wellers asgt, das Goldwagengeschenk hätte keinen Sinn, wenn Indra den Sunahspen nicht dadurch habe erretten wellen. Aber er wollte das nicht und tat es nicht, — nach keiner Sagenform, weder Altareyabrahmana, noch Ramayana, noch Bhagavatapurana — abha te skeinen Sinn; so wenig Sinn als der ganze Nachtrag der Gedichte 1.28 u. 27, 1.29 u. 30, deren Nichthergehörigkeit ja gerade Weller erwissen hat.

Es bleibt also dabei, daß Sunahsepas Götteranrufung beendet ist mit Rigreda 1.24,15: "mach mich frei von der oberen, mittleren, unteren Fessel" — so TS 5.2.1,3 (mit 4.2.1,2) und KS. 19,11 (S. 13. Z. 16) oder auch mit der inhaltlich eleichen Strophe RV. 1.25.21. und daß

 $^{1}$  Ich entnehme das der fleißigen Dissertation von H. L. Hariyappa: Rgvedic Legends through the ages, Poona 1953.

alles nicht hergehörige Beiwerk von Bigwedastrophen, insbesondere RV. 1.28, 27 und 29, 30, die Zutaten des Interpolators, veranlaßt sind allein durch die Reihenfolge der Strophen im Rigweda und vorher schon, grundlegend, durch die Lehre, daß Sunahsepa der Rsi, Seher, sei der Gedichte 1.24 his 30.

Sunaḥśepa ist also jetzt frei, und der König Hariśeandra, Rohitas Vater, von der Wassersucht geheilt, so als ob sein Opfer-Gelübde erfüllt sei.—

Das begonnen Opfer mußte zu Ende geführt werden, aber so, wie es in Angriff genommen war, mit Sunahsepa als Opfertier, war das nun nicht mehr möglich. "Die Opferpriester (die vorher genannten Visvämitra, Jamadagni und Vasistha) sprachen zu Sunahsepa: führe du die heilige Handlung des heutigen Tages zu Ende.

Das ist gemåß dem herrschenden Stil der knappe Tatsachenbericht; wir können hinzudenken: dåß ein Opfer durch Abhandenkommen des Opfertieres unterbrochen wurde, mochte als Ausnahme vorkommen. Für solche Störungen gab es rituelle Verfahrungsweisen, den Schaden auszugleichen. Daß aber das Opfertier, das in diesem besonderen Fall ein Mensch war, daß dieser Opfermensch zum Scher rigvedischer Hymnen wurde (höchster Rang der Heiligkeit) und damit die sichtbare Gnade Gottes erfuhr, für sich selber sowohl als für den königlichen Opferherrn, dafür gab es kein Ritual; da konnten auch die weisesten Priester die Opferunterbrechung nicht durch ein trütelle Mittel in die Reibe bringen.

Es gab also gar keine andere Möglichkeit, als dem Brahmanenjüngling selber, der sich jetzt als so begnadet erwiesen hatte, die Fortführung des Opfers zu übertragen, und er tat es durch die Erfindung oder Einführung eines verkürzten Verfahrens den Soma zu keltern, nämlich mittels eines Mörsers.

Die Opferbräuche sind altüberkommen; sie gelten als zuerst von den Göttern geübt; die Menschen haben nur zu wiederholen, was die Götter für alle-Zeiten vorbildlich getan; auf diesem Nachvollzug beruht die Heiligkeit der Opfer. In Wirklichkeit traten natürlich Anderungen im Ritual ein, bewußt und grundsstätlich konnte es solche aber nur geben, wenn ein heiliger Mann etwas von dem Herkömmlichen Abweichendes als im Himmel bestehend, von den Göttern geübt, erschaute.

So erschaut denn jetzt Sunahsepa die beschleunigte Somakelterung und bewährt sich dadurch aufs neue als Seher. Außerdem ist in der gegenwärtigen Lage eine schnellere Fortführung und Beendigung des Opfers sehr angebracht und nötig.

Daß dies mittels des dem Sunahsepa zugeschriebenen Gedichts 1.28, das von Mörserkelterung des Soma spricht, bewerkstelligt wird, ist eine sehr geschickte Wendung, die der Verfasser seiner Erzählung gibt. Das fügt sich trefflich zusammen. Die Handlung schreitet in sinnvolier Weise fort, Sumajken, als Opferpriester, steht auf der Höbe, und der Verfasser hat das noch übrigs, einem Helden zugeschriebene Gedicht der Erzählung organisch eingefügt. Das ist recht klug gemacht — abgesehen von typischen Verkehrtheiten, die auch hier nicht fehlen können und die wir soeliech noch aufweisen werden.

Es ist klar, daß dieses Stück des Textes vorhanden war, ehe der Interpolator die Gedichte 1.28, 27, 29, 30 einscho, daß dieser bei seinem Nachtrag das Gedicht 1.28 deshalb überging, weil es in der Erzählung schon anderweitig verwendet war. Sonst hätte er bei seinem äußerlichen Verfahren, den armen Burschen einfach alles ableiem zu lassen, was von angeblichen Sunahsepa-Gedichten noch übrig war, auch dieses, 1.28, als Sonna-Gedicht aufnehmen müssen, sodaß also, der Reihenfolge nach, die Allgötter, nach 1.27, 13, nicht auf Indra, 1.29 und 30, verwiesen, sondern gesage hätten: preise nun den Sonna, dann werden wir dich freigeben, und erst Soma hätte dann weiter geleitet mit: preise nun den Tudta act.

Einer solchen noch stärkeren Ausweitung des störenden Einschubs, den der Interpolator verschuldet hat, ist also durch die bessere Verwendung von 1.28 vorgebeugt.

Aber gewisse Schwächen sind doch an dieser nicht ungeschickter Fortestzung der Erzählung unverkennbar. Von vornherein zwar müssen wir dem Erzähler zu gut halten, daß auch hier für ihn die Lehre maßgebend ist, diese ganze Gruppe von Gedichten stamme von Sunahsepa als Seher. Nun ist aber das von Mörserkelterung des Soma handelnde Gedicht 1.28 undenkbar im Munde des soeben vom Opferpfähl frei growdenen Sunahsepa. Bas ist war längst klar, its aber noch deutlicher geworden under heine Behandlung dieses Gedichts in Jäänamuktävali, Festschrift für Joh. Nobel. Nev Delhi 1969. § 1.33 fl.

Der Legendendichter hat sich über den wahren Inhalt des Gedichts keine Gedanken gemacht und sich darum nicht gekümmert.

Wenn der Abschnitt mit dem von Sunahsepa zu End geführten Opter vorhanden war, che den Nachtungsautor die Gedichte. 1.26, 27, 29, 30 einfügte, so ergibt sich als natürliche Annahme, daß er von dem gleichen Verfasser stammt wie die Berzählung von Sunahsepasa Fesselung und seiner Anrufung des Varuna. Und in der Tat sind diese Teile von gleichartigem Charakter. An der einen wie an der andern Stelle setzt sieh der verfasser über den wahren Inhalt der angeführten Rigvend-Gedichte hinweg und tut ihnen Gewalt an. Aber bei Hörern, die es damit nicht genauer nehmen als er selber. erreicht er damit eine starke Wirkung.

Er verfährt jedoch mit dem Gedicht 1.28 etwas anders als vorher mit 1.24 und 25. Er zerlegt es in Teile so wie er glaubt, daß die Strophen zu

den aufeinanderfolgenden Akten des Opfervorgangs passen. Er folgt also nicht sklavisch der Reihenfolge der Strophen im Rigveda, und diese größere Selbständigkeit hat ihren Grund vermutlich darin, daß alles, was das Opferwesen betrifft, das besondere Anliegen der Brahmana-Verfasser ist. Er läßt also den Sunahsepa die Kelterung vornehmen mit den Strophen 5 bis 8 dieses Gedichts. Diese passen zwar durchaus nicht zu Sunahsepa und in den Zusammenhang der Erzählung, aber da ist wenigstens in Strophe 6 und 8 vom Auspressen des Soma die Rede, und das mochte dem Erzähler genügen.

H. LOMMEL

Die letzte Strophe (9) dieses Gedichts spricht ziemlich trocken von weiteren Manipulationen mit dem gekelterten Soma, und konnte somit hier ganz gut dem opfernden Sunahsepa in den Mund gelegt werden.

Dann soll er die Darbringung des Soma vollziehen mit den 4 ersten Strophen von 1.28, die insofern zur Not geeignet sind, als sie im Refrain die Einladung an Indra zum Somatrinken enthalten. Im übrigen aber sind sie gleichfalls der Sachlage fremd.

Dann aber zeigt sich der Verfasser selbständiger und verwendet Strophen, die wirklich herpassen, die aber von der gelehrten Überlieferung nicht dem Sunahsena zugeschrieben werden, nämlich Rigveda 4.1.4 und 5.

Es heißt da: "Dann führt er (Sunahsepa) ihn (den König Hariscandra als den Opferveranstalter) zu dem Schlußbad hinunter mit den Strophen: 'Du, o Agni, der du kundig bist, wende den Groll des Varuna von uns ab; du als bester Opferer und (Opfer-)Fahrer hell leuchtend, mache uns frei von allen Feindschaften. - Sei du, o Agni, uns ganz nahe mit deiner Hilfe bei dem Aufleuchten dieser Morgenröte; bereitwillig versöhne den Varuna mit uns; gewähre Erbarmen und sei für uns leicht zu errufen".

Hier und ietzt. beim Opfer ist die Anrufung Agnis angebracht; das Schlußbad ist dem Varuna geweiht; die Gnade, die er erwiesen hat, wird durch dieses Gebet besiegelt. Störende Vollständigkeit ist es aber, daß Sunahéena zuletzt noch die Strophe RV, 5,2,7 rezitieren muß, die wir schon früher erwähnt haben und welche die Legende erwähnt, nach der Sunahsepa durch Agni aus der Fesselung befreit wurde. -

"Dann (nach Vollzug des Opfers) setzte sich Sunahsepa auf den Schoß von Viévāmitra". Ajīgarta, der Sohn des Suyavasa, sagte: O Seher, gib mir meinen Sohn zurück. Nein, sagte Viśvāmitra, die Götter haben ihn mir gegeben. Er war Devarāta ("Gottgegeben") Sohn des Viśvāmitra (nämlich Adoptivsohn) .... Der Sohn des Suyavasa sagte: "Du, komm her (zu Sunahsepa); wir beide wollen ihn gesondert herbeirufen (zu Viśvāmitra)"1.

Dies erscheint mir als die einfachste Auffassung dieser vielerörterten Worte, und ich ziehe daher diese vor.

Die Reden nun, in denen es sich darum handelt, ob Sunahsepa seinem Vater Ajīgarta angehören soll, oder ob die Adoption durch Viśvāmitra zu Recht bestehen soll, sind in Versen abgefaßt. Da ist also ein anderer Bearheiter am Werk Der ausführliche versifizierte Abschnitt entfernt. sich in der weiteren Folge ziemlich weit von dem Schicksal des Sunahsepa, und wir werden auf den mehr abseits führenden Teil weniger gründlich eingehen. Zunächst aber ist es so als ob dieser Bearbeiter nichts andres getan hätte, als den weiteren Verlauf der Erzählung in Verse umszusetzen.

Nach ..wir wollen ihn beiderseits (oder abwechselnd) herbeirufen" heißt es mit (Einführungssatz in Prosa): "Da sprach Ajigarta, des Suyavasa Sohn": "Du bist ein Angiras-Nachkomme von Geburt, Sohn des Aiïgarta, ein berühmter Weiser, o Seher, verlasse nicht den Stamm der Ahnen. Komme zu mir zurück".

Hierzu macht Weller 5.38 höchst befremdende Bemerkungen. Er äußert sein Mißtrauen gegen diese Strophe: "Eben wurde Sunahsens als Sohn des Viśvāmitra adoptiert, und kaum nahm er seinen neuen Namen Devarāta an, ist er auch schon zum Rsi (Seher) geworden. Das geht etwas sehr rasch . . . . Mir kommt der Ausdruck Rsi sehr verdächtig vor". Er gibt zwar zu, daß das "Erschauen" des añjahsava, der Schnellkelterung, die Erhebung zum Rsi rechtfertige, hält das aber für sekundär.

Nun aber beruht ja die ganze Erzählung auf der feststehenden Lehre und Überzeugung, daß Sunahsepa der Seher der Gedichte RV. 1.24 bis 30 sei, und nach der für alle Rigyeda-Gedichte geltenden Regel: uasua vākyam sa īsiķ "wessen Worte es sind, der ist der Seher (Sarvānukramanī 1.4) ist er vom ersten Wort an, das er spricht: kasya nūnam ..... RV. 1.24.1 (...an welchen Gottes Namen sollen wir nun denken . . . ") der Seher. Als Seher gewinnt er die Gnade, das Erbarmen des Varuna. Wellers Meinung, Sunahsepa sei erst mit der Annahme des Adoptivnamens Devarāta zum Seher "erhoben" worden, ist sachfremd. Daß es bei der Rezitation von 97 Rigveda-Strophen (1.24 und 25:36 Str.: 1.26. 27, 29, 30: 52 Str.; 1.28: 9 Str.) "etwas sehr rasch" gehe mit Erlangung der Würdedes Rsi, kann man wirklich nicht behaupten. Sunahsepa mußte ia diese Strophen, diese Gedichte "erschauen", um sie sprechenzukönnen.

Es war also nicht zu hart, wenn ich an früherer Stelle sagte, daß Weller den Sinn der Legende nicht verstanden hat, daß nämlich der Brahmanenjüngling in äußerster Todesnot zum Seher wird und als Seher die Hilfe des Gottes erlangt.

Die Aufforderung des Vaters, zu ihm zurückzukommen, beantwortet Sunahéepa mit der Strophe:

Man hat dich mit dem Messer in der Hand gesehen; so etwas gibt es nicht einmal bei Südras, und dreihundert Kühe hast du, o Angiras, mir vorgezogen.

Aigarta, der Sohn des Suvavasa sprach :

Wahrlich, es reut mich jetzt, mein Lieber, die böse Tat, die ich getan, und ich bitte sie dir ab; hundert Rinder seien dein. Sunahsepa sprach:

Wer einmal so Böses getan hat, wird es auch wieder tun, du gibst die Südra-art nicht auf, nicht wieder gutzumachen ist, was du getan.

In der strophischen Form ist das zwar ein anderartiges Textstück als die bisherige Erzählung; dem Inhalt nach aber wirkt es wie eine metrische Überarbeitung von deren unmittelbarer Fortsetzung. Mit der Erwähnung der dreimal 100 Rinder, die Aligarts für die Hingabe seines Sohnes erhalten hat, befinden wir uns gazu im Rahmen der vorangegangenen Erzählung, und die 100 Rinder, die er jetzt seinem Sohn bietet, sowie die Ruchlonigziet, die sied darin austrückt, gehört noch ganz zu dieser. Ich durfte diese beiden Punkte an früherer Stelle als Zeugnis für die Einheitlichkeit der Erzählung verwenden.

Ein Prosasätzehen wiederholt mit Nachdruck das Wort, nicht wieder gut zu machen" und führt Viśvāmitra in die Unterredung ein. Viśvāmitra sprach:

Schrecklich stand da der Suyavasa-Sohn,

mit dem Messer in der Hand, schlachtungsbereit; Sei du nicht der Sohn von diesem:

begib dich in meine Sohnesschaft.

Bei den Versen sind wir in einem anderen Stilbereich. Gewiß waren die Menschen immer erschüttert und ergriffen bei Opferschlachtung eines Menschen; das gehört zur Heiligkeit solchen Geschehens. Wieviel mehr wenn der eigene Vater seinen Sohn zu schlachten sich anschicktel Der Prosatext aber sagt nur: sie gaben ihm nochmals 100 Rinder. In diesen Stil gehört keine Gemütsregung. Jetzt, in den Versen, kann gesagt werden: es war schrecklich.

Sunahéepa — so wird er immer noch genannt — fragt in einer weiteren Strophe, wie er, als ein Angiras, Sohn des Viśvāmitra werden könne; er redet dabei diesen als Königssohn an; dien nämlich, daß er königlicher Herkunft und zugleich Brahmane ist, macht etwas von Viśvāmitras besonderer Größe aus.

Viśwanitra (in einer weiteren Strophe) will ihn als ältesten Sohn aufnehmen und ihm zugleich sein höheres Wissen vererben. Sunabsepa (weitere Strophe) nimmt dieses Amerbieten an, wenn die leiblichen Sölme des Viśwämitra damit einverstanden wären; aber dessen altere Söhne weigern sich, während die gleiche Zahl von jüngeren Söhnen des Viśwämitra den Adoptivbruder als älte-ten, also zugleich mit Altersvorrang, anerkennt. Mit der Adoption durch Viśvāmitra ist für uns die Geschichte von Sunalysepa abgeschlossen. Der Fluch Viśvāmitras über die ungehorsamen Söhne, seine Segenssprüche für die Jüngeren, die sich seiner Anordnung fügen, führen darüber hinaus.

Wir haben zwar bei der Indra-Sunahsepa-Sage, die wir aus andren Gründen aus dem Ramayana anführten, gesehen, daß das Verhalten vor Visyamitras Söhnen bei der Adoption, und dessen Fluch über die widerspenstigen Söhne dort ebenfalls den Schluß der Sunahsepa-Erzählung bilden, aber sie sind von geneadogischem, beziglich des Adoptionsrechts auch von juristischem Interesse; das Schicksal des Sunahsepa berühren diese Dinze nicht mehr.

WELLE hat auch über den von der Adoption handelnden Teil der Sunahsepa-Erzählung des Aitareyabrahmana im Vergleich zu der Fassung dieses Teils im Sänkhäyana-Srauta-Sutra eine gründliche Untersuchung angestellt. Ich lasse es dabei bewenden.

Ein Schlußwort in Prosa spricht in anschaulicher Weise davon, wie die Sunahsepa-Legende beim Königsweiheopfer in solenner Weise von Priestern vorgetragen wird.

#### Schlußbetrachtung

Von den Erzählungen, nach denen ein Kind einem Gott zu opfern oder einem Dismon auszuliefern gelobt wird, ist die wohl älteste und berühmteste die altteatamentliche im Buche der Richter 11.30. Der König Jephtha gelobt Gott zum Dank für gewonnenen Sieg Opferung dessen, was ihm bei der Heimkehr als erstes aus dem Haus entgegen gelaufen kommen werde. Er ahnte nicht, daß als erste seine Tochter, ein einziges Kind, ihm mit Pauken und Reigen zur Begrüßung entgegenkommen werde. Das Mädchen unterwirft sich dem Gelübde des tief betrübten Vetser, das ein grausseme Schicksal auf ihr Hauty gelenkt hat, und erbittet sich nur eine gewisse Trauer- und Abschiedszeit; nach deren Verlauf wird die Jungfrau geopfert.

Das andere, gleichfalls berühmte Beispiel erzählt von Idomeneus (ROBERE, Die griechische Hdebauge – in Prellers Griechieche Mythologie III 2, b; Berlin 1926 – S. 1498). Dieser kehrte vom troianischen Krieg nach Kreta, dessen Beherrscher er war, zurück, geriet aber durch einen Sturm in Seenot. Da gelobte er, wenn er glücklich an Land käne, dem Poseidom zu opfern, was ihm zuerst entgegen Käne. Dies war aber ein eigener Söhn. Nach dessen Opferung aber wurde er wegen solcher Grausamkeit von seinen Untertanen verjagt. Darin ist sehon die Vertutelung des Menschenopfers enthalten, noch entschiedener in der Variante der Erzählung, daß er vertrieben wurde, als er seinen Sohn opfern wöllte.

Auch die Opferung der Iphigenie wird in einigen Sagenfassungen in diesen Erzählungstypus eingeordnet (ROEEER, benda III 2, a, S. 1006), indem Agamemmon gelobt, das Sehönste, was das Jahr hervorbringen werde, der Artemis zu opfern. Er mag dabei an Feldfrucht gedacht haben, aber das Opferrexprechen trat seine äteste Kochter. Die Opferung hat nach gewissen Überlieferungen wirklich stattgefunden. Aber sehr bekannt ist ja die Milderung dieser Sage, daß Iphigenie entrückt, daß an ihrer Statt eine Hinde geonfert wurde.

Man nennt diese Erzählungen bzw. deren Anfang das Jephtha-Moitv. Lich bestimme dieses so, daß ein Opferrespurschen geleistet wird in so allgemeiner und unbestimmter Form, daß der Gelobende glauben kann oder glauben muß, ein harmloses Versprechen gegeben zu haben, daß aber das Schicksal es so wendet, daß das Versprechen, durch welches er nun gebunden ist, sich gegen sein eigenes Kind wendet, so daß der Vater unwissentlich sein Kind zu onfern gelobt hat.

Dieses Motiv findet sich verschiedentlich am Anfang von Märchen. Bei unseren Märchen, 'die aus christlicher Zeit stammen, kann es sich aber nicht um ein Opfer an Gott handeln, sondern um Hingabe des Kindes an ein unheimliches Wesen. Der Dämon bekommt zwar das Kind in seine Gewalt, aber die Wundermöglichkeiten des Märchens führen dann dennoch zu einem zuten Ende.

In dem Grimmschen Märchen Nr. 181 verspricht die Nixe im Teich dem verarmten und über seine Not traurigen Müller Reichtum und Glück, wenn er ihr zu geben verspreche, was soeben in seinem Haus jung geworden. .. Was kann das anders sein, dachte der Müller, als ein junger Hund oder ein junges Kätzlein" und er versprach es ihr. Heimgekommen aber erfuhr er, daß seine Frau soeben ein Knäblein geboren hatte. Der Müller, zerknirscht über sein unheilvolles Versprechen, hatte von da an in allen äußeren Dingen Glück; er hielt seinen Knaben ängstlich vom Teich fern, damit die Nixe ihn nicht hineinziehe. Herangewachsen wurde der Bursch ein Jäger und heirstete dann. Diese Heirst ist, beinahe unorganisch, eingefügt, um einen tröstlichen Ausgang zu gewinnen. Einmal, als er ein erlegtes Reh ausgeweidet hatte, wusch er seine Hände im Teich: da tauchte die Nixe auf und zog ihn lachend zu sich hinunter. Das verhängnisvolle Versprechen war erfüllt. Dennoch gelang es schließlich der treuen Frau des Jägers, ihren Mann aus der Macht der Nixe zu hefreien

In dem Grimmschen Märchen "Der König vom goldenen Berg" (Mr. 92) ist ein Kaufmann durch den Untergang seiner Schiffe ganz verarmt. Ein schwarzes Männlein versprach ihm großen Reichtum, wenn er ihm in 12 Jahren bringen werde, was ihm zu Hause am ersten wider das Bein stößt. Er denkt, das werde sein Hund sein, denn sein Söhnlein kann noch nicht laufen und sich vom Boden erheben. Aber es freut sich dann so über die Heimkehr des Vaters, daß es aufsteht, ihm entgegenwackelt und an seinem Bein sich festhält. Den weiteren Inhalt des Märchens bildet es, wie der 12 Jahre alt gewordene Bub unter Abenteuern dem Schwarzen doch entzeht.

Diese Beispiele genügen; mit den Sammelwerken der Märchenkunde kann man leicht weitere Fälle finden.

Eins verwandte, aber im Anfang doch recht andersartige Gattung von Erzählungen ist es, wenn ein Mann oder Ehepaar sich sehnlichst ein Kind wünschen, und, da sie lange keines bekommen, ihr künftiges Kind einem Gott oder Dämon geloben. Wissentlich also wird das Kind dahinggeben, damit es geborn werde. Mit dem Wansch nach einem Kind wäre das unvereinbar, wenn nicht das Schicksal über eine mögliche Voraussicht der Eltern hinaus doch die Erhaltung des Kindes bewirkte. Der Umstand also, daß die Schansucht nach einem Kind und das Versprechen, es alsbald dahin zu geben, zu opfern, in sich widersprüchlich sind erfordert, daß Gas Kind gerettet wird und den Eltern erhalten bleibt.

Diese Art, daß das Kind im voraus und wissentlich einem Gott zu opfern, einem Dämon zu überlassen versprochen wird, nennt man, sofern ich recht weiß, ebenfälls Jophtha-Motiv. Ich halte das nicht für günstig und nenne es. "Rohita-Motiv". Sobald das Ding einen eigenen Namen hat, wird man beides asseinander zu halten wissen.

Meine Beispiele dafür sind, außer der Rohita-Geschichte selber, alle dem Märchenschatz entnommen. Man mag also sagen, der freundliche Charakter des Märchens seil Ursesche, daß alle diese Geschichten gut ausgehen und nicht, wie ich soeben sagte, die innere Widersprüchlichkeit des Anfangs-Gelöhnisses. So möge denn, wer meine Ansicht nicht teilt, Herr Willem der wer sonst, mir eine Erzählung aufzeigen, die mit diesem "Rohita-Motti" beginnt und docht töllich endet I der weil keine.

Ich gebe einige Beispiele: "Vom Prinzen, der dem Drakes gelobt wurde" (J. G. von Haus, Grieckielet und dlannieche Mürches — Neudruck 1918, leider ohne Angabe des Erstdrucks, München, Berlin — Bd. 1. Nr. 5): Ein König, der keine Kinder bekam und darüber sehr betrübt war, rief einmal aus: "Ich wollte, ich hätte ein Kind, und möchte es auch ein Drakos fressen". Darsuthin gebar die Königin einen Knaben und als der herangewachen war, kam der Drakos und forderte ihn für sich. Der König sprach: "Du sollet ihn haben, aber des Bursche wartet nicht ab, bis der Drakos ihn holte, sondern zog los und sagte: wir Wollen doch sehen, wer den anderen totschlägt. Trotz seiner Tapferkeit wird er aber dann doch von dem Drakos, der aus dem Wasser auflaucht, verschluckt; seiner Gattin aber gelingt es, ihn zuletzt doch noch von dem Drakos zu erfüssen.

Die mutige Zuversichtdes Jünglings erinnert an die Rohita-Geschichte, die Erlösung durch die treue Frau an das Märchen von der Nize im Teich. Aus der Verwandtschaft beider Typen, Jophtha-Motiv und Rohita-Motiv können sich leicht solche Vernischung ergeben. Die Verschiedenheit der Anfanzsmotive ist ab er meist gazu deutlich.

In einem weiteren griechischen Märchen (v. Haus I S. 277, Nr. 54) unternimmt ein Ehepaar, um endlich ein Kind zu bekommen, eine Pligerfahrt im Heilige Land. Aber mitten im Meer stellt sich ihnen der Tenfel entgegen und hält das Schiff an. Er läßt es erst weiterfahren, aschdem sie ihm den Knaben versprochen haben, den sie darauf bekommen werden. Zum Jüngling herangewachsen entlicht er dem Teufel, gerät aber dann doch in dessen Bereich, woraus weitere Abenteuer ihn befraien.

In anderen Märchen, einem griechischen (v. Harn, I. S. 217, Nr. 41) und einem albanischen (LEENIEN, Balkannärchen S. 212, Nr. 48) ist es die Sonne, der das ersehnte Kind versprochen werden muß und die es dann raubt. Die Sonne ist in Mythen und Märchen manchmal der Todespott. Das liegt wohl auch hier un Grund, ist aber gemildert. Die Sonne raubt das Kind, tut ihm aber nichts Böses an, sondern es wird noch eine Lamis oder Draschen eingesechaltet, deren tödlicher Bedrohung das Kind mit Mähe und Not entgeht.

So ist in einigen Balkanmärchen das Rohits-Motiv besonders deutlich. Weniger klar ist das der Fall in den GBIMMschen Märchen Rapunzel (Nr. 12) und Rumpelstilzchen (Nr. 55).

In der Rohitz-Sunahspap-Geechichte tritt die Wendung zur Rettung des zur Offerung bestimmten Kindes ein durch die Gewinnung eines Ersatzmannes. Wenn aber diese Wendung nur zu einem anderen schlimmen Ausgang führen würde, zu einem noch schlimmeren sogar, insofern dabei der Tod einen Menschen treffen würde, auf den nich das ursprügliche Opfergeltüde gar nicht besog, so würde das dem Erzählungsstil und allen vergleichbaren Fällen zuwiderlaufen.

Es geht nicht an, die altindische Legende aus dem Weltvorrat von Erzählungen zu isolieren, um das vereinzelte Ding dann textkrittisch entzweisuhacken. Auch käme dabei nichts Erzählbares, Erzählenswertes zustand. Dagegen ist es erzählerisch sehr gut, daß die anfange bestehende Spannung durch die Ablenkung auf den Ersatemann sich zwar lost, daß aber damit eine neue, noch ergreifendere Spannung herbeigeführt wird, die dann auf hoher religiöser Stute ihren Ausklang findet.

Die Erzählung erweckt eine Anteilnahme, die auch von den störenden Zutaten nicht erstickt wird; der ergriffene Leser setzt sich im Geist über sie hinweg und hat ein sowohl dichterisch als menschliches Gefühl für das Echte und das Falsche. Aber diesem Gefühl mangelt es doch an Sicherheit, und die Phantasie vermag das Wahre nicht mit Bestimmtheit herzustellen.

Da ist es denn in hohem Maße befriedigend, daß die philologische Untersuchung die störenden Bestandteile mit objektiver Kritik ausscheiden kann. Und der Wert von WELLENS Bitzurg zu dieser Bereinigung sei nach vielen gegen seine Untersuchung erhobenen Einwänden, zum Schluß nochmaße voll anerkannt. So geskubert ist die Legende von Sunahseps eine der besten Errählungen aus dem atten Indien

## VASISTHA UND VIŚVĀMITRA

von

# Herman Lommel Prien/Chiemsee

Der 7. Liederkreis des Rigweda wird dem berühmten Seher Vasishta zugeschrieben. Viele Gedichte dieser Sammlung rühren aber nicht von diesem selber her, sondern von späteren Abkömmlingen des Vasisha-Geschlechts. Aber die auf den Rigweda gewandte altindische gelehrte Bemühung einer Folgezeit hielt den alten Vasishta für den Seher fast aller Gedichte dieses Buches. Auch machten die Verfasser selber manchmal in dichterischer Fiktion den großen Ahn zum Sprecher, zum "Seher" der von ihnen verfaßten Strophen. Er war ihnen schon bald zu einer legemdären Gestalt geworden. Doch bewahrte die Sippentradition manches geschichtlich Wirkliche über ihn, womit Mythisches sich verband <sup>1</sup>. Er erscheint in den Gedichten als besonderer Verehrer des gestrengen Gottes Varuna und war (nach 7.88.44) von diesem zum Seher gemacht worden.

Er war Purohita (Hofpriester) des Königs Sudās; das geht aus 7.60,12 mit Strophe 8 u. q. sowie aus 10.150.5 hervor und wird bestätigt durch Tand.M.Br.15,5,24; Ait.Br.7,34.0; 8,21.11 und Sankh, S.S.16.11,14. Als solcher war er "Führer der Bharata's" (des Volkes des Sudās, 7.33,6) in der Zehnkönigsschlacht. Diese ist ein historisches Ereignes, wichtig in der ältesten indischen Geschichte, aber wir wissen davon nur, was den dichterischen Aussagen des Rigveda zu entnehmen ist. König Sudäs mußte sich einer Gemeinschaft von 10 Königen erwehren; er war mit seinem Heer von den Feinden schon eingeschlossen und umzingelt (7.83,8), aber der Beistand des Kriegsgottes Indra ermöglichte ihm doch den Sieg. Diese günstige Wendung wird der Gebetskraft des Vasistha zugeschrieben (7.33,3,4,5). In dem Gedicht, welches uns das vermeldet, ist aber Vasistha weiterhin eine mythische Gestalt; es stammt also nicht von ihm, sondern ist von einem Nachkommen zu seinem Ruhm verfaßt. Die Zehnkönigsschlacht wird auch in dem Gedicht 7.18 verherrlicht, da werden die Einzelheiten des Geschehens in dichterischen Bildern dargestellt, welche die wirklichen Vorgänge nur andeuten. Aber es steht den

Geschehnissen nahe; es ist möglich, daß es von Vasistha selber stammt; die Schlußstrophen, wo der Dichter den Beuteanteil preist, den er nach dem Sieg erhalten hat, sind von einem nah Beteiligten, sei es Vasistha oder einer seiner Söhne. —

Zeitgenosse des Vasistha war der als Seher in der indischen Öberlieferung nicht minder berühmte Visvämitra. Ihm und den Angehörigen
seines Geschlechts wird der 3. Liederkreis des Rigveda zugeschrieben;
dabei ist es ebenfalls oft schwer feststellbar, ob ein Gedicht von Visvämitra
selber oder einem späteren Visvämitriden stammt. Er war Sohn des
Gäthin, Enkel des Kušika; nach diesem heißt seine Sippe die Kušikas.
Auch er war zeitweilig Purohita des Königs Sudäs (353,9; auch Väska,
Nir. 2.24), und zwar ehv Vasisha diese Stellung einnahm.

Als Purohita beschützte er durch sein dem Indra geweihtes Brahman (heiliges Wort) die Bharatas (Str. 12); er verrichtete mit den Seinen Somaopfer für Sudäs (10) und ein Roßopfer (11); das ist eines der höchsten Opfer, das nur ein siegreicher König veranstalten konnte.

Eine besonders berühmte Großtat des Viśvāmitra ist, daß er für Sudās die Flüsse staute (Str. 9; das wird auch an der genannten Stelle von Yāskas Nirukta berichtet). Für diese dem König erwiesenen Leistungen erhielt er von Sudās reiche Gaben (Str. 7)

Von diesem wichtigen Ereignis, dem Flußbergang, erfahren wir mehr aus dem Gedicht 333, welches den Visvāmitra im Gespräch mit den Flüssen Vipäš und Sutudri (modern: Beas und Setle) vorführt. Der große Seher überredet darin diese beiden Flüsse, bei ihrer Vereinigung — also eine bestimmte geographische Angabel — so niedrig zu flüßen, daß sie leicht zu durchschreiten sind und mit ihren Fluten unter den Wagen-achsen bleiben (3,33,9), damit die Bharatas auf ihrem Kriegszug (Beutezur nach Rindern) den Strom durchschreiten und durchhafren können.

Das Gedicht ist ein poetischer Nachklang, keine Erzählung oder Schilderung, aber als Tatsache ersehen wir daraus, daß dem Viśvämitra das Verdienst zugeschrieben wurde, als Purohita des Sudäs durch seine Beschwörung den Flußübergang ermöglicht, damit den Kriegs- oder Beutezue erfolgreich ermacht zu haben.

Trotz solcher Verdienste wurde Viśvāmitra im Purohitaamt durch Vasistha ersetzt.

Weiterhin herrschte Feindschaft zwischen Vasistha und Viśvāmitra, die unter den Nachkommen der beiden großen Seher für immer fortbestand.

Von dieser Feindschaft berichtet eine lang fortlebende Sage, die Varianten aufweist, und der gewiß historisch Wirkliches zugrunde liegt. Aber dies aus dem Sagenhaften herauszulösen, dürfte schwer sein.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Z.B. daß er ein Sohn des Varuna und der Nymphe Urvasi gewesen sei.

Auch die Sage ist nicht vollständig und mit Sicherheit wiederherzustellen. Nur Teilstücke von ihr sind in verschiedenn Texten überliefert, mehrfach nur in Erwähnungen und Anspielungen, welche den Hörern verständlich waren, während wir das Verständnis durch Zusammenrücken verschiedener Teile, die nicht immer genau aneinander passen, zu gewinnen suchen.

Von Seiten Viśvāmitra's bzw. der Kušika's kommt die Feindschaft gegen Vasistha zum Ausdruck in den letzten Strophen des Gedichts 353. dem wir schon manche Angaben über Viśvāmitra entnommen haben. Die Strophen 21-24 dieses Gedichts heißen in der Überlieferung einhellig die vasisthäteindlichen (susisthadveşin/ah); von ihnen wird gesagt, daß kein Vasisthide sie anhöre.

Leider sind diese Strophen großenteils unverständlich. Ich kann zu ihrer Erklärung nicht mehr bieten als das von Vorgängern Gegebene und fasse mich im Bericht darüber möglichst kurz.

Strophe zr gibt eine geringe Abwandlung der üblichen Verwünschungsformel gegen den, der uns haßt und den wir hassen. Str. zz sagt: "Eine
Axt gleichsam" erhitzt er, einen Simbalabaum gleichsam zerhackt er;
als ein siedender Topf gleichsam. der überkocht, wirft er Schaum aus",
Ob Erhitzen der Axt und Spalten des Baumens in engeren Zusammenhang
stehen, ist unklar. Beides ist offenbar bildlicher Ausdruck für eine feindliche Angriffshandlung und das ist auch der Fall bei den Worten vom
überkochenden Topf. Diese Worte sind wichtig; denn in einem Visvamitrafeindlichen Gedicht eines Vasisthiden (7:104), von dem wir nachher
handeln werden, wünscht der Sprecher (in Str. z), daß böse Glut wie ein
Feuertopf gegen seinen Feind sieden möge. Die Ansicht, daß dies die
gegenteilige Antwort auf dieses Stück der Vasistha-Haßstrophe ist, halte
ich für überzeugend.

Die Strophe 3,53, 22 ist auch dadurch schwierig, daß in ihr kein Subjekt ausgedrückt ist. Geldner nimmt an, daß bei der erhitzten Axt und dem zerspaltenen Baum der angreifende Viśvāmitra Subjekt sei, bei dem überkochenden Topf dagegen der angegriffene Vasiştha. Diese Annahme eines Subjektwechsels überzeugt nicht; die gegnerische Antwort des Vasişthiden in 7,104, 2 ist schlagender, wenn hier Viśvāmitra gleich einem überkochenden Topf Schaum auswirt gegen den Vasiştha, und dieser dort schlimme Glut wie aus einem Kochtopf gegen Viśvāmitra sieden läßt. Doch ist die eine wie die andere Ansicht unscher; nur das halte ich für gewiß, daß der vasişthidische Dichter von 7,104 auf diese feindseliee Strophe Bezug nimmt.

Noch rätselhafter sind Str. 23 und 24. Es muß uns für jetzt genügen, daß die Vasisthiden Generationen hindurch Gehässigkeit darin versnürten.—

Der Text, der diese Strophen enthält, ist kein einheitliches Gedicht. Manche Strophen davon und vielleicht gerade auch die an den Schluß gestellten Vasistha-Haßstrophen, mögen von Visvämitra selber stammen. Ein anderes Stück dieses Sükta (Gedichtes) werden wir snäter besprechen.

Vollständig lege ich vor das Vasisthiden-Gedicht 7,104. Es ist das letzte des Vasisthabuches, deutlich von jüngerer Art als die Mehrzahl der Rigvedagedichte. Es ist ein Nachtrag und hat atharvavedischen Charakter (jst auch in den Atharvaveda 8.4. aufgenommen). Es ist so abgefaßt, als ob Vasistha selber der Sprecher sei, im Wirklichkeit ist aber der Verfasser ein viel späterer Nachfahre und Vasistha schon eine sagenhafte Gestalt.

Die alte Rigvedagelehrsamkeit bezeichnet es als raksokas "Unholde vernichtend"; das ist richtig, sagt aber zu wenig. Geldner sagt in der Vorbemerkung zu seiner Übersetzung dieses Gedichts: "Im Mittelpunkt steht die Auseinandersetzung des Vassisha mit seinem Verleumder, der nur Viskamitra sein kann. "" Daß dieser der in dem Gedicht nicht mit Namen genannte Gegner sei, wird nicht von allen Vedaforschern anerkannt; wir werden es aber im Verlauf der Erörterungen bestätigt finden, dabei aber doch einige weitere Bemerkungen von Geldner stark modificieren.

Ich lege zunächst die Übersetzung vor.

- O Indra und Soma, versengt den Unhold, b\u00e4ndigt ihn, werfet nieder, ihr beiden Stiere, die im Finstern Erstarkten, zerschmettert die Unsinnigen, brennt sie nieder, schlagt, sto\u00dft, streckt nieder die Fresser.
- O Indra und Soma, den Bösredenden soll schlimme Glut umbrodeln wie ein feuriger Topf; dem Brahmanhasser, dem grausig blickenden Rohfleischfresser setzt unentrinnbaren Haß entgegen, dem Kimidin.
- O Indra und Soma, schleudert die Übeltäter ins Loch, in haltlose Finsternis hinab, daß von da auch nicht einer von ihnen wieder heraufkomme; diese eure zornmötige Kraft soll sie überwältigen.
- 4. O Indra und Soma, laßt vom Himmel her, von der Erde her die Waffe wirbeln gegen die Bösredenden, die zermalmende; meißelt aus den Bergen hervor die dröhnende (Steinwaffe), mit der ihr den erstarkten Unhold niederbrennt.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Das dreimalige eit übersetzt Geldner als "wie"; es ist sehr fraglich, ob das richtig ist: dennoch folge ich ihm hierin.

- 5. O Indra und Soma, laßt sie vom Himmel her wirbeln; mit feurigen Steinschlägen, mit nicht ermattenden Gluthieben treffet ihr beide die Fresser; in den Aberund sollen sie gehen lautlos.
- O Indra und Soma, dies Gebet soll allseits euch umgeben wie der Gurt zwei Wagenpferde; dies Opferlied,

das ich mit Weisheit rings um euch entsende; fördert diese heiligen Worte wie zwei Könige,

- 7. Gedenket dessen; mit schnellem Eifer
- erschlagt die Lügner, die hinterlistigen Unholde; o Indra und Soma, dem Übertäter soll's nicht gut gehen, der irgendwann mit Trug mir nachstellt,
- der mich, den reinen Sinnes Wandelnden mit unwahren Worten beschuldigt; wie Wasser, das man mit der Faust ergreift, soll der nicht sein, der Nichtseiendes spricht.
- Die mit Eifer die reine Rede verzerren oder das Günstige schlecht machen nach ihrer Art, die soll Soma der Schlange übergeben oder in den Scho
  ß der Vernichtung tun.
- 10. Wer uns Saft und Geschmack der Speise verdirbt, o Agni, unseren Rossen, K\u00e4hen und uns selber, der Schurke, der Dieb und Stehler soll ins Elend kommen, soll umkommen, er selber und seine Kinder.
- 11. Fern soll er sein, er selbst und seine Kinder, unter allen drei Erden soll er sein; verdorren soll die Ehre dessen, ihr Götter, der uns bei Tag schaden will oder bei Nacht, 12. Leicht zu unterscheiden für einen verständigen Menschen
- streiten gegeneinander wahres und unwahres Wort; welches von beiden wahr, welches richtiger ist, das unterstützt Soma; das Unwahre schlägt er nieder.
- 13. Nicht, wahrlich, fördert Soma den Ränkevollen, noch den, der fälschlich Herrschaft innehat; er erschlägt den Unhold, er erschlägt den Unwahres Redenden, beide liegen in Indra's Fangstrick.
- 14. Als ob ich einer wäre, der unrechte Götter hatte, oder als ob ich verkehrt Göttern anhinge, o Agni, warum zürnst du mir, o Wesenskenner? Die Trugredenden sollen ins Verderben geraten.
- 15. Heut noch soll ich sterben, wenn ich ein Zauberer bin

oder wenn ich eines Menschen Leben verbrannt habe. Zehn Söhne soll der alsdann verlieren, der fälschlich zu mir sagt: Du Zauberer.

- 16. Der zu mir, dem Nichtzauberer sagt: Du Zauberer, oder der als Unhold sagt: ich bin rein, den soll Indra erschlagen mit der großen Wafte; zutiefst von allen Geschöpfen soll er fallen.
- 17. Die nachts hervorkommt wie eine Eule, ihre (wahre) Gestalt durch Trug verbergend, in endlose Löcher soll sie fallen;

die Keltersteine sollen mit ihrem Lärm die Unholde erschlagen.

- 18. Verteilet euch, ihr Marut, suchet unter den Leuten, ergreift die Unholde, zernalmt sie, die zu Vögeln geworden bei Nacht fliegen, oder die Unsauberes machen beim Götterdienst.
- 19. Laß vom Himmel her wirbeln, o Indra, den Stein, den von Soma geschärften, du Freigebiger, schärfe; von vorn, von hinten, von unten, von oben erschlage die Unholde mit dem Felsen.
- 20. Diese schweifen durch die Luft als Zauberhunde; den Indra wollen sie betrügen, den Untruglichen, die Trügerischen; er schärft, der Gewaltige, die Waffe gegen die Verleumder; die Steinwaffe soll er jetzt auf die Zauberleute Josschießen.
- 21. Indra ward zum Zerschmetterer der Zauberer, welche die Opfergüsse durcheinanderrühren und danach begehren; der Gewaltige geht wie die Axt gegen den Wald gegen die Unholde an und zerbricht sie wie Tönfe.
- 22. Die Zaubereule, den Zauberkauz erschlage, den Zauberhund, den Zauberkuckuck, den Zauberadler und den Zaubergeier, wie mit einem Mühlstein zermallne das unholde Wesen, o Indra.
- 23. Nicht soll uns die unholde Macht der Zauberer erreichen, (die Morgenröte) soll hinwegleuchten die gepaarten Kimidin; die Erde soll uns vor irdischer Bedrängnis.
- der Luftraum vor himmlischer schützen.

  24. O Indra, erschlage den männlichen Zauberer,
- und auch die weibliche, die sich Blendwerks brüstet; gebrochenen Genicks sollen die Götzendiener verschwinden, sie sollen die Sonne nicht (mehr) aufgehen sehen.
- Schau hin, schau umher!
   Indra und Soma, seid wachsam;

auf die Unholde schleudert die Waffe, den Wurfstein auf den Zauberer!

Die redegewaltige Daemonenbeschwörung hat ihren Kern und Höhepunkt in den Strophen 3:-6, wo der Sprecher sich mit dem berühmten Reinigungseid der Selbstverfluchung (Str. 15) gegen bestimmte Beschuldigungen verteidigt. Ein "Falschredender" hat ihn beschuldigt, ein Zauberer 1 zu sein und einen Menschen durch Feuer ermordet zu haben, aber durch diese lögenhafte Anschuldigung hat er sich selber als Unhold erwiesen. Die Vorwürfe gehen zwar von einem hauptsköhlichen Widersacher aus, es sind aber daran noch andere beteiligt, die nicht einzeln faßbar sind; sie sind mit ihrem verborgenen Wirken dæmonische Wesen.

Der Ungenannte, aber den Hörem gewiß nicht Unbekannte, von dem die verleunderischen Vorwürfe ausgehen, ist gemeint, wenn in Einzahl der Unhold (Str. 1), der Bösredende (2,4), der Übertäter (?) verwünscht wird; daneben aber immer wieder dessen Anhänger, die im Finstern erstarkten (1; mit dem Wort atin ["Fresser") ist Behelfsübersetzung als Daemonen gekennzeichnet), die Hinterlistigen usw. Doch sind Einzahl und Mehrzahl keine sicheren Unterscheidungszeichen. Der Brahmanhasser in Str. z mag der (brahmanischel) Hauptgegner sein, der Kimidin <sup>2</sup> kann in eneretellem Sincular genannt sein.

Die Worte "gegen den Bösredenden soll Hitze sieden wie ein feuriger Topf" (Str. 2) sind schon anlaßlich der Viśvämitra-Worte in 3.53.22 "als siedender Topf wirft er Schaum aus" besprochen worden. Sie bestätigen, daß dieses Gedicht gegen Viśvämitra gerichtet ist.

Die drohenden Worte verdichten sich gegen die Mitte des Gedichtes hin immer deutlicher auf eine bestimmte Sachlage, gegen einen bestimmten Widersacher: "der irgendwann mit Trug mir nachstellt" (7; ähnlich 11: bei Tag oder bei Nacht), "der mich Reingesinnten mit unwahren Worten beschuligt" (8); er soll mitsamt seinen Kindern unkönmen (10,11); wahre (meine eigne) und unwahre (des Gegners) Rede kann jeder Verständige unterscheiden.

War der Gegner zunächst gezeigt als von einer Meute unreiner Geister umgeben, so steht in Str. 13 neben ihm einer, "der fälschlich die Herrschaft inne hat" also ein König, zwar ein unrechtmäßiger. Es handelt sich also in dem Gedicht um mehr oder um etwas anderes als um die Rivalität der beiden Sehr wezen des Purohitä-Amtes bei König Kudiš. Auch die Es hat auch nicht den Charakter einer Verteidigungsrede, sondern ist ein Gegenangriff, wenn Vasistha sagt: wer so spricht (nämlich, daß ich ein Zauberer sei), der soll 10 Söhne verlieren. Diese furchtbare Verwinschung steht dicht bei der eidlichen Zurückweisung des Vorwurfs, er selber habe einen Menschen durch Feuer getötet. Wir werden später sehen — was aus den Worten des Gedichts allein nicht zu erkennen ist —, daß dieser schreckliche Fluch die Rache ausspricht dafür, daß ein Sohn des Vasistha ermordet wurde.

Von Sir. 17 an ist das Gedicht nur rakspham "Unholde vernichtend", wie die Anukramanj sagt. Die persönliche Feindschaft gegen den einen und Haupt-Gegner tritt da so in den Hintergrund, daß dieser ganze Schlußteil als Anhang erscheinen könnte. Für eine solche Beutrellung besteht aber ein textkritischer Anhalt, vielmehr ist die Annrufung von Indra und Soma in der letzten Strophe (25) wie eine zusammenschließende Abrundung, Religionsgeschichtlich und vollskundlich ist die Daemonologie dieses Schlußteils sehr beachtlich; ihre Stellung im ganzen Sagenzusammenhang wirdt erst später ganz deutlich werden.

Die Brhaddevatä, ein altes, der Rigvedaerklärung gewidmetes gelehrtes Werk, sagt (6.28) zu RV. 7. 104: Der Seher¹ erschaute das unholdvernichtende (Gedicht) voll Leid, von Schmerz um seine Söhne überwältigt, damals als seine 100 Söhne³ von den Saudäsas (den Leuten

schwere Anschuldigung gegen Vasistha, er habe einen Menschen durch pewer ums Leben gebracht (15), deutet auf mehr als Eifersucht um die Purohita-Stellung. Dieser Vorwurf wird auffallend kurz abgetan, und wir können daraus nicht ersehen, was dem zugrunde legt. Unso nachdrücklicher ist die Abwehr des Vorwurfs der Zauberei. Auch dies durch-schauen wir zunächst nicht. Dabei wird der Gegner zweimal in direkter Rede eingeführt als er sagt; "du Zauberer" (15 und 16). Jeder der beiden Widersacher sagt; ich bin kein Zauberer, bzw.: bin rein (von Zauberei) und wirft dem andern vor. du bist ein Zauberer, bzw.: bist ein Unhold Auf diesem Höhepunkt der leidenschaftlichen Rede stellt der Sprecher seinen Gegner sich im Geist lebhaft gegenüber; es ist nicht wirkliche Rede und Gegenrede, und im ganzen Gedicht ist die Stutation nicht Anklage und Vertedigung vor einem Richter, es ist eher so, als lage die Beschuldigung in der Luft, als geschehe die Abwehr vor einer Standesversamnlung.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> In schwarzer und weißer Magie kann es böse und berechtigte Zauberei geben. Wir haben in diesem Vorstellungsbereich zu wenig unterscheidende Worter; hier ist natürlich ein böser Zauberer gemeint.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Kimidin ist Name einer Gattung von Dämonen; unübersetzbar.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Für den Verfasser der Brhaddevatä ist natürlich traditionsgemäß Vasistha selber der Seher dieses Gedichts.

Die Quellen sprechen entweder von Tötung des ältesten Sohnes des Vasistha Sakti; und das ist ernst zu nehmen; oder gleich von 100 Söhnen, die getötet wurden, und das ist bloße Steigerung und Übertreibung. Die 90 anderen Söhne sind für den

des Königs Sudäs) getötet waren. — Nach Bemerkungen, die für uns jetzt unwichtig sind, fährt dieser Text (6.33,34) fort:

"In der 15. und der 8. Strophe des Gedichts spricht der Sohn des Varuna (als solcher gilt Vasiṣṭha) einen Fluch aus, gramvoll, indem er ganz von Leid und Schmerz erfüllt — gewissermaßen klagt. Damals als seine 100 Söhne von Sudäsa (jüngere Form für: Sudäs) getötet worden waren, der infolge eines Fluchtes zu einem Unhold geworden war; so ist die hellige Überlieferung (śruti)".

Oldenberg schließt diese Ängaben von der Erklärung dieses Gedichts aus Wie mehrmals bei nachrigvedischen Sagenzeugnissen meint er, sie stammen "aus bekannter Exegetenwerkstatt", das soll heißen, sie seien von antiken indischen Gelehrten fabriziert, um schwierige Stücke des Rigweda zu erklären; es seien also nicht echte Sagen und sie hätten keinen organischen Zusammenhang mit den RV-Gedichten, denen sie angebangt sind. Er meint auch gelegentlich, sie seien aus unverstandenen RV-Stellen herausgesponnen, um irgendeine Scheinerklärung vorzubringen, die dann nur erklänstelt wäre und nichts Stichhaltiges erbringe. Aber eine solche "Exegetenwerkstatt" ist in Wahrheit unbekannt, und Oldenbergs Skepsis ist unfruchtbar.

Ganz anders Geldner; für ihn haben die Angaben der nachrigwedischen Erklärer volles Gewicht. Ich stehe ihm in dieser Hinsicht näher. Aber wie ich bedauern muß, hier meinem Lehrer Oldenberg, dem ich viel verdanke, und dessen Größe als Vedaforscher unanfechtbar ist, zu widersprechen, so übernehme ich auch Geldners Verfahren mit der nachrigvedischen Überlieferung nicht ohne Kritik.

Es ist nur ein Bruchstück der Sage, was die Brh. D. hier bietet, und dessen Verläßlichkeit muß geprüft werden.

Tötung des Sohnes (der Söhne) des Vasispha spricht das Gedicht nicht aus ¹; diese Angabe kann also nicht aus dem Gedicht herausgesponnen sein, sondern die Brh. D. beruft sich dafür auf Sruti, heilige Überlieferung, die von unanfechtbarer Autorität ist. Und in der Tat: die Taittirija-Samhitäsagt 7,4,7,1:, Vasispha, dessen 100 Söhne getötet waren, wünschte: möge ich Nachkommenschaft gewinnen und die Saudässa überwinden: "Da erschaute er ein umfängliches Opferverfahren, und darauf gewann er Nachkommenschaft und überwand die Saudässa." Und das Tändya-Mahärbfihamansagt 4,7,3; (Vasishh, dessen Sohn getötet war.

Zwar daß Sudäs oder seine Leute den Mord verübt haben, wird danicht klar augsesprochen, ist aber aus den Worten der T.S. doch zu entnehmen. Schon alsbald war man auf die Vermutung gelenkt worden, daß der im Gedicht verwünschte König kein anderer sei als Sudäs, so befremdlich das zunächst und nach Geldeners Vorbemerkung erschien. Jetzt wird es uns ganz bestimmt gesagt und erst durch die Angaben der Brh. D wird die Strophe 13 ganz verständlich. Denn da herrscht chästische Stellung: der Trügerische (nämlich Visvämitra)—der unrechtmäßige König gleich darauft ein Unhold — ein Unwahres Redender; damit ist der König als Unhold bezeichnet, übereinstimmend mit dem, was die Brh. D. sagt

Sudās war Sohn des Königs Divodāsa (oder des Pijavana) und Enkel des Königs Pijavana (oder Divodāsa <sup>8</sup>), also ganz rechtmāßig zur Herrschaft gelangt. Wenn er aber in einen Unhold verwandelt war, konnte Vasisṭha ihm die Rechtmäßigkeit absprechen.

Die Angaben der Byh. D. sind also für das Verständnis des wichtigen Mittelteils des Gedichts sehr wertvoll, aber sie geben mehr als das, was wir in dem Gedicht finden. Denn den Fluch, durch den der König zu einem Unhold geworden sein soll, sehen wir in dem Gedicht nicht angedeutet.

Wir setzen nun zunächst wieder bei dem VisVämitra-Gedicht 3,53, ein, dem wir schon Einiges über VisVämitra und besonders die Vassipha-Haßstrophen entnommen haben. Da heißt es in Str. 15: "Die Sasarpari, welche die Not<sup>4</sup> verdrängt, brüllte laut, die von Jamadagni gegebene; die Tochter des Stürya (Sonne) breitete ihren unsterblichen Ruhm bis zu den Göttern hin aus. Str. 16: Die Sasarpari brachte diesen (den Kußikas, der Sippe des VisVämitra) bald Ruhm unter dem Völkern der

erschaute diese Strophe (RV. 7.32,26<sup>1</sup>): er pflanzte sich fort mit Söhnen und Vieh." Ganz ähnlich noch mehrere Stellen dieses und des Jaiminiyabrähmana.

Was die Bfh. D. über Ermordung des Sohnes (der Söhne) des Vasisthas agt, stammt also nicht aus einer angenommenen Exegetenwerkstatt, sondern aus Sruti, heiligen Texten, denen man ihr Gewicht nicht nehmen kann.

Verlauf des Geschehens wesenslos; sie haben keine Namen und hinterlassen keine Witwen oder Kinder. Wir brauchen uns nicht dabei aufzuhalten, ob ein Text einen oder 100 ermordete Söhne erwählt.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Es war von mir ein Vorgriff auf weitere Feststellungen, wenn ich sagte, daß indirekt und mit Umkehrung darauf angespielt werde.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Von dieser Strophe wird nachher noch gesprochen. — Der Kommentator zu jener Stelle des Tänd. Br. sagt: "Als der Sohn namens Sakti dadurch, daß er ins Feuer geworfen wurde, getötet war, erschaute Vasistha diese Strophe." —Gleiche Angaben weiterer Quellen kommen nachher zur Sprache.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Die Angaben schwanken.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Geldner übersetzt amati als "geistige Armut"; ich halte Armut schlechthin, irgendwelche Bedrängnis, Mangel, Not für richtiger.

fünf Stämme (d.h. bei allen Völkern). Sie baksva(?), die mir die Palastie und Jamadagnis gegeben haben, verlieh mir neues Leben."

Das bedarf einiger Erklärungen. Daß das Wort paksyā unerklärt ist macht nicht das entscheidende Hindernis aus. Von Jamadagni, einem später öfter genannten Risi, weiß man einiges. Er stand dem Viśvāmitra nahe: am Schluß des Viśvāmitrabuches des RV. hat ein Gedicht von ihm 1 Aufnahme gefunden, ein Zeichen dafür, daß er den Kusikas sehr nahe stand. In der Zwietracht zwischen Viśvāmitra und Vasistha stand er auf der Seite Viśvāmitras, T.S. 3.1.7.3 (ganz ähnlich 5.4.11.3) sagt, daß Viśwamitra und Jamadagni einen Streit mit Vasistha hatten, und daß Jamadagni einen Hymnus (RV. 10.128) erschaute, durch den er sich Macht und Kraft des Vasistha aneignete. — Die Palastis gehörten eng zu den Tamadagnis.

Viśvāmitra war in Not geraten; da gab ihm Jamadagni die Sasarparī. die ihm wieder zu Ansehen verhalf. Diese Erklärungen helfen wenig solange man nicht weiß, was Sasarpari ist. Darüber sagt Oldenberg: "Wer oder was das ist, halte ich für nicht ermittelbar." Nun gewiß! Mit unseren Mitteln (wie Etymologie, Stellenvergleichung; - es ist die einzige Stelle wo dies Wort vorkommt) bringen wir das nicht heraus. Aber die altindische Gelehrsamkeit sagt es uns. und wo unser Wissen nichts ist (soweit hat Oldenberg recht) muß man die indische Angabe doch wenigstens prüfen.

Die Brh. D. sagt (IV 112b, ff), daß Visvämitra bei einem großen Onfer des Sudās 2 von Sakti, dem Sohn des Vasistha, mit Macht der Besinnung beraubt wurde; "er unterlag (lag danieder) bewußtlos. Ihm aber gaben die Jamadagnis die von Brahman oder von Sürva (Sonne) stammende Rede (vāc 3) mit Namen Sasarpari, die sie vom Sitz des Sürya herbeigebracht hatten: darauf vertrieb diese Rede (vac) die Not (amati) der Kusikas."

Auf die hier gegebene Erklärung von Sasarpari zu verzichten oder sie anzufechten sehe ich keinen Grund 4. Vedische Lieder haben oft sehr eigenartige Namen, besonders in Sāmaveda-Texten, die manchmal kaum erklärbar sind. Ein Gedicht oder Lied, das "erschaut" worden ist, stammt aus dem Himmel, hier nach dem RV, von der Sonne ; der spätere Kommen-

dagni zugeschrieben.

tator fügt orthodox hinzu: oder von Brahman. Daß ein Brahmane durch ein wirksames Lied zu hohem Ansehen gelangt, ist ganz in Ordnung Daß auch ein von einem Anderen erschautes, aus dem Himmel gebrachtes Gedicht oder Lied dem, der es empfangen, von jenem gelernt hat, zu hohem Ruhm verhilft, dies ist mir allerdings nicht in anderen Beispielen bekannt; Kundigere mögen es bestätigen. Insoweit und bei dem auch anderweitig (in śruti!) bezeugten Zusammenhalten von Viśvāmitra und Iamadagni ist das alles glaubhaft 1.

Daß der visvämitrische Verfasser der Sasarpari-Strophen nicht selber von der Niederlage spricht, die er nach Angabe der Bhd, erlitten habe ist begreiflich genug. Indem er seine Notlage erwähnt, und daß ein Freund ihm aus dieser herausgeholfen habe, stehen diese beiden Strophen den Geschehnissen so nahe, daß Viśvāmitra selber der Verfasser gewesen sein könnte.

Danach ist der eigentliche Beginn der Feindschaft der, daß der Sohn des Vasistha den Visvāmitra überwand, vermutlich in einem Redekampf oder Dichterwettstreit, und das zwar auf einem Höhepunkt von Viśvāmitras priesterlicher Wirksamkeit, bei einem großen Opfer.

Wir müssen aus dem Mitgeteilten entnehmen, daß Viśvāmitra infolge seiner Niederlage das Purohita-Amt verlor, und wenn dann der König den Vater des begabten jungen Brahmanen, den Vasistha, zum Purohita erkor, so war damit Viśvämitras Feindschaft gegen Vater und Sohn gerichtet.

Anlaß zur Feindschaft war also mehr als nur die Rivalität um die Purohita-Stellung, Dann muß beträchtliche Zeit über die weiteren Ereignisse und Verwicklungen hingegangen sein, denn Vasistha hat als Purohita dem Sudäs zu seinem Sieg in der 10-Königsschlacht verholfen, ehe er sich mit ihm überworfen hat 2. Aber noch nicht ist klar geworden, ob das Zerwürfnis von König und seinem Purohita die Ursache oder die Folge davon war, daß Sudās an der Ermordung des Sakti mitwirkte, und nicht, wer den König in einen Unhold verwünschte und aus welchem Grunde.

Nach Tänd, M.Br. 4.7.3 hat, wie erwähnt, Vasistha die Rigvedastrophe 7.32.26 erschaut, nachdem sein Sohn getötet war. Diese Strophe besagt: "Indra, gib uns Kraft (Verstand) wie ein Vater seinen Söhnen. Bemühe dich, o Vielgerufener, bei dieser Fahrt für uns. Lebend mögen wir das Licht

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Nach andrer Angabe werden nur einige Strophen dieses Gedichts dem Jama-

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Gemeint ist gewiß das von uns schon erwähnte, in R.V. 3.53,11 angedeutete Pferdeonfer das Visvāmitra für Sudās verrichtete.

<sup>\*</sup> vāc (dasselbe Wort wie lat. voz. voc-is): Stimme. Wort. Rede. Lied. mit allen. geistigen, schöpferischen Kräften des Wortes, wie lovoc.

Geldner hat diese Erklärung von sasarpari angenommen. — Ich beabsichtige jedoch nicht, es überall zu vermerken, wo ich mit Vorgängern übereinstimme oder von ihnen abweiche. IΙ

<sup>1</sup> Auch nicht ganz fremdartig, wenn man etwa an die uns geläufigen Anschauungen von Inspiration denkt.

Möglich, aber weniger naheliegend ist auch die Annahme, daß die 10-Königsschlacht erst nach einer späteren Aussöhnung von König und Purohita stattgefunden habe.

erreichen." Einen Hinweis auf den Tod seines Sohnes finden wir darin nicht. Die Überlieferung aber verknüpft diese und die folgende Strot he fest mit dem Tod des Sakti, jedoch auf etwas verschiedene Weise. Die Sarvānukramani 1 sagt: "Durch die Saudāsas ins Feuer geworfen begann Sakti den letzten Pragatha 2 (von 7.32). Als er die halbe Strophe (7.32. 26a,b) gesprochen, wurde er verbrannt. Diesen vom Sohn gesprochenen (Pragatha) beendete Vasistha. So das Śatvavanaka 3: das Tandaka sagt, die Seherschaft gehöre dem Vasistha, dessen Sohn getötet war." Dazu der Kommentar des Sadguruśisya: "Bei dem Pragātha, (der beginnt): Indra verleihe uns Kraft . . .'. sagt er (der Verfasser der Sarvanukramani) zwecks Unterscheidung der Seher eine mit durch die Saudasas' beginnende Erzählung [das Folgende in Versen]: Sakti. der Sohn des Vasistha ging um Blumen und dgl. zu holen, in den Wald. Da sahen die Knechte des Sudās den Vasisthasohn. Auf Befehl des Viśvāmitra aber und von Unholden umgeben warfen sie ihn in ein Waldfeuer und sagten voll Zorn: Der Sohn des Vasistha ist ein gläubiger Gottesverehrer. Ins Feuer geworfen erschaute er die Doppelstrophe: "Indra verleih uns . . . '. Aber als er die erste Halbstrophe gesprochen hatte, wurde er vom Feuer verbrannt, Vasistha aber ging, als sein Sohn lange ausblieb, voll Sehnsucht nach seinem Sohn in den Wald und warf seine Blicke den Weg entlang. Als er erfuhr, daß sein Sohn verbrannt war, qualte ihn der Schmerz über das Geschehene, und er erkannte das Übrige der (von seinem Sohn) erschauten Strophen und vollendete es von: "Bemühe dich" (7.32,26b) an. Wenn mein Sohn die übrigen drei Halbstrophen erschaut hätte, würde er 100 Herbste glücklich leben. Als er so gesprochen hatte, gewann er seine Festigkeit wieder und ging wieder in seine Einsiedelei . . . "

Das Blumenpflücken und der Zorn der Saudäass über die Frömmigkeit des Sakti sind Ausmalungen in einem Spätstil; dabei brauchen wir uns nicht aufuhlaten. — Nicht aufuhlärbarist für mich der Umstand, daß die Rigvedastrophen keine Beziehung auf Saktis Tod und die Umstände dieses Mordes erkennen lassen 4. Gleichviell Die Anukramani ist hier sehr sorgfäligi, indem sie sich auf 2 alte Werke beruft, und deren Zeugnis

<sup>1</sup> Welche die (manchmal nur abgeblichen) Verfasser, Seher, der Rigvedagedichte

ist gewichtig. Zwar spricht das Tand: Br. nur von der Seherschaft des Vasistha und nicht von dem Ereignis, wobei diese stattgefunden hat, Das Śātvāvanaka, das die Seherschaft an dem Pragātha auf Sohn und Vater verteilt, mag auch die von Anukramani und Sadgurusisya berichtete Verbrennung des Sakti erwähnt haben, fedenfalls haben wir keinen Anhaltspunkt, die Angaben der Anukramani und ihres Kommentators gering zu schätzen. Daß Sakti getötet wurde, daß die Saudasas an diesem Mord beteiligt waren, haben wir mehrmals gehört, und es entspricht allen Zusammenhängen, daß das auf Betreiben des Viśvāmitra geschah, dem dabei Macht über Dämonen zugeschrieben wird. Wenn Sudäs oder seine Leute an dem Mord mitwirkten, so ist verständlich, daß in dem Gedicht Vasistha den König, obwohl dieser zunächst sein "Opferherr" war, als einen Unhold brandmarkte. Warum aber die Saudasas Beihilfe zu diesem Mord leisteten, bleibt einstweilen unaufgeklärt. Auch verstehen wir noch nicht die Umkehrung, daß Vasistha, wenn Viśvāmitra den Śakti hatte ins Feuer werfen lassen, sich des Vorwurfs erwehren mußte, er. Vasistha, habe einen Menschen durch Feuer umgebracht. Denn daß Vasisthas Reinigungseid die Ermordung des Sakti betrifft, wird man ietzt kaum mehr bezweifeln.

Der Eid, mit dem Vasistha in RV. 7,704,15 die Schuld an dem Mord von sich abwältt, wird in dem klassischen Gesetzbuch, das den Namen des Manu trägt, in 8.110 als Beispiel genannt für gültige Verteidigung vor Gericht. Dazu sagt der Kommentator Kulluka <sup>1</sup>: "Vasistha, vom Visvamirta herausgefordert: er hat seine 100 Söhne aufgefressen hat vor König Sudäs, dem Pijavana-Nachkommen, einen Eid geleistet." Höchst unbefangen setzt dieser späte Autor die spätere Sagenform, wonach Sakti (bzw. 100 Söhne des Vasistha) aufgefressen worden sei, der älteren Sage gleich, die von Feuertod spricht 50 wollen denn auch wir die Menschenfressersage, von der wir nachher noch sprechen werden, vorläufig der Sage vom Feuertod eleich gelten lassen.

Nach Kulluka hätte sich also Vasistha vor König Sudås als Gerichtsherr gegen eine Anklage verteidigt <sup>8</sup>, während im Rigvedagedicht nichts von Gerichtsverhandlung erkennbar ist und der König nicht Richter sein kann, sondern von Vasistha als mitschuldig betrachtet wird. Dieser Unterschied ist aber nicht so wichtig, als daß damit deutlich ausgesprochen wird, Visvämitra habe seine eigene Schuld an Saktis Tod dem Vasistha zueseschoen. Das multen wir sehon länest annehmen, und es ist

Pragatha: Gruppe von 2 zusammengehörigen Strophen.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Ein verlorengegangenes Brahmana, aus dem wir nur Zitate kennen.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Die dem Vasistha allein augeschriebene Stropbe 2) besagt: "Nicht sollen uns unbeiannte, bleegesinten, incht fendliche [Leuten) niedertrampien. Mit dir, die Held, überschreiten wir Flußläufe und mancheriei Gewisser." Die Worte "daß Feinde uns nicht niedertreten sollen" und der Schulb won Str. ac", lebend mögen wir das Licht erreichen" lassen sich nur etwas notdürftig in den Zusammenhang einordnen.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Nur dieser ist mir zugänglich; Geldner zitiert hier die etwas älteren Kommentatoren Medhätithi und Naräyana, doch ist hier der eine so brauchbar wie der andere.

So ähnlich ist auch die Auffassung Geldners.

sehr bemerkenswert, daß ein so später Autor, der eine andere Sagenvariante (auffressen statt verbrennen) vertritt, diesen Punkt, und damit eine Rievedastelle aufklärt.

Unklar bleibt dabei einstweilen noch, wie Viśvāmitra dieser ungeheuerlichen Anschuldigung irgendwelche Geltung verschaffen konnte.

Wir betrachten nun die Fortentwicklung der Sage in einigenBeispielen aus epischen Texten. Im Unterschied von der alten Sage herrscht in ihnen Menschenfresserei, und zwar sowohl als die Art, wie Sakti umgebracht wird, als auch in anderen Abwandlungen.

Ich lege zunächst die Erzählung des Viṣṇu-Purāna (IV.4,19) vor.

Der König Sudäsa hatte einen Sohn Mitrasaha, mit Vaters namen Saudāsa genannt 1. Dieser sah, als er auf die Jagd gegangen war, ein Tigerpaar, von dem der Wald des Wildes beraubt war. Er erschoß den einen der beiden Tiger mit einem Pfeil, und sterbend wurde dieser zu einem furchtbaren Unhold von schrecklichem Aussehen. Der andere aber verschwand mit den drohenden Worten: Das werde ich dir vergelten. Nach einiger Zeit veranstaltete der Saudäsa ein Opfer: als dieses beendet und Vasistha, der geistliche Lehrer, weggegangen war, nahm dieser Unhold die Gestalt des Vasistha an und forderte eine Mahlzeit, die Fleisch enthalten sollte; er werde binnen kurzem wiederkommen. Dann nahm er die Gestalt des Kochs an und bereitete auf Befehl des Königs Menschenfleisch zu 2. Dies brachte er dem König, der die Mahlzeit auf goldener Platte für Vasistha, dessen Rückkehr er erwartete, bereithielt. Als dem Vasistha diese Speise gereicht wurde, dachte er gleich: Wie schlecht ist doch der König, daß er mir Fleisch anbietet. Und er dachte tief darüber nach und erkannte, daß es Menschenfleisch sei. Da ergriff ihn solcher Zorn, daß sein Geist sich trübte, und er sprach gegen den König den Fluch aus: Da du mir eine Speise gibst, die für einen Asketen ungenießbar ist, und dies sogar wissentlich tust3, so soll dein Sinn hinfort nach solcher Speise begierig sein. Darauf sagte der König: Ehrwürdiger, du hat es mir doch selber aufgetragen. Vasistha versenkte sich in Nachdenken und erkannte dadurch den Zusammenhang. Da gewährte er dem König die Gnade, daß er nicht länger als 12 Jahre sich von Menschenfleisch nähren solle 4. Ietzt nahm der König eine Hand voll Wasser und wollte den

**— 494 —** 

Vasistha verfluchen <sup>1</sup>. Er wurde jedoch von seiner Gattin Madayanti besänftigt, indem sie sprach: Der Herr ist unser geistlicher Lehrer; du darfst dem Meister, der unserem Geschlecht heilig ist, nicht verfluchen. Um nun die Gewächse der Felder und die Wolken zu verschonen, schüttete er das Wasser nicht auf dem Boden und nicht gegen den Himmel, sondern goß es sich selber auf die Füße. Durch das von Zorn erhitzte Wasser wurden seine Füße gebrannt- und fleckig. Davon erhielt er den Namen Kalmäsapäda (fleckfüßig.) Infolge von Vasisjhas Fluch nahm er zu jeder sechsten Mahlzeit (dh. alle 3 Tage) die Gestalt eines Unholds an, ging im Wald umher und verzehrte des öfteren Menschen.—

Die Fortsetzung entfemt sich etwas weiter von unserm Gegenstand und sei darum nur verkürzt wiedergegeben. — Einmal traf er im Wald einen Brahmanen, der sich mit seiner Gattin in Liebe vereinigte. Erbarmungslos fraß er den Mann vor den Augen seiner Frau auf; die aber verfluchte ihn, er solle den Tod finden, wenn er sich je mit einem Weibe in Liebe gatten werde. Als dann nach 12 Jahren der Fluch von ihm gewichen war, enthielt er sich seiner Gattin. Da er aber einen Sohn zu erhalten wünschte, bat er den Vasiştha, an seiner Statt mit der Königin einen Sohn zu erzeugen. Diese wurde schwanger, konnte aber 7 Jahre lang ihr Kind nicht gebären. Da schnitt die Königin mit einen steinernen Messer sich die Leibesfrucht heraus, und der Sohn, der so geboren wurde, erhielt den Namen Asmaka (Steinlein).

Dieser Sagenbericht läßt den Viśvāmitra ganz aus dem Spiel; wir müssen aber annehmen, daß bei dem zwiefachen Betrug des Daemons, der erst vortäuseht, Vasistha zu sein, dann sich als Koch betätigt, doch Viśvāmitra dahinter steht.

Wir vergleichen nun weiter die Sage, wie sie das Ramāyana (VII.65, 10-37) bietet. Auch in ihr wird Viśvāmitra nicht in die Verwicklung hereingezogen §.

Der Saudäsa, Sohn des Königs Sudäs, hat als Prinz zunächst den Namen Viryasaha, erst nach Übernahme der Königsherrschaft führt er den Namen Mitrasaha <sup>3</sup>. Im Wald erlegt er den einen von zwei Dämonen (daß sie Tigergestalt hatten, wird nicht gesagt); der andere droht Rache. König geworden, veranstaltet Mitrasaha ein großartiges Pferdeopfer, bei dem Vasitha die priestetliche Leitunp hate. Nach Ablauf des Dofers dem Vasitha die priestetliche Leitunp hatet. Nach Ablauf des Dofers

¹ Vasişthas Konflikt mit dem König wird also auf den Sohn des Sudäs(a) verschoben.

Nur Fleisch hatte der König befohlen; daß er Menschenfleisch hernimmt, ist die Teufelen des dämonischen Kochs. Schon daß er dem Vasistha Verlangen nach einer Fleischspeise unterschob, war dämonischer Betrug.

Von Zorn verblendet, glaubte er dabei an Absicht des Königs.

Der Fluch kann nicht zurückgenommen, nur gemildert werden; sonst h\u00e4tte der heilige Mann ja eine Unwahrheit gesagt.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Wie es Weihwasser gibt, so auch Fluchwasser,

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Bei der erhabenen Rolle, die Viśvāmitra im Ramāyana hat, mag das ein bewußtes Ausweichen vor schwerer Belastung dieses Heiligen sein; so wohl auch im Visnuourāna.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Mitrasaha ist auch sonst der Name dieses Königs; der Namenswechsel wird hier nicht erklärt

nahm der überlebende Dämon die Gestalt des Vasistha an und bat um eine Speise, die Fleisch enthalte. Der König befahl seinem Koch, eine solche zu bereiten; der Koch aber wunderte sich höchlich, daß der heilige Mann eine Fleischspeise bekonunen sollte ¹. Der Dämon verkleidete sich nun als Koch und bereitete eine Speise aus Menschenfleisch. Diese brachte der nichtsahnende König mit seiner Gemahlin Madayanti zusammen dem Vasistha, der erkannte, aus welcherler Fleisch sie bestand, und in heftigem Zorn darüber den König verfluchte, ein Menschenfresser zu werden. Der König, darüber seinerseits von Zorn erfüllt, wollte den Vasistha verfluchen, wurde aber, wie in der vorher angeführten Fassung, von seiner Gattin davon abgehalten; indem das weggeschüttete Fluchwasser ihm auf die Füße spritzte und sie flecktig brannte, wurde er Kalmä-sapäda, Fleckfuß. Als dann Vasistha den Zusammenhang erkannte, schränkte er die Geltungseines Fluches auf zu Jahre ein und gewährte dem Saudäsa, daße r dann das Vergangene vergessen werde.—

Reichhaltiger und dadurch für unsere Absicht wertvoller ist die Fassung der Sage im Mahābhārata, Teil eines größeren von Vasistha handelnden Abschuittes. Da ist vorher schon von einer ganz andersartigen Gegnerschaft zwischen Vasistha und Visvämitra die Rede: die berühmte Geschichte, wie Visvämitra dem Vasistha seine Wunderkuh mit Gewalt, aber vergeblich, abnehmen wollte. Der dann folgende, den König und Sakti, Visvämitra und den Dämon, und den Vasistha betreffende Abschnitt ist aus verschiedenen Stücken zusammengeflickt, mit guten Bestandteilen ein schlechtes Machwerk. Wenn man es liest, ist es nützlich, die vorher anerdihrten Erzählungen zu kennen.

Mhbh. 1.166 ff. P (1.174ff. B.;1.6643.fff.) \* Sloka 1-10. König jenes Landes war Kalmāṣapāda aus dem Ikṣvāku-Geschlecht. Dieser ruhmreiche König zog einst aus seiner Stadt hinaus in den Wald zur Jagd und erlegte viele Gazellen und Eber Der siegreiche König, durstig und hung-rig, fuhr \*au einem schnalen Pfad, der nur für einen wegsam war. Da sah er einen asketischen Seher sich entgegen kommen. Es war Sakti, die Zierde des Vasiṣthageschlechts, der alteste von den 100 Söhnen des großgeistigen Vasiṣtha. "Geh wegl Geh mir aus dem Wegl" sprach der König. Da sagte der Seher in begütigendem Ton: "Mein ist der Weg, eroßer König, nach uralter Rechtssatzune" ein König muß nach urlalter

Recht einem Brahmanen aus dem Weg gehen." Der Seher nun ging nicht zur Seite, sondern blieb auf seinem rechtmäßigen Weg stehen, und auch der König wich aus Stolz und voll Zorn dem Asketen nicht aus. Und der große König schlug in Verblendung den asketischen Seher, der den Weg nicht freigab, nach Art eines Unholds mit der Geißel. Da verfluchte der ausgezeichnete Asket, der Vasisphasohn, den trefflichen König: Weil du, verworfener König, einem Unhold gleich, einen Asketen schlägst, wirst du von jetzt an ein Menschenfresser werden. Nach Menschenfleisch begierig wirst du auf Erden schweifen.' So sprach zu ihm Sakti, der machtbegabet.

So weit bis Sl. 10. Zwanglos und sinnvoll schließt sich daran als die richtige Fortsetzung Sl. 35 und folgende an, zunächst aber folgen zwei Einschiebsel. Über diese berichte ich abkürzend, und füge gleich meine Bemerkungen über die Mängel dieser Zwischenstücke bei.

Viévāmitra ist in der Erzāhlung unentbehrlich: er wird ietzt — zu spät und unterbrechend - eingeführt mit dem etwas plumpen ÜbergangsŚloka II: Zwischen Viśvāmitra und Vasistha bestand Feindschaft um des Purohita-Amtes willen 1. Dann weiter: Viśvāmitra war dem Śakti nachgegangen und bemerkte dessen Wortwechsel mit dem König. Dieser erkannte zu spät, daß der von ihm geschlagene Brahmane der Sohn des Vasistha war: da wollte er dessen Verzeihung erlangen. - Es ist aber in iedem Fall unverzeihlich, einen Brahmanen zu schlagen. - Der herbeigeschlichene Viśvāmitra ließ, um die (ohnehin unmögliche) Versöhnung zu verhindern, einen Dāmon in den König fahren. — Nach der Verfluchung zu einem menschenfressenden Unhold ist Besessenheit durch einen Dämon eine überflüssige Doppelung. - Darauf entfernte sich Viśvāmitra; wo Śakti blieb oder wohin er sich begab, wird nicht gesagt. Der König aber beherrschte sich und hielt an sich; solche Selbstbeherrschung ist bei dem zum Unhold Verfluchten und vom Damon Besessenen nicht glaubhaft, sie ist aber hier nötig, damit der Kompilator noch eine weitere Scene einschieben kann.

Als der König weiterfuhr — so als ob der zunächst nicht mehr erwähnte Sakti den Weg freigegeben hätte —, erblickte ihn ein Brahmane und bat ihn um eine Fleischspeise(l). König Mitrasaha antwortete: Bleib hier sitzen, Brahmane; wenn ich zurückkehre, werde ich dir die gewünschtes Speise zeben.

<sup>1</sup> Es war also einstweilen der wirkliche Koch; daß eine Fleischspeise verwunderlich sei, auch solange es sich nicht um Menschenfleisch handelt, wird in einigen Fassungen nicht erwähnt.

Je nach Erfordernis biete ich vereinfachte Übersetzung oder verkürzte Inhalts-

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Nacheinander mehrere Worte für "ging"; daß er zu Wagen "ging", ist das Übliche und ergibt sich alsbald daraus, daß er eine Peitsche bei sich hatte.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Nur dies als Anlaß der Feindschaft berüchseichtigt auch Geldner. Wir haben ans Brh.d. entnommen, daß die Demütigung Visvämitras durch Sakti der Anfang der Feindschaft war.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Es ist schon von anderer Seite darauf hingewiesen worden, daß die unvermittelte Nennung dieses Namens die Einflechtung eines anderen Überlieferungsstranges verrät.

Heimgekehrt, vergaß der König diese Zusage, legte sich nieder und erinnerte sich erst um Mitternacht daran. Er ließ den Koch kommen und befahl ihm, für den Brahmanen eine Fleischspeise zu bereiten. Der aber konnte nirgends Fleisch vorfinden und meldete dies dem König. Der, weil er vom Dämon besessen war, sagte ohne Bedenken: So gib ihm Menschenfleisch. Der Koch gehorchte, ging zur Richtstätte und nahm schnell und ohne Furcht Menschenfleisch, das er richtig zubereitete. Diese Speise brachte er dem hungrig wartenden Brahmanen. Dieser erkannte mit Seheraugen, welcherlei Speise man ihm anbot. Da sprach er zornerfüllt: Weil der König mir ungenießbare Speise gibt, soll den Verbendeten Begier nach ebensolcher Speise befallen, und er soll, wie Sakti gesagt hat, nach Menschenfleisch begehren und als ein Greuel für alle Wesen auf Erden schwieffen

Dieses Erzählungsstück, das zu einer nochmaligen gleichartigen Verfluchung führt 1, ist ganz und gar unvernünftig. Dieser Brahmane sagt selber, daß er den Fluch Saktis wiederholt. Wenn er aber wußte, daß der König zum Menschenfresser verflucht war, ist es unglaubhaft, daß er. statt dem König auszuweichen, ihn um ein Almosen anging. Das Auffallende, daß ein Brahmane eine Fleischspeise verlangt, hat in anderer Sagenfassung dadurch einen Sinn, daß ein Dämon, der sich fälschlich als Brahmane (Vasistha) ausgibt, dieses wünscht; und so verhält es sich auch mit dem Koch, der hier ganz einfach der Koch ist, aber nur als ein in den Koch verwandelter Dämon so unbedenklich Menschenfleisch zubereiten könnte. - Der König, in so unglaubhafter Weise um eine Speise gebeten, hatte, mude von der Jagd heimkehrend, gewiß nicht die Absicht, nochmal in den Wald zu kommen, um dem Brahmanen eine Mahlzeit zu verehren. Und daß nach so erfolgreicher Tagd in der Königsburg kein Fleisch aufzutreiben war, ist nicht überzeugend. Daß der König, obwohl schon zum Menschenfresser geworden, selber noch kein Gelüsten nach Menschenfleisch verspürt, sondern als erste Folge seiner Besessenheit dem Brahmanen Menschenfleisch bringen läßt, ist ebenfalls eine ungeschickte Erfindung. Man mag sich diesen Abschnitt überlegen wie man will: so besteht er aus lauter Ungereimtheiten.

Zu den unterbrochenen Zusammentreffen des Königs mit Sakti (von dessen Abgang nichts gesagt war) führt der Flick-Sloka 34 zurück, daß nicht lange danach der König den Sakti erblickte, das sprach der König:
— das unbestimmte "nicht lange danach" soll die beiden eingeschobenen Episoden überbrücken; ohn diese stünden sich die beiden noch auf dem

engen Waldpfad gegenüber; nur der im Gebüsch verborgene Visvämitra hat sich entfernt. Wenn der König und Sakti auseinander gegangen wären, so hätte Sakti sich fortan wohl gehütet, dem König nochmal vor Augen zu kommen. Vielmehr sind des Königs Worte in Sl. 33 unmittelbare Antwort auf Saktis in Sl. 100 ausgesprochenen Fluch: "Well du mir diesen unerhörten Fluch auferlegt hast, so werde ich mit dir den Anfang machen, Menschen zu fressen. Mit diesen Worten beraubte er ihn sogleich des Lebens und verzehrte den Sakti so wie ein Tiger das Wild, dem er nachgestellt hat." — Fluch und Auffressen vollziehen sich Schlag auf Schlag, ein dramatisches Geschehen. Dabei herrscht die herbe Irnoie, daß Sakti zwar über hohe magische Kräfte verfügt, diese Macht aber in jugendlicher Unbesonnenheit zu seinem eisenen Verderben anwendet! 5

Daß Viśwāmitra tāppisch eingeführt ist, haben wir gezeigt, aber er gehört zum Erzählungsstoff; nur die ungeschickte Zusammenfügung mehrerer Fassungen der Geschichte hat zu seinem Auftreten an unrechter Stelle geführt. An der Fortsetzung der Geschichte ist Viśwāmitra ganz entschieden beteiligt, ihm wird alle Schuld zugemessen, und der von ihm herbeizerufene Dämon, nicht der Köniz, citl als der Urheber des Unhelis.

Als Viśvāmitra sah, daß Śakti getötet war, ließ er den Unhold gegen die andern Śōhne des Vasiştha los, und der fraß die zon tetefflichen Söhne wie ein grimmiger Löwe das schwache Wild. Vasiştha, als er erfuhr, daß alle seine Söhne durch Viśvāmitra(l) getötet waren, faßte den Plan, sein Leben freiwillig zu benden ohne einen Gedanken daran, Rache an Viśvāmitra zu nehmen. Bei seinen Versuchen, sich das Leben zu nehmen, erwies er sich als Heiliger von unzersförbarem Leben: von einem Berg sich herabstürzend blieb er unverletzt; Feuer und Wasser konnten ihm nichts anhaben.

Er ging darauf in seine Einsiedelei zurück, begleitet von Adṛśyanti, seiner Schwiegertochter, der Witwe des Śakti. Hinter sich hörte er Veda rezitieren. und fragte, wessen Stimme das sei. Adṛśyanti sagte: das sei

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Wenn wir die von Visvämitra bewirkte Besessenheit mitzählen, ist es die dritte Verwünschung.

¹ Dasselbe Motiv, aber mit mehr humoristischer Ironie, ist es, wenn in Vetälapancavinjsäti 21 vier junge Brahmanen mit ihren magischen Kräften einen toten Löwen zum Leben erwecken und sogleich von ihm aufgefressen werden.

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup> Eine zweite Gruppe vergeblicher Selbstmordversuche ist ersichtlich Zusatz, sits aber bemerkenswert. Gesnest stürtter er sich in einen bodspehender Disß, der aber löste ihm die Fesseln und trug ihn an Ufer, Er nannte ihn deshalb Vipäsa, johne Fesseln', das site ineu Unformung des alter Plußnamers Vipäs (modern Beas). Er stürzte sich in einen andern Finß, aber der zerteilte sich in too seichte Seitenarme; desabalb nannte Vasitha hun Satzadn, Hundertlauf', d.i. eine twas stärkere Umgestaltung des alten Flußnamens Sutudri (modern Setle). Es sind die beiden Flüsse, durch die Viswinnitza berühmt geworden ist, da er dem Henersung des Königs Sudäs den Übergang über sie ermöglichte. — Es bewährt sich also hierbei die Überleenheht des Vassitha über Viswimitza.

ihr noch ungeborener Sohn, der da in ihrem Leib seit 12 Jahren (denn so lange konnte sie ihn nicht gebären) Veda lerne. Da trösteteden Vasisţha die Nachricht, daß er nicht ohne Nachkommen war.

Aber nun sahen die beiden in dem menschenleren Wald den Kalmasapäda vor sich. Tief erschrocken wies Adräyanti auf den furchtbaren Unhold, der wie der leibhaftige Todesgott auf sie zukam, und sie flehte den Vasistha um Schutz an. Der sagte beruhigend: Das ist kein Unhold, das ist der edle hochberühmte König Kalmäsapäda. Und laß dieser voll Mordbegier heranstürmte, aagte Vasistha nur: hum (Ausdruck des Zornes oder Abscheus) und besprengte den König mit Welhwasser. Dadurch befreite er ihn von dem Damon, der ihn 2 Jahre lang beessesn hatte.

168, 5 ff.: Den er war 12 Jahre lang durch die Macht des Vasightasohnes 1 verschlungen wie die Sohne zur Zeit des Mondwechsels von dem Verschlingerdämon 2. Als der König von dem Dämon befreit war, erleuchtete sein Glanz den großen Wald mit rötlichem Schimmer wie die Sonne eine Abendwolke. Da er wieder zu Verstand gekommen war, syrach der König mit gefalteten Händen zu Vasigha, dem erhabenen Seher: Ich bin Saudäsa, du Hocherhwürdiger, für den du, vortrefflicher Brahmane, Opfer darbringen mögest. Sag mir, was ist zur Stunde dein Begehr, was soll ich für dich tun?

Vasistha forderte ihn auf, die Regierung wieder zu übernehmen und dabei niemals die Brahmanen zu mißachten. Der König sagte das zu und bat Vasistha, mit der königlichen Hauptgemahlin einen Sohn zu zeugen. Der in dieser Fassung nicht erwähnte Fluch, daß Liebesvereinigung mit einem Web ihm den Tod bringen werde, wird vorausgesetzt, und die schwierige Geburt des Königssohnes Asmaka so berichtet wie im Visnupuräna.

Bei seinem triumphalen Einzug in die Stadt wird der sein Volk beglückende König bald mit der Sonne, bald mit dem Mond verglichen.
Trotz der großen Verschiedenheiten zwischen der epischen und der
alten Fassung ist es doch eine Sage; das Aufgefressenwerden lasse ich,
wie bisher schon, — jedoch nur vorläufig – dem Feuertod gleich gelten.
Ich versuche nunmehr die Lücken und Unklarheiten, die bei der
stückweisen Überlieferung der alten Sage verbleiben, mittels der epischen
Sage zu ergänzen und aufzuklären. Das ergibt Annahmen, keine Gewißheit; einige Glaubhaftigkeit dieser Annahmen kann sich nur aus dem
inneren Zusammenhang erzeben.

Aus den alten Sagenberichten geht nicht hervor, wer den Fluch gegen

den König ausgesprochen hat, durch den Sudås (später der Sudås-Nachkomme Saudäsa) zu einem Unhold wurde, und nicht, aus welchem Anlag
dieser Fluch geschah. Die Annahme liegt nun nahe, daß schon in der alten
Sage Sakti es war, der diesen Fluch über den König verhängte (un einem
Unhold irgendwelcher Art, natürlich nicht zum Menschenfresser). Und
der Anlaß dazu wird schon ursprünglich der Streit um das Vorrecht des
Weges gewesen sein. Diese Scene im Mahäbhärata ist so lebendig und
wirklichkeitsgeladen, daß man geneigt sein kann, sie der alten Sage zuzuschreiben; man kann sogar glauben, dieser Konflikt gehöre den
tatsächlichen Geschehnissen an, welche der Sage zugrundliegen.

Das würde sich ungezwungen den sonstigen Zusammenhängen einordnen. Višwämitra wollte sich rächen für die Demütigung, die Sakti ihm
zugefügt hatte. Aber er konnte nichts gegen Sakti unternehmen, so lange
dieser unter dem Schutz des Königs stand. Der junge Brahmane, von
Stolz geschweilt durch seinen Triumpf über einen der größten Seher,
und der darin liegenden Gefährlichkeit sich nicht bewußt, pochte allzusehr auf seine Brahmanenwirde und brachte dadurch den König gegen
sich auf. Damit gewann Visvämitra freie Hand, etwas gegen seine Widersacher, Sohn und Vater, zu unternehmen. Wenn der König, gereitzt und
zum Zorn hingerissen, sich seinerseits gegen den Brahmanen verfehlte,
so konnte Sakti; Fluch umso her Macht über ihn gewinnet.

In mehreren epischen Varianten ist es jedoch Vasistha selber, der den König verflucht. Das ist nicht bloß eine Doppelung zu Saktis Fluch, den wir vermutungsweise als der alten Sage angehörig betrachten, sondern gehört einer Episode an, zu der die alte Sage nichts Entsprechendes bietet; daß nämlich ein Dämon durch zwiefache Verwandlung, erst in die Gestalt des Vasistha, dann in die des Kochs, den König dazu verführt, dem wirklichen Vasistha Menschenfleisch anzubieten und dadurch Vasisthas Fluch auf den König lenkt. Er nimmt dadurch Rache dafür, daß der König seinen Dämongenossen erschossen hatte. Obwohl von dem allen in der alten Sage nicht die Rede ist, nehme ich das Motiv der Verwandlung des Dämons in die Gestalt des Vasistha schon für die alte Sage in Anspruch, we es freilich nur in ganz anderem Zusammenhang möglich ist. Es ist nämlich bisher unaufgeklärt geblieben, wie Viśvāmitra, der die Ermordung Saktis veranlaßt hat, für seine ungeheuerliche Verleumdung, Vasistha sei es gewesen, der seinen eigenen Sohn durch Feuer umgebracht habe, soviel Geltung gewinnen konnte, daß Vasistha sich eidlich dieser Anschuldigung erwehren mußte. Dieses Kernstück des Rigvedagedichts wird nur verständlich durch die Annahme, ein nach Brhaddevatä bei der Verbrennung Saktis tätiger Dämon habe dabei die Gestalt des Vasistha angenommen,

¹ Väsisthasya; andere Lesart: Väsisthasya "des Väsistha".
³ Mit Graha, dem "Ergreifer" ist der Dämon Rahu gemeint, der bei den Sonne oder Mond verschlingt, aber wieder frei geben muß.

Der Sprung von der andersartigen Scene in der epischen Sage zu einer hypothetischen Verwandlung eines Dämons in die Gestalt des Vasistha ist gewagt; aber es muß etwas Derartiges angenommen werden um verständlich zu machen, wie Vasistha der Ermordung seines Sohnes bezichtigt werden konnte.

Mit der Annahme so tückischer Verwandlung tritt außerdem der ganze Schlußteil des Rigveda-Gedichts (von Str. 17 an) in neues Licht, Wir hatten diesem Stück zunächst geringe Beachtung geschent, weil diese Dämonenbeschwörung wenig Beziehung zu haben schien zu dem Konflikt der beiden großen Seher. Jetzt verstehen wir — nämlich bei Annahme dieser Verwandlung i der alten Sage — daß Vasistha in mäncherlei unheimlichen Nachtgestalten dämonische Zauberwesen erblickte, die Visvämitra gegen ihn mochte aufgeboten haben, er dem solche verwandlungsfähige Unholde botmäßig waren. Die heilige Macht des Vasistha aber vermochte solches Dämonengezücht in allen Verwandlungen zu erkennen, zu benennen und dadurch zu entmachten.

Oldenberg hat sich mit Ausschaltung der außerrigvedischen Sagenzeugnisse das Verständnis des Rigvedagedichts verwehrt. Geldner hat die Spuren der Sage zwar zusammengestellt, aber sie nicht für die Interpretation des Gedichts voll ausgewertet; so gelangte er nur zu einem Teilverständnis. Er schied auch nicht klar zwischen Historischem und Sagenhaften.

Es bestand in spätvedischer Zeit unter den Vasisthiden eine Familiensage, die für sie Familiengeschichte war. Diese brauchte der Dichter seinen Sippe genössen nicht zu erzählen, sie war ihnen bekannt. Wenn er manches nur andeutete, anderes überging, so war ihnen sein Gedicht doch verständlich.

Die Sage lebte fort, und Stücke daraus sind uns an verschiedenes Stellen bezeugt. Diese Nebenüberlieferung läßt zwar einiges vermissen, das zum vollen Verständnis nötig wäre, aber sie klärt doch über manche aus dem Gedicht selbst nicht erkennbare Zusammenhänge auf.

Es kann nicht verwundern, daß die Sage auch weiterwucherte. Wenn sie statt von dem einen Sakti von too Söhnen spricht, die ungebracht worden seien, so beeinträchtigt diese Übertreibung die Brauchbarkeit der sonstigen Angaben nicht. Es gibt auch Seitenschößlinge der Sage: daß der sterbende Sakti ein Strophenpaar erschaut, aber nicht mehr vollständig habe sprechen kön en, ist zwar gut überliefert, steht aber abseits vom Inhalt des Gedichts. Keinen Zusammenhang mit diesem hat es ferner, wenn bezeugt wird, daß Jamadagni dem Vijsvämitra nahe verbunden, aber ein Gegner des Vasisha geweens esi; das ist offenbar

ein Stück der geschichtlichen Wirklichkeit, aus der die Sage erwachsen ist, und das erweckt Vertrauen in die Sagenüberlieferung <sup>1</sup>.

Mitdem Fortlebenin die Epen hat die Sage Zuwachs und Wandlungen erfahren. Behutsam habe ich einige Züge daraus zu Rückschlüssen auf die alte Sage verwendet, wo in dieser noch Lücken verblieben waren. Bei alledem ist mein Verfahren historisch-kritisch und führt zu glaubhaften Ergebnissen, während Oldenbergs Superkritik nur negativ ist und zu nichts führt.

Die stärkste Umgestaltung inden epischen Fassungen ist, daß Saktinicht durch Feuer ums Leben kommt, sondern aufgefressen wird; im Zusammenhang damit kommt wiederholt Zubereitung von Menschenfleisch als Menschenspeise vor (doch wird es vermieden, diese schauderhafte Speise auch verzehren zu lassen). — Wie diese Wandlung aufkam, was der Anlaß dazu war, kann ich nicht erklären.

Eine Erklärung dafür zu geben hat H. Kern versucht in seiner Abha dlang Kalmäspäda en Sudasoma indem er das Menscheufressen zurückführt auf den altindischen, schon im Rigveda bezeugten Mythos
von Rahu (alterer Name Svarbhänu), den am Himmel befindlichen
Dämon, der bei den Eklipsen Sonne oder Mond verschlingt, diese aber,
wenn die Sonnen- oder Mondfinsternis vorüber ist, wieder freigeben muß.
Die Menschenfressersage wäre also eine Übertragung dieses Himmelsmythos in die Menschenwelt.

Diese Annahme überzeugt mich nicht. Ich berichte darüber und bringe dabei meine Einwände vor. — Die buddhistischen Legenden, welche die hauptsächlichsten Anhaltspunkte für Kerns Hypothese darbieten, gehören als späte Ausläufer noch zu unserer Sagengeschichte. Das geht deutlich daraus hervor, daß in ihnen der menschenfressende König mehrfach den Namen Saudäss. Kalmägapäda hat. Visvämitra und Sakti kommen darin nicht mehr vor, auch nicht Vasiştha, dieser ist gemäß dem Charakter und der Tendenz dieser Legenden durch den Bodhisattva ersetzt.

In Jätakamālā 31 ist der Königssohn, welcher der Bodhisattva ist, von Geburt an so lieblich wie der Mond und erhālt den Namen Sutasoma \*; sein Heranwachsen wird mit der Zunahme des Mondes verglichen. Dieser wird, als er schon Mitregent seines königlichen Vaters war, von dem

Auch wird dadurch die von Oldenberg gering geschätzte Erklärung von Sasarmer gefestiet

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> In Verslagen en Mededelingen der Kgl. Akademie van Wetenschappen, afd. Letterkunde, 4e reeks, Sl. XI. (Amsterdam 1914) = Verspreide Geschriften III (\*S-Gravenhare 1915). 121 ff.

Der Soma gekeltert hat. Für Kern liegt in diesem Namen, daß der Bodhisattva, mythisch aufgefaßt, der Mond ist.

schrecklichen Menschenfresser Kalmāşapāda Saudāsa geraubt und entführt.

König Sudása hat sich nämlich einmal auf der Jagd in der Wildnis mit einer Löwim begattet, und deren menschengestaliger Sohn, der zunächst bei seiner Mutter lebte, nährte sich von Fleisch und fraß mit Vorliebe Menschenfleisch. Er wurde gefangen und zu König Sudäsa gebracht; dieser erkannte ihn als seinen Sohn, und da er kinderlos war, nahm er ihn als Sohn an. So wurde der Menschenfresser nach Sudäsas Tod König. Er fraß viele Menschen auf und nahm den Bodhisattva zusammen mit 99 anderen Königssöhnen gefangen, um sie als Opfer zu schlachten. Sutasoma, mutig und zugleich sanft, setzte ihm keinen Widerstand entgegen und bekehrte ihn dann durch seine weise Beredsamkeit. Als er dann die 99 anderen gefangenen Prinzen befreite, strahlten diese wie Nachtlotuse, wenn die Strahlen des Mondes sie bescheimen.—
Der Bodhisattva wird da also wie bei seiner Jugendgeschichte, und andeutend durch seinen Namen, mit dem Mond vergilchen.

Zu Gunsten seiner mythischen These kombiniert Kern den Umstand. daß der Menschenfresser Sohn einer Löwin ist 1 damit, daß Rahu als Sohn der Dämonin Simhikä ..(Kleine) Löwin" auch Saimhikeva ..Löwinsohn" genannt wird. Aber die Löwinabstammung ist nur eine der verschiedenen Begründungen - denn irgendwie begründet werden mußte ja die Menschenfresserei: die Hauptsache, das Bekehrungswerk des Bodhisattva, ist in den verschiedenen Fassungen ganz ähnlich. Dagegen der Grund, warum der König zum Menschenfresser wurde, gehört nicht zum innersten Gehalt der Erzählung und kann wechseln, kann aber nicht in einer Fassung den mythischen Urgrund enthüllen. - Das Mahäsutasoma-Jātaka (Nr. 537) gibt dem als Königsohn geborenen Bodhisattva gleichfalls den Namen Sutasoma, weil er Freude hatte an der Somakelterung; das ist ganz ähnlich wie in Jätakamälä, ohne Bezug auf den Mond 2. Sein Jugendfreund Prinz Brahmadatta, nahm, als er König geworden war, keine Mahlzeit ohne Fleisch zu sich. Einmal aber, als am Uposatha (dem buddhistischen Fasttag) kein Fleisch vorhanden, auch nicht zu kaufen war, fürchtete der Koch für sein Leben, wenn er dem König eine fleischlose Mahlzeit böte und holte vom Leichenplatz Fleisch eines gerade gestorbenen Mannes 3.

Weil der König, der auch Kalmäsanäda genannt wird, in einem früheren Dasein ein menschenfressender Dämon gewesen war, mundete ihm diese Speiss mehr als jedes andere Gericht. Der Koch mußte gestehen, welcherlei Fleisch er bereitet hatte und von nun an täglich Menschenfleisch zubereiten; von da an geschah ein großes Morden durch König und Koch, bis die Sache aufkam und der König vertreben wurde.

Infolge eines Mißgeschicks, das ihm in der Wildnis zustieß, wo er in Verbannung hauste, gelobte er ein Opfer von 100 Königssöhnen. Neunundneunzig Prinzen fing er und bewahrte sie in graussamer Weise für sein großes Schlachtopfer auf, bis er den hundertsten gefangen hätte. Den Sutasoma, als seinen Jugendfreund, bestimmte er nicht dafür als den Hundertsten. Aber die Götter lenkten es so, daß er auch diesen zur Schlachtung gefangen nahm, denn sie wußten, daß niemand, auch kein Gott, den Brahmadatta von seinem gräßlichen Vorhaben abhalten könne: das könne uur der Bodhisattya.

Das Weitere vollzieht sich ähnlich wie in der vorher angeführten Erzählung; das findlich Brahmadatta den gefangenen und in seine Wildnis geschleppten Sutasoma vorübergehend entläßt gegen das Versprechen, wiederzukommen. Bei der nur bedingten Heimkehr gelangte Sutasoma in seine Stadt, wie der Mond, wenn er aus dem Maul des Rahu befreit ist". Dieser für Kerns These wichtige Satz ist nur ein Vergleich, dem unmittelbar der Vergleich folgt. daß Sutasoma bei siener Rückkehr begrüßt wurde, "wie ein witender Elephant, der aus des Löwen Rachen befreit ist". Der zweite Vergleich ist nicht gut, aber er ist dem Vergleich mit Mond und Rahu so gleichgeordnet, daß dieser nicht das Gewicht hat, für die mythische Grundlage der Erzählung zu beweisen.

Im Jayaddissa-Jātaka (Nr. 513) wird das Menschenfressertum des Königssohns wieder anders hergeleitet. Eine menschenfressende Dämonin war der Könign feindlich, raubte deren erstgeborene Kinder und fraß sie auf. Bei einem dritten Kind. das sie raubte, wurde sie vertrieben, ehe sie es fressen konnte. Als sie mit ihrem Raub entwich, faßte das Knäblein ihre Brust mit dem Munde; das erweckte in der Dämonin ein mütterliches Gefühl für das Kind, und sie zog es auf, indem sie es mit Fleisch, vorzusweise Menschenfleisch, ernährte. —

Ein weiteres Kind der Königin blieb verschont, weil die feindliche Dämonin starb. Es war der Bodhisattva.

Der ältere Sohn hielt sich für das Kind der Dämonin, lebte so und ernährte sich so, wie er es von ihr gelernt hatte. Von seinen Eltern wußte er nichts, und diese nichts von ihm. Der König geriet einmal, auf der Jagd verirrt, in die Gewalt des Menschenfressers, der hier unvermittelt Kalmäsandad senannt wird. Wiederum entläßt dieser den Köniz, der

So, nach Kern, auch in Bhadrakalpävadäna und noch anderen Versionen.
 Dieser Name entstammt also dem brahmanischen Opferwesen, der Uposatha setzt aber schon den Buddhismus voraus.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Daß am Fasttag kein Fleisch zu kaufen war, ist einleuchtender als daß es, in jener vorher kritisierten Episode des Mahäbhärata, nach ergiebiger Jagd in der Königsburg kein Fleisch gab.

seine Beute war, gegen das Versprechen wiederzukommen. Nach einem edlen Wettstreit der Opferwilligkeit begibt sich an seiner Statt sein Sohn, der Bodhisattva, zum Menschenfresser, und es gelingt ihm, diesen zum Verzicht auf Menschenfleisch zu bekehren.

Der Kalmäsapäda entläßt den Bodhisattva mit den Worten:

Gleichwie der Mond, befreit aus Rahus Rachen am Vollmondstag wie Sonne glänzt, so glanze du. befreit vom Menschenfresser...

Dieser Vergleich kehrt also wieder; spricht das vielleicht doch für die mythologische Ansicht Kern's? Weitere Anhaltspunkte Kerns, die seine Hypothesen stützen sollen, vermögen das aber nicht.

Beim Freilassen des beabsichtigten Opfers wird wiederholt das Wort moks "freilassen" gebraucht, das auch üblich ist, wenn der Dämon Rahu den verschlungenen Mond (Sonne) wieder freigeben muß. Des-gleichen ist grah "ergreifen" das Wort dafür, daß der Menschenfresser sich seiner Opfer bemächtigt, sowie dafür, daß Rahu den Mond (die Sonne) ergreift; er wird darum auch graha "der Ergreifer" genannt (was uns an einer Stelle des Mahabhärata schon begegnet ist). Es läßt sich hinzufügen, das das auch von gras "verschlingen" gilt; diese Ausdrucksweisen sind so natürlich, daß ihr Paralellismus kaum eine mythologische Deutung bestätigt. Es müßte uns denn gesagt werden, mit welchen anderen, nicht auch im Mythos gebrauchten Wörtern das Packen, Ergreifen, die Gefangennahme, das Verschlingen und Freigeben ausgedrückt werden sollte.

Außerdem führt Kern zur Stitze seiner mythologischen Auslegung an, daß påda nicht nur Fuß, sondern auch Strahl bedeutet. Der Name des Unholds Kalmäsapada könne auch als "der Schwarzstrahlige" aufgefalßt werden; das könne Bezeichnung der Mondfinsternis und durch Übertragung auch die ihres Bewirkers sein. Wenn er einigemale mit der Kurzform des Namens einfach Kalmäsa genannt wird, so sei das gleichbedeutend mit tamas "Finsternis", das ebenfalls üblicher Ausdruck für die Eklisse und den sie bewirkenden Dämon Rahu sei.

Das ist gesucht und nur der Hypothese zulieb gesagt. Der Name Kalmäsapada stammt aus dem Epos und hat da seine Entstehung in einer lebendig anschaulichen Scene ohne irgendeinen mythischen Hintergrund. Er ist auch in den buddhistischen Legenden noch mehrfach mit Saudäsa (auch dem Vatersammen Sudäs) verbunden, und diese Namen sind es, was den geschichtlichen Zusammenhang zwischen den epischen und den buddhistischen Erzählungen sicherstellt. Kerns gekünstelle Namensdeutung beeinträchtigt diesen Zusammenhang, denn auf den epischen Namen Kalmäṣapāda ist sie nicht anwendbar.

Kern versucht ferner, die naturmythologische Deutung auch ins Mahäbhärata hineinzutragen. Da findet sich nämlich auch der Vergleich mit Rahu (Graha) und der Eklipse (P.168, 4.5): Vasishta befreite (moksaya-), hum murmelnd und Weihwasser sprengend, den König, der vom Dämon beessen war, wie die Sonne beim Mondwechsel von dem Graha (=Rahu) verschlungen war. Der Unterschied, daß hier nicht der Mond, sondern die Sonne von der Eklipse betroffen war, ist von geringer Bedeutung.

Also nicht der Heilige, der mondgleiche Bodhisattva (zu dem hier allenfalls Vasistha in Parallele gesetzt werden könnte) ist in dissem Vergleich von Graha erfaßt und verschlungen, sondern der menschenfresserische König, der dort dem Verschlingerdämon verglichen ist, wird hier von diesem befreit.

Der Vergleich ist also gerade umgekehrt angewandt, als in den buddhistischen Erzählungen, umgekehrt als die mythologische Bedeutung,
die Kern in diesem mehrfach wiederkehrenden Vergleich finden will. Er
nimmt um seiner Hypothese willen an, daß an dieser Mahäbhäratstelle
dieser Vergleich zwar aus alter Überlieferung herrühre, aber in ungeeigneter Weise eingefügt sei. Einen textkritischen oder sonstwie gearteten
Anhalt für diese Annahme gibt es nicht; sie ist nur gemacht, um die
mythologische Hypothese zu retten.

Auch weiterhin wird dann im Mahābhārata der wieder zu Verstand gekommene (Sl. 7) König mit Sonne (oder Mond; Sl. 17: diwäkaram, var. nisäkaram) verglichen. Auch das ist unvereinbar mit der Deutung, daß er menschliches Ebenbild des die Sonne oder den Mond verdunkelnden, verschlingenden Dämons ist.

Die Aussagen des Mahäbhärata widersetzen sich also der mythischen Auslegung, die ohnehin an bloßen Vergleichen und ungewissen Namensdeutungen nur schwache Stützen hat. Gerade in den Epen aber müßte sie ausdrückliche Begründung haben, denn von der epischen Überlieferung an herrscht die Menschenfresserei, die der vedischen Sagenform noch fremd ist.

Kern hat uns also in den Stand gesetzt, die Sage bis in ihre Ausläufer zu verfolgen, aber das Eindringen des Menschenfressens bleibt unerklärt.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Dieser Ausdruck entspricht der uns allein möglichen Auffassung von Verfluchung oder Besessenheit als einer zeitweiligen Geistesstörung.

## Mythologie in Bildern

von Berman Lommel

Mm Korfchungeinstitut fur Rulturmorphologie ift eine Sammlung an-A Jaelegt worden von Abbilbungen verbreiteter und haufig wiederfehrender Drnamente und Embleme, fombolifcher Geftalten und Rigurengruppen. Es galt. Motive aufammenauftellen, beren oft fehr meite, aber nicht unumfdrantte und gewiß nicht gufällige Berbrettung von Bebeutung fein burfte fur eine geographifche Rulturtunde, von Bebeutung als Rieberichlag von geiftigem Rulturbefis, ber auf biefe Beife inventarifiert, hinfichtlich ber Musbebnung feines Bortommene feftgeftellt und mit fonftigem Rulturbefit in organischen Bufammenbang gebracht merben tonnte. Im übrigen mußte es bem Urheber biefer Sammlung mie bes gangen Inftitute felber überlaffen bleiben, Die großen Plane naber bargulegen, benen biefes Bilbermaterial als Borarbeit gilt, und bie Ausführbarteit folder Plane abgufdaten. Bier foll bavon bie Rebe fein. wie eine folche Bilberfammlung auch nach anbrer Geite, als woran gunachft gebacht mar, anregend mirten fann; boch, wenn wir auch anbre Bege geben, entfernen mir uns bamit mohl nicht ganglich aus bem Gefichtefreis ber Rulturmorphologie.

Jundoff bleiben solche Bilber flumm, venighens einem, ber wie ber bier Bericht gebende es sonft nicht mit figurtiser überlieferung zu um dat, sonbern mit Texten, mit Rytisen, Sagen, Marchen, Gedichten und Selfalichten. Doch bald wird auch den an Sestaltungen im Wert und aus dem Wort gewöhnten ber Wandel um Wochselde wie bier mit sprechen dieselben Wilk anschen, er wird hie in Widerfelde und übereinstimmung und Monandlung zu verführer such sehr, er wird in der Rilberreich tessen den, er wird in der Rilberreich tessen von das hen der fich auf den Woch er Wostfendeutung gelockt, senen versührertischen Beg, der immer weiterstähet, immer freuz und quer, oftmals vorwärts troß allem hin und Der, und oft auch in bie Fret.

Run — Bilber sprechen eine andre Sprache als das Wart und wohl mag in manchem Bilbe die Zeutung eines Britos lächtar sein, die in teinem Zert ausgesprochen iff, und ein andermal wieder mag ein Zert mit Worten deut sich sogen, was die stummen Figuren des Bilbes nie verraten vufrden. So mögen Bilbosflat und Wortenderd und die Bilbosflat und deutschlichem Verflummen.

Avielprache falten. — Tabei gekts aber gar nicht vorwiegend um Wythenbeutung; dağ überhaupt dem figälrlichen Bild so oft ein Bild in Wortgestalt antwortet und entspricht, muß unfer volle Beachung finden. Dann wird in neuer Weife flar, daß Wythfos Bildersprache ist, wird zum Werwundern deutlich, wie bildsaft Wortfos ist.

Bild foll nun beißen des im Wert gestaltete so gut wie das zur Schau gekeltle, oder mit dem Unterschied den Werte, daß Wild, auch wei ein Beisch von solchen sich zusammenfügt, immer zugleich selbst ein Sanzes ist, Weite aber Ledylich Zeil eines größeren Jusammenspang. Dadet kann off genug beibesgegenschauslich, insclatified dasssiehen. Weim Wild vermischen, das se dewirkt. Drum gilt es jetz, figürtich voll bestehe fein und Gesagen, das es dewirkt. Drum gilt es jetz, figürtich voll bei Diete zu lefen und Gesagete aus Wild schauen. Da wächst und einer Wilderschau, und es wird sich öfters zeigen, wie sehr ein Ville zeinmaß geschaffen.

In Kefebüdern, Boelefe-Büdern, Serfag-Büdern wie in einem Bilderbuch zu lättern, das soll jest aber nicht mit gelehrte Gründlichkeit und Ausfübrlichkeit geschen: dazu ist nicht zeit und Raum vorbanden und dazu festen mir jest auf dem Lande auch die Büdervorräte als technisches Historiakeit, die be einen unusländliche Belesenbeit mit weiterem Waterial zu erannen.

3d gebe aus von einem an Motiven reichem Bilb. Ein Baum, ber in bicht belaubter Rrone viele Fruchte traat, in feinen 3meigen figen Bogel und por bem Baume ftebt ein Mann, ein Schufte1, ber mit bem Pfeil auf angelpanntem Bogen gegen ben einen Bogel auf ben Baume gielt. Dies ein italienisches Golbmolait aus bem 12. Jahrhundert. In ftiliftifcher Beltferne bavon fteht eine dinefifde Steinffulptur aus Schantung (Sanperiode), Die nur ohne Die fnms metrifche Doppelung bes Schuten bas gleiche "Bilb" zeigt: Fruchtbaum, Bogel, gelender Schute. Bir merben, fei es in Beftanbteilen, fei es im phantaftis ichen Spiel bes unbegrei flichen Durchein anbermebens ber gefonberten Riguren. basfelbe wiederfinden in mnthifcher Gotterwelt. Bunachft aber benten wir an bas gleiche Bilb im beutschen Marchen vom Golbenen Bogel (Grimm I. 57). Ein Ronig batte in feinem Luftgarten einen Baum mit golbenen Apfeln. Den ließ er bemachen, weil jebe Racht einer ber toftlichen Apfel verschwand. Bon ben 3 Brubern, bie in 3 Nachten nacheinander machen follten, ichliefen bie 2 Alteren um Mitternacht ein, nur ber Jungfte in ber 3. Nacht blieb mach und bemertte einen golbenen Bogel, ber eine Krucht abvidte. Er ichoff nach bem Bogel, boch ber entfam, und mußte, pom Schuß nur geftreift, eine Reber laffen. Aber biefe goldne Reder mar allein toftlicher als bas gange Ronigreich ... und baran fnupft fich bas weitere Darchen.

Die Bruber Grimm verweisen in ihren Unmertungen? junachft auf ben Un-

<sup>1</sup> Entsprechend ber Unordnung bes Bilbs in einem größeren Ornament find es, rechts und links bes Baumes, symmetrifc 2 Bogenfcuben.

<sup>\* 3</sup>d benute nur biefe, nicht bie große Materialfammlung von BoltesPolivta.

fang ihres Marchens Nr. 64, wo es fich um einen Birnbaum und eine weiße Taube handelt, sowie auf einige nordgermanische Narianten, wo der Bogel als Boboit bezeichnet wird.

Alf Umbildung erwähne ich noch ein ferbisches Wärchen, das Leekten nach But überfetzt (Balfanmärchen Mr. 23; Märchen der Weltstieratur, freg, von Bon der Lepen). Da rauben 9 Pfauhennen die goldenen Apfel, aber eine der felben verwandelt sich für den jüngsten der 3 Schne, welcher als einziger wach bleibt, in ein Mädhen. Sie lieben einander und das Mädhen überläßt ihm 2 Apfel. Das wiederschi sich dach für Nach, bis beide Liebenden getrennt werden durch ein blies Weich, das die für Mädhen überläßt werden durch ein blies Weich, das die fünftich während des Liebendenigerungerins dem Mädhen eine odlene Gode absienieben

Der Pfau ist ein mythischer Bogel. Darüber hat heinrich K. I. Junker in Botter und Sachen XII, 132ff. (mit Angabe weiterer Literatur) gehandelt. bas Rad bes Psaunsschweifs ist List des kads bes Psaunsschweifs ist List des kadstischen Setzennbimmels.

Her bietet sich ein gutes Besspiel bessp. das mythisse Vild aus eignen, innerem Sehn neu aufrauchen dann, ohne mythologische Arabition, aus tiefter Geele, wobei freilich die Geele durch viele feine, unsschiedung Burgestäder mit dem Liefen einer unalten Kultur verbunden ist. Ich glaube wenigstene Saum, baß Gotterfeib Keller aus mythologischen Etwiche preunz gehöchet bes.

Bie solafend unterm Mügel ein Pfau den Schaede halt, von lufigen Bogelträumen die blaue Bruft geschwellt, Gebuckt auf einem Juße, dann plöblich oft einnnal Im Traume phantasternd das Junkelrad erstellt: So hing betäubt und trunken, ausredend Berg und Las, Der große Wundervogel in tiefem Schief, die Welt; So schwoll der haue himmel von Träumen ohne Jacks, Mit leisen Anisken schwe er im Nad. das Sterennuckt.

Der Bundervogel Pfaul ift natürlich der mannliche Wogel, den wir mit feinem schönen Schweif auf vielen bergehörigen Bilbern schen. Dur wegen ber Liebetgefchichte mußte er in diesem Marchen zu einer Pfaubenne werden. Dafür hir hölte es auch irgendein anderese Wogele ober Zier-Welchegen ein finnen, aber das Pfauentier ift aus der Tadition übernommen, obwoss ein mit seinen augenbestinnten Schweif auch die mythische Bildbestlägteit verloren bat. — Und fatt der Bildbestlägteit verloren bat. — Und fatt der Bildbestlägteit werteren bat. — und fatt der gestenmächen, das flatt der goldenen Seder jeht eine golden docke fassen muß.

Infoige biefer Umgeftaltung ift hier auch bas Bild nicht mehr vollständig: ber Schüße fehlt. Mer mit Mennung bes Pfaus, der goldnen Apfel rührt biefes Märchen noch an bie Belt bes Muthos beran.

**— 510 —** 

Sang andere ift's mit der schwankartigen gabel aus dem indiscen gabels wich Siedend (III.4,), die feite, boß der Giete dei Met der Menden foll, wie denn der chefmatig Flamings seinen Tod sindet infolge der Schlechtigkeit seines Hausgennsssen Reide. Die einem niften auf einem Teigendaum, in dessen Schatten jest ein müder Wandersmann sich niederlegt. Er wirft Wogen und Pfelle neben sich den und sich der in Wertleten der Gonten wer Gliefer werden der Gonten der im der ind bei der in Berufter der Konten ber Gonne vom Schläfer wergenabert und die Sonne ihm ins Gisch schatt, fabri der Talmings Mitteld und bereitet sein Flügel aus, um vom Baume aus den Schläfer zu beschatten. Der filmet im Bedagen tiefen Schläfes seinen Mund, da läßt die Kride, die gerade über ihm site, ihren Unren bienes findet um bligtes fort. Der Banderer ermode, greift zomig nach Pfeil und Bogen und, da er nur den Flamingo erblickt, bält er diesen für den übelstäter und erfolgieft isn.

Als, Machenmotiv würde man biese Geschichte kaum zu den beiben vor tigen stellen: als Bild gesehn, ist sie ganz dassselbe. Und mit scheint, erst wenn wir ahnen, welch alteferwürdiges Bild, das ehemals besmischen sie sie bei beiter Jadel stech, können wir ist frivols Gewandtheit, die Kälte siener Ammendum als einem Reit, würdeigen.

<sup>1</sup> Junker erklart, daß der Pfau "weber Bunder tut, noch ein Bunder ift", um Undread' und meine übersehung des mittelperfischen "Bundervogel" abzulehnen. Das trifft fehl.

Die Früchte find nicht genannt, aber es ift ein Feigenbaum, ber mythifche Baum, von bem wir noch mehr horen werben.

<sup>2</sup> L. v. Schrober, Arifche Religion, Leipzig 1914-16. II. 170ff.

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup> Darüber mit Bezug auf bas alte Indien und Iran B. Geiger, Die Amsta Spontas . . . (Bien 1916) S. 73, fowie in meiner Einfeitung zu Palft 14 und Anmerkung zu Pt. 14, 37, 45, S. 134, 1306, meiner Adftelberfebung.

<sup>4</sup> Bgl. M. Dieterich. Commertag, Leipzig, 1905, Arch. f. Religionswiffenschaft VIII, Beibeft. — L. p. Schröber, Arische Meligion II, 275ff.

<sup>\*</sup>Q. Naumann beider mid all Sukkhunder, daß der Egriffsam erft ficht in Getaung gedmunn (il. Bunn ich ulterjung is fakt filt, die in erfannkart Birktrien, in filter bas unfern Vertragtung nicht. Mustes fil geite, if bilbafter übstrad erichter Biet. Er bat miere Vertragtung nicht. Mustes filt geite, if bilbafter übstrad erichter Biet. Er bat midt eine flarer frügelzigt Beseutung, sonbern geit jich bem Deingstellt bes Griedens auch eine State bestehe der Bestehe der Birktrien der Bestehe der B

ben!.—DerWogef auf demBaum ift auch ein bedeutsamesBild, das im Kalewals wie auf alterientalischen bildichen Darstellungen und in vielen Wärchen verschiedener Wölker eine Bolle spielt. Auf Vildeen riti vielemals die gefügelte Sonnenscheibe der das Sonnenrad an die Stelle diese Vogels, und bezeugt damit eine bestimmte Deutung. Es stellt die danehm ein bestellt biese Vogels, und bezeugt dahen die der Vogelschen der Vogelschen die Vogelschen die Vogelsche die Vogelscheibe die Vogelscheibe die Vogelscheibe das die die Vogelscheibe das die Vogelscheibe die Vogelscheibe das di

Um allgu weites Auseinanberfallen meiner gleichwohl gerftreuten Bemerkungen gu vermeiben, wende ich mich bem alten Indien gu; es foll fich babei seinen, wie bast Auffluchen von Bilbern in Terten das Berftandnis forbern kann.

Ich gebe aber nicht ein auf die viel befandeltet, von Rigerdat an bezeugte Gape vom Avogel Euperma oder Garutmannt – wie der fohätere Garuba im RR. heißt —, der den Coma raubt. Soma ist der Unsterblichkeitstankt und zugleich der Wond. Der Wolter, der den Soma genabt hat, trägt also den Wond in seinem Schnabel fort. Der Schüle Arzisanu tget einem Pfeil auf den Wond in seinem Schnabel fort. Der Schüle Kristanu tget einem Pfeil auf den Buggel an und triss ihn zwar, aber nur so, daß dem Upparna eine Schwanzscher ausgeschossen von der flat ausgeschwidten Zahlung der Sage im Mahabbarata läßt sich der Wogel, die er in den himmel stiegt, um dert den Soma zu rauben, auf einem gewoltigen Waume nieder. Das bat in biefer

feinen immergelnen Radoln, mit den angekrieten Frachten m. Zeit des Muterfalles der des Rauten alle Spinols der den Müter dietwaternehn Erkenthaft und Kandikartiet der Naute deutsche der um feinen Ediete willen als Erdiger des Edisch der Effenderung in einer finferen Mensfenwente, des in unertudierts Willen als Erdiger des Edisch der Effenderung in einer finferen Mensfenwente, des in unertudierts Winsfenderengen integen fell. — Des des erreitige Deutung kann neben der andern "eichtig" fein, sie muß nur finmodl um behendig fein. Spilorisch arfein finde verfickeren Zeutungen, falls mehrere Verlages, macheinmere richtis. Sagenform teine besondere organische Stellung mehr, aber man kann gerade noch erkennen, daß auch in diesem Baum oder Balb von Bäumen noch ein ursprünglich bedeutsameres Wotiv steelt.

Gang anbere ift es nun mit einem Baum von fosmifcher Bebeutung, RD. 1. 24. 7. "Im bobenlofen (nämlich: Raum) balt Ronig Barung aufrecht ben Stamm1 bes Baumes, Rach unten gerichtet fteben fie (bie Afte?; ober finb es mehrere Baume?), oben ift ihre Burgel. In uns niebergelegt (ober: auf uns gerichtet) mogen beren Strahlen fein". Die Stelle hatviel Ropfzerbrechen verurfacht, richtig erklart bat fie Uno Solmberg in feiner vortrefflichen Abband: lung über ben "Baum bes Lebens"2 G. saf. Er berichtet nämlich von Ausfagen und Brauchen, bei benen ein Baum fogulagen auf ben Ropf gestellt wirb. Bei ben Lappen wird beim Opfer ein Baum mit Laub, Aften und Burgeln ausgegraben und fo aufgestellt, bag ber Bipfel nach ber Erbe und bie Burgeln nach bem Simmel gerichtet find. Aus finnifchen Zauberliebern ermant Solmberg eine Giche ...aufmarte bie Burgel, abmarte ber Bipfel", eine Richte .. Stod nach oben, Bipfel unten". Er führt ferner aus Dafubi bie Lehre an, "bag ber Menich einem umgekehrten Baum gleiche, beffen Burgel gen himmel und beffen Afte zur Erbe gewendet find"; weiter bie Legende ber orientalifden Rirde, wo ber Engel bem Dofes gur Lauterung bes bitteren Buftenmaffere einen Baum jeigt, melcher abmarts, mit ber Rrone nach unten machft. Im Durgatorio XXII 131ff. bat Dante einen folden Baum erschaut. (Naberes über all biefes bei holmberg a. a. D.) S. Naumann weift mich in biefem Bufammenhang auf eine Gorliger Sage bin, mo ein jum Tobe Berurteilter feine Unichuld beteuert, fomabr iene Linde, wenn man fie mit ben Aften in bie Erbe pflange, fo baf bie Burgeln in bie Luft fteben, grunen merbe, fo mabr fei er unichulbig; mas fich benn auch fo bemahrt; ber Berurteilte mirb befreit.

Ein altes Bild also, beffen Ursprung in fosmischer Wytsbologie liegt, lebt da in verschiechenstiger Bemeendung forte. Kölissisch um einschlunder, wie das Mücken von Axona Stad, handelt es sich in der Görliger Sage, sinnig ist die Ammendung des Bildes auf den Menschen, als der eigentlich sim Wurzeln im Himmer dade. Weer das ist auch nicht der ursprüngliche Sinn, wiewool es von-dem nicht weit abgewichen sein durfte. Denn venn der Baum ursprünglich woll des Beltall bedeuter, so wied die freich gest dies word der Beltall bedeuter, so wied auch die freich gest dies von der Welt es Götzer seinen Ursprung nimmt, daß die schaffenden Mächte die Leben seinen der Alle der Mickel bei eine Ass betreen

Meist steb der Weltbaum ja aufrecht, und das muß das Ursprüngliche sein, sonst war man nicht auf das Bild vom Baum versallen: aber day gehört es, das im Erdboden, unter der Erde die schöpferischen Mächte hausen, aus deren Bereich das Leben aufsteigt. Eine Spur davon erkenne ich in den von Krobenius

<sup>1</sup> Mannhardt, Baumfultus ber Germanen und ihrer Rachbarftamme. — Untife Balbund Relbfulte.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Die Gonne als Wafer im Beda bluffg. — Einzeline Belegs zu nennen, würde zu weit fügken. In der einfolkgigen Goditertuur is bleie für finschung off behondte, ich nenne in beschreit, die nenne indeperman, Miller genannt finn). G. 77 (wo auch entsprechent Berfellungen anderer indeperman, Miller genannt finn). G. 139, 176. — Momo als Boget in Weder zuß, die benntt, Beische Miller genannt finn). G. 139, 176. — Momo als Woget in Weder zuß, die benntt, Beische Miller auch zu der die Begelt Bergaigne, Religion Védüge 1. 172. 26.

Das umerwöhlige Beben bes mythischen Biltes, bas in andre Sphären übertragen gum Kiljagee der Bilteripunde weite, gelt ber vielfach wiederholte Bergieße in perflicher Dichung; bes frahlende runde Untils der Zungfeau von hobem Budde — wie der Bollomond auf der Epperffe. — Sammlungen über derartiges auszuwerten ist fier nicht Raum.
Aufmunnsfalen. der nicht absiehlichen, 3. Ederrentitz. Die Emportage.

Uppfala 1922.

Die Unichauung, baß Soma ber Mond fei, gilt manchen als fekundar. Doch find gerabe utalte vebifche Ausfagen ohne fie nicht ju verfteben.

<sup>1</sup> Schwerlich "bie Rrone".

<sup>2</sup> Annales Soc. ac. Fennicae B. XVI. 3, 1922—23; bafelbft vieles Beitere, bas in ben Rahmen unferer Betrachtungen paffen wurde.

In Bafrheit wird ausdrücklich auch vom Asvatthabaum biese Umkehrung ausgesprochen, wenn es in der Käthekallpanishab 6. 1 heißt:

> "Mit der Burzel nach oben, den Jiveigen nach unten, bieser urafte Asbantshadaum, das ist das Keine, das ist das Brahman, der wird das Unsterbliche (der Lebenstrank) genannt, darauf sind alse Weiten gestügt, darüber kommt keiner binaus."

"Als Baum im himmel wurzelnd fteht ber Gine, ber Purufha, ber biefe gange Belt erfüllt" (überf. v. Deuffen).

- 514 -

Starf umgaarbeitet finden mir das Bild wieder in der Wbagasobgita (XV. 13). Es ift da in den Dienfigsfellliter Löter, das die Erlöfung vonder Wedergeburt zu erlangenist, wenn das Selbst (Utman), als erkennend, völlig under teiligt dieids an allen Worgängen der materiellen Weit (Voalriät), dem Richt-Erlöft. Menn der Seifs an den Sinnendingen abstet, so wird er in die Affreis tät der Sinnendet, und durch "Samboln (Karman) in die fortdauernde Wiederschut verträttet. — Die Partiti, die Weit der Sinne, wird bie fein wenig anschauftiger Weise mit dem altüberfommenen Sinnbild des Feigendaums dorestellst. wenn es beiste

- 1. Man fpricht von einem ewigen Feigenbaum, die Burgel oben, 3weige nach unten, beffen Mätter (beilige) Berfe find, — wer biefen (Feigenbaum) kennt. ber ift vebätundia.
- 2. Nach unten und nach oben sind seine Zweige ausgesandt, von den unwärd zum Bachsen gebracht; die Schößlinge (der Zweige) sind die Bejekte der Einestwahrnehmungen. Nach unten hin sind die Burzesn ausgestredt; sie bewirken Janblung (Karman) in der Welt der Menschen.
- 3. . . . Benn ber Feigenbaum, beffen Burgel weit auseinandergewachsen ift, burch bie feste Art bes Richte-Anhaftens (namlich an ben Sinnenbingen) ges fraften ift.
- 4. dann tann bie Statte betreten werden, von wo die Dahin-Gegangenen nicht wieder jurudfehren (b. fi. nicht wieder geboren werden) . . . ufm.

Wielmefr ist wefentlich, daß wir zunächst und fogleich das und bekannte Bild des Baums, dessen Dberstes zu unterst gekört ist, erkennen. Dieser merkwittige Umstand, "mach oden die Wurzeln, nach unten die Zweige" wird auffallenderweise von den inblichen Kommentatoren Keiner Bemerkung gewärbeite, wöhrend die europäissten aus der Natur des Kaums Aufstäums übsen.

<sup>1</sup> Gelbner, Bebifche Stubien 1, 113.

<sup>2</sup> Menn bas auch nicht gefagt ift, so ift es für ben Kenner bieser Worftellungsweit fo flar, boß er et leicht aus eignem fortbilben könnte ber Stamm bes Baumes zwischen Kenne und Burzelballen ware bie Achse ber Belt, bie an anderen Stellen zwischen bie beiben Raber Simmel und Erde aeftecht ift und fie auseinanderhalt.

Der Puruffig ift ber Menich; insofern sind wir bier schon beinage bei ber Deutung angelangt, bie wir vorbin nach Holmberg aus Masubi berichteten, nur daß bier nicht ber individualle Mensch gemeint ift, sondern ein gelftiger Ulre ober Allmensch, ber kosmische Geist, als Weltgeist ein dem Brahman vermandter Bearist.

<sup>1</sup> Unbere ber Bergleich von Mensch und Baum. Behad Ur. Up. 3, 9, 28.
2 Den Komponenten ber Brafriti.

Man hat febenfalls nicht immer (ober überhaupt nicht?) ben historischen Zufammenhang biefes Gleichniffes mit ben älteren Erwähnungen biefes Bildes in ber indischen Literatur berücklichtigt; boch hätte bas auch wenig geholfen, folanse nicht Golmbers für biefe bie rechte Erklärung oegeben hatte.

Außerdem ader ist die zu Unfang klar ausgesprochen Vorftellung von dem umgeketen dam micht effehalten im Errobe z wachfen die Alle nach unten und nach oben, die Wurzel nach unten. Dienden fot den Werfalfer leiker eine Anschaum von dem Wilde gehabt, sonden es, mit dem Anfangsworten, als literarische Meminizenz aus der Aufsäculpanischau Germannen, und ist in weiterer Ausführung des Gefahrigfen allmählich zu leiner eignen Werfellung, nämlich der einen autricksen Waume übergagangen: wenn in der 1. Zeite von Stropke z die Zweige nach unten wachse, nor inter das von literarischen Wordtlüb ker, daß sie augleich nach oben machfen, entspringt ber eignen Worsstellung der Werfelfung der Berfalfers, die in der 3. Zeite, bei den nach unten wachfelnen Wurseln allein bertick.

Ein neuer Sinnesyulammenspang ift da, aber das Bilb ift se entfletit, daß man bier eigentisch nicht mehr von Bestand des Bilbes und Bamobl etr Bebeutung sprechen kann; und das liegt offenbar daran, daß ein rein literarischer Jusammenspan, nicht ein eigher Fortleten des Bilbes in der anschauent Borfeltung des Dichters angenommen werden muß. Insofern fällt diese Seisiel beinach aus dem Ausdammenspane unterer Betrachtungen keraus.

Aber es mußte genannt werden nicht nur wegen der Wichtigkeit des heiligberühmten Teptes, sondern weil es ein Fall mehr ift, wo nur das Juruckgehen auf ein uraltes Sinnbild den späteren Tert verftandlich macht.

Ach glaube nicht, baß das Kulturmorphologische Inflitut in feiner Bilderabteilung "Weltbaum" biefen von oben nach unten gerichteten Baum in einer Darftellung aufweisen kann. Es wäre von Interesse, biefes Bild auch figurlich zu feben.

Das Bild des aufrech stehenden Baumes sommt oft in RU. vor. Es sok natürlich nicht gesagt sein, das siede Ernschung iegenderiene Baumes ein "Bild" in unserm Sinne sei, aber vermutlich ist das oft der Fall, wenn der Opferprossen als Baum, als hert des Baldes angerebet wird. Wille man bem ins einzeln nachgesen, so würde daraus gerardez un William der Baum im Arbeit endsgesen, so würde daraus gerardez une Wongerpsei, der Baum im Keba" erwachsen, die über recht erwünscht an den kenne zu geben weder beschlichtet noch mödlich ist.

Ich nenne nur einiges Wenige. Das Jenfeits, wo die in den himmel gelangten Berftorbenen mit den Göttern vereint sind, wird (WB. 10, 35,77) fo befdrieben: "Bo unter dem sich bestaden Daum mit den Gottern jusimmen Jama trintt, da neigt sich unfer Stammesdoerhaupt, der Bater, den Alten ju." Jama ist der erste Wensch und der Bedertscherbaupt, auch bei Wilten sich des Wenscherbefdeffeit ist er, unfer Stammesdoerhaupt, und die Mitten sich

\_ 516 -

bie dahingegangenen Bäter. Die Szenerie, unter bem Baum zu sigen, ist so natürlich, daß der Baum damit an eigner bilbhafter Bedeutung eingebüßt hat. Das ist anders im Altharva-Beda (5, 4, 3): "Der Asbautha (Feigenbaum) ist der Götter Sis im dritten himmel von uns aus."

Nichen anderen Stellen, die ich nur nebendei erwähnes, ift hervorzuheben MB. 57, 54, 12. Da beisstes von den Waruts, den Stummgöttern: "Bon diesen (himneles) gemodies, bessen Millen fein Keind erreicht, schüttett sip die lichte Frucht abs" (pippala, die Beere des Feigenbaums abvattha, sieus religiosa). Da ist ganz deutsich der "himnel die fruchtragende Krone des Abautthabaums, von dellen Krucht noch mehr dach die Abee ihn der der deutsche d

Gefen wir von solchen Ernöfnungen des Welfvaums logleich weiter zu bem Bilte Bum, auf welchem Wögel filten. — Das Gebricht MB. 1. die ant-bält eine große 3ahl von Rätseln, die aber nicht, wie Rätsel bei uns, hloßes Spiel, scherzhofte Werfüllung, Probe des Schafflung find, sondern Wissensen, Solchen Bissensen, die sein der die der eine die die schafflung der Gebriemsssen, die sie bestagen gibt von mythische Ernöfung vor der eine Westellung eines Gebriemsssen, das im lebergang ist von mythische Ernöfung best som lichen Gescheinungs um mysicher Spetulation, Zecolophie und anfänglicher Hösliosphie. Da beißt es (Etr. 20): "Duet fällen, bie eingerkundenn Freunde sind, umstessen gleichen Baum; der eine von biesen ist die süße Feigenbeere (pippala), der andere schause finde zu ussellen zu esten und sein und fein. 2000 der andere schause finde zu ussellen.

Bafrend es bier nur 2 Bogel (im Dual) find, werben im folgenden bie Bogel im Plural genannt.

(Str. 21.) "Dort, wo die Wogel um einen Anteil an der Unsterblichfeit (dem Unsterblichfeitstrant) wochsam den Opferveranstaltungen zurufen, ist der möchtige huter des ganzen Daseins, der Weise, in mich Thoren eingeaanaen."

(Etr. 22.) "Auf biefem Baum, auf bem bie Bogel, bie bas Suge effen, fich alle niederlaffen untb bruten, auf beffen Bipfel ift, wie man fagt, die fuße Keigenbere. Diefe erfangt nicht, wer ben Bater nicht kennt."

Hillebrand erklärt hier die Pippalafrucht als Wond. Ich glaube mit Recht. Bielleich find die in der Wedrzahl genannten Bögel die Götter, die im Himmel (Baumfrom) die Unsterilössfeitsenschung, das ist der Gomaetrast — Soma aber ist der Wond — genießen; sie bliefen geber zugleich berad auf den Opferplat, mo die Priesser der Gomaetrast — Somaetrast — Somaetrast der ist der Wond der Bonder ist der Wond der Bonder ist der Wonder der Bonder ist das Gomaepfer ist das Jountoofer. die Somaefsterung der Hobertschuld der Wonder der werden der Gomaepfer und der Hobertschuld der Wonder der

5 Geftideift Grobenfus

<sup>1</sup> Ohne naheres Eingehen erwähne ich noch die Stellen Uth. Deba 3, 6, 3; 2, 7, 3. 2 RB. 4,20, 5 Gott Indra miteinem "reifen Baum", der Überfluß hat, verglichen; ähn-

lich 1, 8, 8; 6, 57, 5 u. die im folgenden nochmal errodhnte Stelle RB. 10, 43, 4.

\* In einer vortjerigen Stropfe befelben Gedichts (4) war gefagt, daß die Maruts das Gerpoge (des Simmelskagens) plundern wie die Raupe den Baum.

Menichen bamit gelabt ju merben1. - Schwerer ift es bann ju fagen, mas bie 2 Bogel in Strophe 20 bebeuten; jebenfalls etwas anbres als in ben Upanifhaben, Denn indem biefe Strophe in der Mundata-Upanifhab (3, 1, 1) und ber Sverasvatara-Upanifhab (4, 6) angeführt wird, haben wir ein meis teres Beifpiel, wie basfelbe Bilb - hier fogar in ber form bes wortlichen Bis tate - in anderem Sinn vermenbet wird, worin ich eben gerabe bas Leben bes Mothos febe. Da wird bie Stelle gebeutet auf ben Burufha (über ben oben einige erflarende Bemerfungen gegeben maren), ber fich als Einzelfeele auf bem Baum niebergelaffen hat und feine Dhnmacht beflagt. Benn er ba ben anbern (Bos gel) fieht bann meicht fein Rummer. Den anbern feben ift faniel ale bie Reits ober Allfeele erkennen. Ich vermute, baf babei berjenige Bogel, melcher bie Rruchte nimmt, als bie in ber Ginnenwelt befangene Geele, ber anbre als bie von ber Sinnlichteit gelofte Seele aufgefaßt ift. Un ber Bebaftelle bagegen ift ber effenbe Bogel vermutlich ber hober geachtete. Er ift ja von ber Unfterblichfeitelpeife2.

Schon bem Konventionellen angenabert - wie eine ftebenbe Rebensart ift ber Gebrauch, wenn es von ben 3willingsgottern Usvin neben anbern Musbruden und Ginnbilbern paarmeifen Auftretens im RD. (2. 30. 1) beifit: "wie zwei Beier tommt ihr zu bem ichaBereichen Baum."

Einige meitere BebasStellen bienen inbireft unferer Betrachtungsmeife, Sie zeigen nicht anschaulich ein foldes Bilb, wie bie uns beschäftigenben, fonbern find bis jest nur mangelhaft verftanben, Gie werben vielmehr erft flar, wenn man fie betrachtet mit Renntnis ber ermabnten Bilber und ihrer moglichen Bebeutungen.

RD. 10. 1 15 ift ein Lieb an Mani, ben Reuergott, in beffen 2. Strophe pon bem Gott Soma bie Rebe ift. Es ift nicht gang flar, welcher Art ber übergang bon bem einen zum anbern Gott, ob fie verglichen ober gleichgefett werben; letteres ift moglich, infofern Soma als ber Mont an ber Natur bes Reuers teil hat. Da heißt es: "(Preifet?) biefen euren Gott bes (Coma:) Rrautes, ber wie ein Bogel auf bem Baum fint, ben ichnaubenben (Comas) Tropfen, ben Maffermogen ausichuttenben". Das Bort', bas ich hier überfest habe burd "ber auf bem Baum fist" fann ebenfomobl bebeuten "im Solze figenb". Dan fann bei biefer moglichen überfegung baran benten, bag Mgni, bie Dacht bes Teuers, im Sols (als beffen Brennbarfeit) enthalten und verbor: gen ift, und nielleicht hat Difchels bas gemeint mit feiner Unnahme eines verfursten Bergleiche: "ben Gott, ber im Sols fist wie ein Bogel auf bem

67

Baum". Es ift bamit eine Romplifation in ben Text getragen, welche es mit fich bringt, bas ..im Sols (ober: auf bem Baum) fitenb" smeimal ju überfeben, mozu bie Berechtigung zweifelhaft und womit nichts gewonnen ift.

Darum bat Olbenberg einen anbern Beg gemablt und bat berudfichtigt, bağ ber Gaft ber gefelterten Comapfiange in einem bolgernen Gefag aufges fangen wird, und bat überfest: "( Preifet) biefen euren (namlich: Mani) wie ben im Sols (b. b. in ber Rufe) fitenben gottlichen Bogel bes Comg(frauts)." Bon bem im Becher fitenben Coma ift öftere! Die Rebe. Da wird bann wirflich manchmal, fo wie es hier Olbenberg annimmt, Soma zugleich als Bogel bezeichnet und im Beder figent gebacht: RB. Q. 3. 1: "Diefer Gott fliegt mie ein beflügelter (Bogel), um fich in bie Becher zu feten"; val. Q. 96, 19. Es gibt feboch einige Stellen, mo bas Motiv vom Bogel auf bem Baum und bem Coma im Becher fo nebeneinanderfteben, daß fie gerade baburch unterfchieben find : RB. 9, 72, 5: Soma . . . "wie ein Bogel auf bem Baum (bam. "im Bola") figenb2, fak im Becher, ber blonbe" ; 9, 96, 23; "wie ein fliegenber Bogel auf ben Baumen figend lagt fich ber gelauterte Coma in bem Becher nies ber": 10, 43, 4: "Die Bogel auf icon belaubten Baumen festen fich bie beraufchenben, in Bechern fitenben Somastrante bei (ober: auf) Inbra nies ber"3.

Somit hat fich ergeben, baff mir auch an ber junachft als smeifelhaft angefebenen Stelle RB. 10, 115, 3 überfeben burfen: "(Preifet?) biefen euren (Mani) wie ben auf bem Baum figenben Bogel, ben Gott bes Coma(frautes), ben ... (Coma=) Tropfen ...".

Damit ift auch gefagt, bag ber auf bem Baum figende Bogel jugleich ber Reuergott ift, und auch fonft ift une ber vebifche Gott Mani in Bogelgeftalt befannt': bies beruht auf feiner naben Besiehung ju Conne und Mond.

Ein befonberes Intereffe ermedt im Bufammenbang unferer Betrachtung bie an ben Reuergott Mani gerichteteriquebifche Strophe 6, 3, 5: "Bang wie ein Soun, ber sum Soun bereit ift, legt er an und macht feine Glut (feinen Glang) icharf, fo wie bie Schneibe bes Gifens, ber leuchtenben Rluges Berr ber Nacht ift, wie ein Bogel von leichtbeflügelter Gile, ber auf bem Baum fißt."

Eine Reihe von Bergleichen, bie uns in ber Rurge bes Originals und ihrer unmittelbaren Berknüpfung unmöglich anschaulich werben fann: ig fie icheis nen fich zu burchfreugen und zu miberiprechen. Der Reuergott ift wie ein Bogenfchube, ber foeben ichiegen will. Er icharft feinen Pfeil, aber biefer Pfeil ift feine Glut ober fein Glang, Die Glut Manis ift aber Mani, bas Reuer

<sup>1</sup> Auch bie Brieffer trinfen bavon, ber Beisbeit bewirfenbe abttliche Trant geht in ben thorichten Menfchen ein.

<sup>2</sup> Bivei Molerauch RB. 10, 114, 3, 4: ber eine ift offenbar Sonne, ber anbre Soma (Monb).

Das Berbum fehlt: es muß etwas Derartiges ergangt werben. dragad.

Bebifche Stubien I. 104.

<sup>1</sup> RB. 9, 96, 19: 10, 43, 4; vgl. 9, 96, 20, 21; 9, 103, 4; 9, 107, 10.

<sup>3</sup> drusad.

Bodurch benn Inbra mit einem Baum verglichen ift pal oben G. 66. Unm. 2.

<sup>4</sup> Bgl. etwa RB. 1, 96, 6; 1, 141, 7; im Bergleich 5, 1, 1; Abler find ihm gu eigen 1, 79, 2.

felbft. Der Gott Reuer, ber junachft bem Schuten verglichen ift, ift alfo gualeich auch ber Pfeil; biefer fliegt burch bie Nacht und beherricht fie burch feinen Schein, Man tann fich bies gurechtlegen als bas Leuchten bes Reuers, meldes bie Racht burchbringt. Dan tonnte, allerbings ichwerlich mit Recht, wegen bes Rluges auch benten an bie Kunten, Die binaufgeschleubert und vom Lufthauch babingetragen, im Dunkeln eine betrachtliche Strede weit mit ben Mugen verfolgt werben tonnen. Doch find fie taum "berr ber Nacht". Und viel mahricheinlicher auch als ber Gebanke an ben bloffen Lichtschein bes Reuers ift, bak ber "Berr ber Racht von leuchtenbem Rlug" ber Mond ift, ben als eine Ericheinungsform bes Reuers (freilich als Gott Coma gugleich auch von febr anbrem Befen) mir ichon kennengelernt haben. Dann ift ber Pfeil, ber pom Reuer als Schuben abgeschoffen bas geuer felbft ift, jugleich ber Mond, ber als Beherricher ber Racht leuchtenben Kluge babinfliegt, in leichtbeflügelter Eile wie ein Bogel, b. h. jugleich als ein Bogel. Saben wir vorher ben Mond tennengelernt, ber als Bogel auf bem Baume fitt, fo gilt bier beibes: er fliegt eilig babin und fitt boch gleichzeitig auf bem Baum1. Das barf uns nicht irremachen; es pafit zu ber Rette von Geftaltmanblungen, an bie es fich anschließt, und ift gemiffermaßen notwendig, benn ber vom Schugen abgeichoffene Pfeil muß ein Biel haben; bas ift eben ber Bogel auf bem Baum.

Go haben wir benn bier wieberum bas Bilb, von bem wir ausgegangen finb. nabezu vollftanbig beifammen : ber Bogenfchut, ber ben Pfeil auf ben Bogel abicbiefit, ber auf einem Baume fint. Dur wenn man bies Bilb por Mugen hat, geminnt biefe permanblungereiche Rette pon Bergleichen einen Ginn. Aber gerabe wenn man es vor Augen hat als bilbmaffig rubenbe Ericeinung, muß man fich munbern barüber, wie fern von aller Bilbhaftigfeit bie Darftellungsform in diefer Bedaftrophe ift. In traumhaftem Dahinfchwinden gleitet eine Geftalt in bie andre binuber: ber Alug bauert an, mabrend bas Alies genbe aus bem Pfeil jum Bogel mirb, ber Bogel bleibt befteben, aber er ift aus bem fliegenben ju einem figenben geworben, ber Pfeil fliegt immer noch, benn ber figenbe Bogel ift fein Biel, bas Biel iftgleich bem Schugen felber, benn iebes ift bie alles burchbringenbe gottliche Macht bes Reuers: Gott Reuer ift ber Schute, ber Pfeil, ber Mond felbft. Eine völlig unplaftifche, im Rebelhaften verschwimmenbe, alles in Sauchgestalten auflofenbe Voefie! Dber ift es eigentlich eine anfangliche Philosophie, Die Lehre, bag bas in ber Ericheinung Bielartige im Rern feines Befens Eines ift. Birb ba im Bilbe bes übergangs von Einerlei Befenheit und Gottestraft zu verschiebenen vorübergebenben Er-Scheinungen etwas von ber fpateren UN-Gins-Lehre vorausgeahnt? Dber ift es etwas wie bie in ben Brahmanas fo übliche Gleichfebung von Allem mit Sebem, Die une bort fo ermuben tann, Die aber auch eine Borftufe ber Lehre von bem Ginen ift?

Es genuge ju fagen, bag auch in einer einzelnen folden Tertftelle gar viel son ber eigentumlichen Geiftesart eines Bolles fich ausbruden kann. —

Wieberum aber sein wir veränderte Anwendung des gleichen Villes. Iwar auf der Bogel der Wond sei, diese Bedeutung ist gan ursprünglich und inseiern der anderen hauptschischen Bedeutung, als Sonnenvogel, mindeltens bendürtig. Wer daß der Schieber der ist, der den Pfeil des Keuers beschistig, werd ist eine Wedeutung, die ursprünsiglich Einenvoget zu dem Wilde zehot. Da ist Arisanu in der Suparna-Sage, der dem Sonnavogel die Feder disches die in Weltenregion hausender, schlangesflatiger Wasserbilder, als in Wolfenregion hausender, schlangesskaltiger Wasserbilderen.

In Rurge nur, um Ausblid und Abichluß zu geben, ermanne ich einiges Bermanbte aus bem alten Iran.

Das Awesta nennt im Rassn Jässt (Dt. 12, 17) ben "Baum des Fallen, Der immitten des Meltmeers siebt, der gute heilmittel bat, der Allseiler beist und auf dem die Samen aller Pflanzen sich befinden." Sein Rame ist Gaosfarna.

Se kommt hier ein neues Moirs zu unserm Bild hingu: der Baum, der im Basser leht. Auch diese Bild ist uralt und weitverbreitet. Wir kennen es aus dem alten Agypten und Badholon als Hgürtliches Bild, aus Afrikansischen Bäldemarchen, und ich überblide nicht, no es sonst vertreitet sein mag. Burde man dem machgehen und die verfreihenen Wiedergaben und Bivondburden vorfolgen, so würde man geführt zu dem Bild des Jaumes inmitten innes Schiffen, wo der Baum mit seinen. Konen wir Wasselbaum und Segol verwendet ist. Auch dies Wild ist noch keiner genügend der aber den Wertender ist, Auch dies Wild ist noch keiner genügend dechter und sein Wortenmen im Shohen noch kaum demerkt. Den Ferunden des Kusturumsphösel gischen Snstituts ist es von Felsbildern aus der nublischen Wähfe wohl bee kannt.

Ich will nun hier auf das Motiv, daß der Baum im Wasser siehet, nicht näßer einzehen; demerken nur, daß der Baum, insoferne et im Beltmeer sieht, ausbrücklich genug als Weltsbaum gekennzeichnei ist, desgleichen das durch, daß von ihm die Samen aller Arten von Pflanzen kommen. Damit ist er ver Lebensbaum, und da er alle Helmittell spronket, ist ere Unspresighe keitsbaum. Aus Indie nwissen wissen wie dem der Bedemen aller Pflanzen, der auch die Keime aller Lebenses zu ur Erde gelangen. Mis seich der Williamendbaum, wie er an andere Erkle auch beist, in enger Beziehung zum Wonde als von dem ja der Regen ausgest, und venn wir schon wissen das der wie dem dam der der Keine aller eine Wonde den Wond de wenn wir schon wissen wir annehmen, daß dies auch bier — vielleicht nicht mehr bewußt jät, aber zugrunde lied.

So burften wir wohl auch bem Sinn bes Namens Gaokorna, b. h. "Rindsohr", ber meines Biffens bisber unerklart ift, wenigstens nabekommen, indem

<sup>1</sup> Das ift hiermit faft bemfelben Bort (drugad van) wie an ben vorigen Stellen (drugad) gefagt, womit fich bie bort gegebene Auffaffung beftatigt.

wir bekenken, daß in uraltem Mythos die Spigen der Monklickel als Seire ihörner angesehen werden, der Mond als Seire gilt, und nach den Unsesta der Mond gwocithen heiß; d. i., "der den Samen des Siiers entistis". Man mag benken, daß, wenn die Stiersforner des Wonds auf dem Naum sich erkeben, delfen Mosch dan den Monden Mythol dan den Monden der Monde

Dine vollständigen Bericht über die weitere Ausgestaltung des Westes vom Bettbaum und Wegel in der spären prosestricken Liebent füge ich devon noch das Bichtigste als Ergänzung oder Bestätigung dei. Wie erfabren da noch ausbestäftlich, daß aus diefem Baum die Unsterklichkeitenahrung bereitet wird und er beist auch flom, d. i. etymologisch dassesse hort wie indis Soma, die heitigs Pflanze und der aus ihr bereitete Trant, das beschende himmelsnaß, der Wond selben, Erner wird berichtet, daß der Bogel, der auf diesem Baum sigt, die Gemen von ihm beradsschättlich je fallen ins Wasser des Winners, geraten von da aus in den Regen und werden dadunch auf die Gede verteilt.

Daneben gibt es die Anschauung, daß zwei Wögel auf bem Baume niften, einer von ihnen beigt die Samen ab und wirft fie berach, der andre lieft fie auf und freut fie auf. (Das führt dann ferner zu einer Doppelung der Baume.)

Daß troß ber tiefgebenden Berschiedenheit zwischen vedischer und bieser spatzoragfrischen Weltanschauung, troß der Unterschiede in Farbe und Stil der Darftellung sich das Bild beiderseits in so weitgebender Übereinstimmung beraussschien löst. sonn man nur mit Erstaumen bemerken.

Nicht minder muß es wundernehmen, daß wir ebenso klar, sa ausgestattet mit Motiven besonderer Ursprünglickeit einem ähnlichen Bild in dem andern Zweig iransicher überlieferung degegnen. In einem manichälichen Symmus<sup>2</sup>, desten Metrum K. E. Undreas erkannt bat, beist es:

Die leuchtende Sonne und der glangende Bollmond, fie leuchten und glangen vom Stamm biefes Baums. Die ftrahlenden Bögel bort freudig fich bruften. Es bruften fich Tauben und all(farbige)\* Pfauen.

Sier find, wie wir es von Bilbern ablefen konnten, auf bem Baum Sonne und Mond. Es ift feft wertvoll, daß dies mit Borten ausgefprocen wirb. Außerdem find noch Bögel ba, und baß Wögel auf bem Baum die Sonne ober ben Mond (und 2 Bacel feibes) bedeuten konnen, haben wir ebenfalls gefeben.

hieraber find gunachft ohne BogelgeftaltSonne unb Mont felber ba und aufferbem noch Bogel, bie in biefem Bufammenhang jebenfalls nicht als bie beiben himmelslichter gebacht find : Desgleichen, wenn Junter in feiner eingangs genannten Abhandlung, Die an Dies himnusfragment anknupft, richtig barlegt, bag ber Schwang bee Pfauen mit feinen fcillernben Mugen mnthologifch ben geffirnten Rachthimmel bebeutet, fo ift bas an biefer Stelle auch nicht gemußt. Es fommt nicht felten por, bag auf bem Baum, beffen fruchtetragenbe Krone ebemale bas geffirnte Rirmament bebeutete, ber Pfau bargeftellt ift, beffen Schweif ebenbasfelbe perfinnbilblicht. Es mag fein bag gwei Sinnbilber ju einem Bilb vereinigt werben, etwa auch ba, wo biefe Dinge noch ihr inneres leben haben: benn mir tonnen von biefer Bilberfprache feinen los giften Musbrud forbern, Erft recht aber tonnen mehrere Bilber ineinander geschoben werben, wenn bie vormalige nmthische Bebeutung ber Motive ge= fcmunben ift. - Bas aber ben Dfau betrifft, fo ift es mobl fo bak er urfprung: lich für fich allein ein Sinnbild mar, und ein anderes ber geftirnte Baum mit Connenabler und Mondvogel; und erft fefundar murben Baum und Pfau pereiniat.

Doch all biefe Sinngehalte aus dem tosmischen Naturmpthos liegen weit zurück binter dem manichissische Symnus, der mit diesen Bersen, wie ich annehme, wohl eine dichtersiche Schilderung des Lichtparadiese gab (kim "Kritistingslieb"), Salemann) und sich dazu der altüberkommenen, in der Phantasie noch lebenden Bilder bediente. Deren unverwöhliche Lebenden Thieber debenden Bilder bediente. Deren unverwöhliche Lebenden Thieber dem gerade badurch bezugt, daß sie auch dei so volligem Bandel der Lebensonsschausgan, wie sie der Manichäismus bedingt, wieder neu zur Annendum fommen.

<sup>1</sup> Danbidriftenrefte . . . aus Zurfan (hreg. v. F. B. R. Müller, Preuß. Uf. b. B. 1904)

D. 554. \* Das Bort "Farbe" ergangt von Junter Borter u. Sachen XII, 132.

## REGENKAMM UND HIMMELSRIND

VON M. WEYERSBERG UND H. LOMMEL

In vor- und frühgeschichtlichen Darstellungen und Ornamenten findet sich oftmals eine Figur, die rein aüselrich betrachtet ungefähr wei ein Kamm aussich.

Ihre Häufigkeit und Verbreitung sowie die Umgebungen, in denen sie vorkommt,
lassen annehmen, alst es nicht eine beleibige, zu Augleich dekoartiewen Zweis derhauden flächsiglineare Form ist, sondern zugleich ein Sim-Feichen von irgendwelcher symbolischer Bedeutung. Es ist dem auch schon mehrfach die Annahme ausgessprochen worden (s. S. 23). daß dieses, Kamm-Motty" die Bedeutung, Regen"

1 abe, jedoch ist das einstweilen nur eine Vermutung, die nicht hänfäglich gestutzien,

ist, weder durch einen genügenden Überblick über das vorliegende Material, noch
durch innere Gründe und äußere Zuemisse.

Wir brabsichtigen daher, im folgenden das Auftreten jenes Kamm-Zeichens und seiner figürlichen Abwandlungen, zunächt ohne Beimischung deutender Vermutungen, in seiner zeitlichen und räumlichen Verbreitung vorzuführen.

Indem wir bei Durchmusterung der Belege aus dem vorderasiatisch-europäischen Raum in die neue Welt und damit aus prähistorischen und althistorischen Kulturen zu noch fortlebenden primitiven Kulturen geleitet werden, tritt uns dort in Kulten und aus dem Worten der Eingeborenen der inhaltliche Sinn dieses Zeichens, bzw. nah verwandter Formen desselben als. Resen? 'ebendie netrezen.

Von da an handelt es sich nicht mehr um eine von uns in das stumme Zeichen hineingelegte Deutung, sondern darum, die an mehreren Stellen klar faßbare Bedeutung auch für die älteren, stummen Belege des Kammzeichens zu beweisen oder wahrscheinlich zu machen.

Eine Anzahl der "Kamm"-Darstellungen zeigt eine Bildung, die sich mehr oder weniger deutlich tierischen Formen annähert, sowie mancherlel Zusammenstellungen von Kamm und Tiergestalt. Auch dafür erhalten wir aus dem Munde von Primitiven eine Erklärung, die sich auf die sonstigen Belege übertragen läßt.

Dieses mythische Tier ist jedoch, besonders wenn es mit dem Kamm zu einer Einheit verbunden ist, oft zweiköpfig. Das gibt Anlaß, auch sonstige doppellebige, zweiköpfige Tierdarstellungen in unsere Untersuchung einzubeziehen. Über dieses mythische Doppeltier gibt uns aber kein lebendiger Mund irgendwelche Auskunft. Doch lassen sich einige wedische Texte namhaft machen, welche diese Vorstellung.



Zu nebenstehenden Abbildungen (gewidmet von M. Weyersberg)

Abb. 7, 2, 3, 4. Von innen bemalte Schalen, Susa I. Abb. 5, 6. Kamm-Motie aut einer Schale, Susa I. Abb. 7. Kamme-Motie auf einer Urst von Nebaesed. Abb. 8. Agsprüuche Hieroglybhe für Regen. Abb. 9. Kamm-Motie auf einer Henkthome aus Kultey. Abb. 10. Kamm-Motie auf einem Vasenfragment. Mokerijo Daro. Abb. 11. Kamm-Motie uuf einer Urne aus Tepe Grvss. Abb. 12. Vasenfragment. Mokerijo und einer Urne aus Tepe

bezeugen und gestatten, dieses doppelköpfige Tier, ähnlich wie das mit dem Regen-"Kamm" verbundene Tier, sei es ein- oder zweiköpfig, einem uralten Mythos einzuordnen.

A

Ausgrabungen in Susa, der Hauntstadt des alten Reiches Elam, haben in einer untersten und ältesten Schicht (... Susa I". 4. Jahrtausend v. Chr.) reiche Keramikfunde mit wohlerhaltener Bemalung ans Licht gebracht1. Von diesem vielförmigen Tongerat (Becher, Krater, Vasen usw.) sind hier für uns besonders die flachen, auf der Innenseite bemalten Vasen von Wichtigkeit. Auf diesen findet sich oftmals das "Kamm-Motiv" in mannigfachen Abwandlungen in die Gesamtbemalung der Schalen eingeordnet. Deren Mitte bilden meist kreuzförmige Ornamente, die vor sonstigen, vorwiegend linearen Mustern umgeben sind. Die Zwischenräume sind durch Kamm-Motive und andere geometrische Zeichen ausgefüllt (Abb. 1). Das Kamm-Zeichen steht bisweilen zwei oder mehrere Male, oft gruppenweise überein ander. Einmal finden sich abwechselnd zwei Kämme und drei Zickzacklinien, die strahlenartig von der kreisförmigen Mitte aus zum Rand verlaufen (Abb. 2). Ein mal wird die Mitte der Schale durch das Bild eines Frosches eingenommen, das rechtwinklig umrahmt, zwischen zwei Kammzeichen steht. In anderen Schüsselt erscheint der Kamm entweder von Wellenlinien unterstrichen oder in ihrer Nach barschaft (Abb. 3) 2.

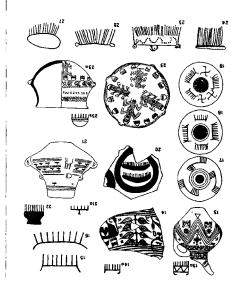
Alle diese Kamm-Figuren haben kleine Umbiegungen oder hörnerartige Haket an beiden Enden. Diese fehlen nur in einem Fall, wo das kammartige Zeicher dachförmig gebildet und bekrönt ist von Halbkreisen, aus denen Strahlen hervor brechen (Abb. 4).

Wir können in Susa I folgende Grundformen unterscheiden:

- a) Kamm mit breitem Rücken und Endhäkchen:
- b) Kamm mit hörnerartig zurückgebogenen Endhaken und mehr oder weniger starken Endzinken (Abb. 5). Diese Endzinken entsprechen formal den in eleicher Art zebildeten Beinen eines Geweihtieres in einer der Susa-Schalen.
- <sup>1</sup> E. Pottier: Mémoires de la Délégation en Perse, Bd. XIII, Paris 1972. Von den hier behandelten Grnamenten dieser "proto-elaminchen" Keramik geben kurzen Bericht und einige Abbildungen de Bedülkter so den Mitteilungen der Forschungsinstitutes für Kutternondelten Belandenbehaltet (1939). § 4. und Büterbechbeltet 16 (1939). § 19 § 2. a. 1. p. 19 § 2. a. p. 19 § 2. a.

## Zu nebenstehenden Abbildungen:

Alb. 12 Hrabelliums aus Kultys. Alb. 14 Vasstfragment, Belutschitten, Alb. 12, 16, Kamm-Meiter auf Gelfighen Schwinkerper. Alb. 17, 18, 19, 10 consisted our Troit, Alb. 20 Vasstfragment vom Trill Halef. Alb. 21. Geffigh aus Watterstienburg. Alb. 22. Kamm-Heite our sierer Bolitischer Belfigher. Alb. 23 Geffigh our Eberstald. Alb. 24. Kamm-Heite our einer Gesichtstures, Lindenwald. Alb. 25. Kamm-Meite our fewer Gesichtswere, Pater Jat. Alb. 16. Kamm-Meite our gestellertures, Amsterfield. Alb. 25. Kamm-Meite auf siere.



c) Kamm mit umgebogenen Endhaken und Zickzacklinien auf dem Kammrücken (Abb. 6).

Diese Endhäkchen sind für die Kammzeichen von Susa I charakteristisch. Sie machen den Eindruck von Hörnern und wirken manchmal wie Andeutungen von Köpfen, und an den gleichen Figuren finden sich oftmals die starken Endzinken. in denen (gemäß b) wohl Beine zu erkennen sind. Sonach sind diese Kammdarstellungen als eine durch weitgehende Stilisierung stark vereinfachte Darstellung1 eines Hörnertieres anzusehen. Diese Auffassung wird gestützt durch Gefäßfiguren aus Persien. Indien usw., die im folgenden vorgeführt werden.

Auf Urnen und Gefäß-Bruchstücken aus Tepe Givan und Nehavend in Persien aus dem 3. Jahrtausend v. Chr. kommt die Verschmelzung von Kamm und Tiergestalt vor (Abb. 7). Zum Unterschied von den Kämmen aus Susa I ist der Kamm-Rücken hier eingesenkt, und an Stelle der hörner- oder kopfartigen Ansätze stehen hier unverkennbare Vogelköpfe ("Vogel-Kamm"). Die Endzinken, die hier stets kräftig ausgeprägt sind, haben jedoch nichts, was an Vogelbeine erinnern könnte, sondern sind eher für Vorderbeine eines Vierfüßlers zu halten. Während das Kamm-Motiv in Susa, auch wenn es in Gruppen auftritt, stets eine gewisse Selbständigkeit behauptet, erfährt der Vogelkamm auf diesen späteren Urnen aus Persien eine Steigerung nach dem Ornamentalen hin. Er erscheint niemals allein. vielmehr sind zwei oder drei solcher Figuren, sich nach oben verjüngend, übereinander gesetzt. Dabei ist meist nur die unterste Figur vollständig ausgebildet. während die darüber getürmten, kleiner werdenden Vogelbilder in abgekürzten Formen auftreten, so daß auf der obersten Stufe öfters ein kleiner Vogel ohne Verbindung mit Zinken eines Kammes den Abschluß bildet (Abb. 11). Neben anderen Ornamenten in der Umgebung des Vogelkammes findet sich auf der Schulter dieser Urnen fast immer ein Wellenband als Abschluß2.

Eine Henkelkanne aus Kültepe, Kappadokien, vom Ende des 3. Jahrtausends v. Chr. (Abb. q und 13, 13a) zeigt eine Figur, die dem unter c genannten Typus der Susa-Kämme auffällig ähnlich ist. In den Zwischenräumen des breiten, mehrteiligen Zickzackbandes, das sich um den Vasenkörper legt, erscheinen in den oberen Feldern Kammerichen mit strichförmigem Rücken und nach oben aufsteigenden Umbiegungen. In der unteren Reihe steht das Kamm-Zeichen des Typus c von Susa I.

Den Kamm-Figuren in den oberen Feldern der Vase von Kültepe ähnelt auffallend eine solche Figur auf einem bemalten Scherben aus Belutschistan (3. Jahrtausend v. Chr.) (Abb. 14). Hier steht die Figur in doppelter Ausführung über dem Rücken eines Vierfüßlers. Links daneben ist ein Baum mit großen herzförmigen Blättern erkennbar, den Frankforts als den indischen Pippalabaum bestimmen

Fig. 9, No. 10.

möchte. Aus Belutschistan stammt ferner ein bemaltes Gefäßfragment, auf dem große blattartige Formen dargestellt sind, in denen Noetling die dort beimische Zwergpalme zu erkennen glaubt1. Zwischen den pflanzlichen Gebilden sind Vögel. und unterhalb des Vasenrandes steht ein Vogel über einem kammartigen Zeichen.

Ferner bieten bemalte Vasen und Gefäßscherben aus der Indus-Kultur von Mohen jo-Daro, deren Anfänge man bekanntlich ins 4. Jahrtausend v. Chr. datieren wollte\*, sehr deutliche Beispiele des Tier-Kammes. Der Kammrücken, nach dem Ende zu schmaler werdend, biegt halsförmig nach oben um und endet hier in Verdickungen oder Tierköpfen (Abb. 10). Unter den Variationen mutet außerordentlich seltsam eine Tierkamm-Figur an, die mit einer zweiten, darüberstehenden in enger Verbindung ist. Diese obere Figur zeigt statt der Kammzinken euteroder zitzenförmige Zacken, die von einem schraffierten Körper ausgehen (Abb. 12).

Außer den bisher gezeigten gemalten Kamm-Darstellungen finden sich auch solche in Ritztechnik, u. zw. auf dem Boden oder am unteren Teil steinzeitlicher Tongefäße Siebenbürgens (Abb. 15, 16)3.

Ähnlich sind die in zahlreichen Abwandlungen vorkommenden kammförmig gebildeten Tiere auf Tonwirteln von Troja II aus der Mitte des 3. Jahrtausends v. Chr. Auf mehreren Spinnwirteln hat der Kamm zwei Umbiegungen, die sich als Könfe auffassen lassen. Um den Mittelpunkt der Wirtel ist das Zeichen dreivier- oder auch sechsmal eingetragen. Manchmal steht es neben Hakenkreuzen (Abb. 17, 18, 10)4.

Auf dem Dach einer etruskischen Hütten-Urne ist ein Kammzeichen mit häkchenförmigen Umbiegungen reliefförmig angebracht (Bologna, Museo Civico). Reliefförmige Vogelkammzeichen aus Etrurien sind bei M. Hoernes, Urgeschichte der bildenden Kunst, S. 407 und 527, abgebildet,

Die Kamm-Darstellungen von Susa I. von denen wir ausgingen, hatten durch die an ihrem Ende befindlichen Häkchen Anlaß gegeben, zunächst den Formen nachzugehen, welche durch mehr oder weniger deutlich ausgeprägte Köpfe und andere Kennzeichen als Verbindungen von Kamm und Tierleib anzusehen sind. Im folgenden soll die Verbreitung von Kamm-Darstellungen ohne eine solche Verbindung mit tierischen Formen aufgezeigt werden<sup>5</sup>.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>Über die außerordentliche Vereinfachung der Formen durch starke Stilisierung auf den alt-susischen Vasenmalereien vgl. M. Weversberg: Bilderbuchblatt 10. S. 135. <sup>2</sup> G. Contenau und Ghirshman: Fouilles de Tepe Giyan, Serie Archéologique, Bd. III,

pl. X, Paris 1935. Ein Exemplar befindet sich im Frankfurter Museum für Kunstgewerbe. \* H. Frankfort: Archeology and the Sumerian Problem, University of Chicago Press, 1932:

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Fritz Noetling: Prähistorische Niederlassungen in Belutschistan, Zs. f. Ethnologie 1800. S. 104, Fig. 6.

John Marshall: Mohenio Daro, London 1931, pl. LXXXVII, 6; LXXXIX, 2; XCI, 13. 16. - Zwischen den unteren und oberen Schichten der dortigen Kulturreste ist wenig Unterschied in Stil und Technik der bemalten Keramik. Die hier besprochenen Stücke gehören nach Marshall einer mittleren Schicht an.

<sup>\*</sup> Hubert Schmidt: Tordos, Zs. f. Ethnologie, Berlin 1903, S. 438, Fig. 41, S. 459.

<sup>4</sup> H. Schliemann; Ilios Leipzig 1881. Tafelanbang Nr. 1013. - Außer den vereinzelt oder in Gruppen auftretenden Kämmen bilden Verschmelzungsformen mit Kreuz und Triskele einen weiteren Schmuck der trojanischen Spinnwirtel. - Diesem Kammkreuz ähnlich ist der Mittelteil der Innenbemalung einer Schale aus Cuzco, Südamerika; Original im Musée

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> Beide Typen nebeneinander finden sich in Belutschistan: ferner in Troia wie bereits erwähnt, neben kammförmig gebildeten Tieren Verschmelzungsformen von Kreuz und

Auf einem Scherben der Buntkeramik aus dem Tell Halaf. Nord-Mesopotamien, 4. Jahrtausend v. Chr., erkennt man zwei übereinanderstehende wolkenähnliche Zeichen mit daraus hervordringenden senkrechten Linien, die an die Zacken eines Kammes gemahnen (Abb. 20)1.

Auf einem weißfigurigen frühvorgeschichtlichen Gefäß aus Ägypten in der Berliner Sammlung sind nebeneinander ein Esel und ein Kammzeichen dargestellt. Bei dem aufrechtstehenden Esel glaubte Scharff früher\* einen nach oben gerichteten Schwanz zu erkennen. Deshalb und wegen anderer Merkmale, wie der langen Schnauze, war er der Meinung, daß es sich um das Seth-Tier handeles. In seiner zweiten Veröffentlichungs hat Scharff diese Meinung aufgegeben: der Esel ist (nach der sehr verblaßten Malerei) ohne Schwanz abgebildet. Das Kammzeichen, vor dem der Esel steht, erinnert an die Hieroglyphe für Regen, obwohl an Stelle des Zeichens ...Himmel", welches den Oberteil der Hieroglyphe .. Regen" bildet, nur eine waagerechte Linie steht. Die von dieser herabhängenden Zickzacklinien, die allerdings teilweise etwas verkümmert sind, vergleichen sich jedoch sehr gut mit den senkrechten Zickzacklinien der Hieroglyphe Regen. Unterhalb des Esels ist ein zweites Kammzeichen angebracht, diesmal in der Nachbarschaft von pflanzlichen Gehilden Der Innenrand des Rechers ist mit Zickzackmustern bemalt

Daß hier Esel- und Kammfigur nebeneinanderstehen, erinnert an ein aus Knochen geschnitztes Eselsfigürchen, welches in einem prädynastischen Grabe in El Mahasna mit einem Kamm zusammen gefunden wurde, als dessen ursprüngliche Bekrönung es anzusehen ist<sup>5</sup>. Von der Hieroglyphe "Regen" wird später, wenn wir zur inhaltlichen Deutung übergehen, noch die Rede sein.

Sodann ist eine Tonfigur der griechischen Abteilung des Louvre-Museums zu nennen. Die sehr bekannte und oftmals publizierte, angeblich aus einer böotischen Nekropole stammende Figur ist mit Ornamenten bemalt. Unterhalb des Halsbandes ist ein kammförmiges Gebilde (Abb. 22), darüber Wirbelmotive, auf den Armen Hakenkreuzes.

Kamm. Pektiforme Zeichen, z. T. in Verbindung mit anderen Elementen, stellte Breuil in nordspanischen Höhlen fest: vgl. Breuil. Obermaier. Verner: La Pileta. Monaco 1015. S. 54. - Unter den vielen schematischen Zeichen der iberischen Halbinsel sind mehrere kammförmig gebildete Tiere, s. Breuil: Les peintures rupestres schématiques de la Péninsule Iberique, Bd. 1-4, 1933-1935. Bd. 2, Fig. 8, S. 11: Fig. 3t. S. 123 und pl. XXXIV. pl, XL

- <sup>1</sup> M. von Oppenheim: Tell Halaf, Leipzig 1931. Taf. 53, Fig. 11.
- A, Scharff: Vorgeschichte zur Libyerfrage, Zs. f. ägypt. Sprach- u. Altertumskunde, Leipzig 1925, S. 17, 18. 3 Die ägyptische Hieroglyphe für den Gott Seth ist ein Esel mit aufrechtstehendem
- Schwanz. Dieses Schriftzeichen ist zugleich Determinativ für "Schreckliches und Unwetter". So aufgefaßt wurde also hier das Eselzeichen neben dem Kamm, wenn wir ihn im Sinne der Hieroglyphe "Regen" verstehen, ausgezeichnet passen,
- A. Scharff. Altertümer der Vor- und Frühgeschichte Ägyptens, Berlin 1931, Nr. 22391. Ayrton-Loat: Predynastic cemetery at El Mahasna, Taf. XII, 2. - Bei C. Wilke: Beitrag zur Heilkunde der indo-europäischen Vorzeit, Mannus, Bd. 7. S. 3. isteine Felszeichnung von Djebel Hetemar, Ägypten, Fußsohle und ein kammartiges Zeichen, abgebildet.
  - Morttz Hoernes: Urgeschichte der bildenden Kunst, Wien 1915, S. 65, Abb. 2

Ferner erscheint der Kamm als Ornament auf einigen neolithischen Gefäßen aus Mitteldeutschland sowie auf ostgermanischen Tongefäßen der frühen Eisenzeit1. Als für unseren Zusammenhang in Betracht kommend sei hier zunächst das neolithische Gefäß aus Walternienburg genannt (Abb. 21. 21a)2. Es ist mit zwei Reihen von Kamm-Motiven geschmückt, die von Zickzacklinien eingerahmt sind\$

Ein dem Walternienburger Zeichen ähnliches bietet ein steinzeitliches Fragment aus Salzmünde (Provinz Sachsen)4. Unter den neolithischen Gefäßen des Eberstadter Typus (Stichkeramik) fällt eines mit kreuzförmig angeordnetem Krötenbild auf der Unterseite des Gefäßbodens auf (Abb. 23, 23a, 23b)6. Diese Krötenfigur wird nach oben abgeschlossen durch rings um den Vasenbauch herumlaufende kammähnliche Figuren, die auffallend an das Ideogramm für Wolken und Regen der Pueblo-Indianer erinnern (s. im nächsten Abschnitt).

Die Kammfiguren auf Urnen aus Pommerellene sind größtenteils ziemlich getreue Nachahmungen von Kämmen, die zum Schmuck oder praktischen Gebrauch dienten (Abb. 24, 25). Etwas anders ist wiederum ein Kammzeichen auf der Gesichtsurne von Witoslav (Westpreußen)7, welches an die Zeichnungen auf der Tell-Halaf-Scherbe (Abb. 20) erinnert : es ist ein wolkenähnliches Gebilde aus dem senkrechte Linien herabfallen (Abb. 27). Der Kamm auf der Urne von Amalienfelde und Rheda\* zeigt ösenförmige Ansätze an beiden Enden des Kammrückens (Abb. 26)9.

Mit dem Vorkommen des Kamm-Motivs und seiner formalen Abwandlung wurde auch seine räumliche Verbreitung in den Altkulturen festgestellt. Dabei wiesen wir schon auf eine ähnliche bei den Pueblo-Indianern vorkommende Form hin. Indem wir uns dem Gebrauch solcher Zeichen bei Indianern zuwenden, erhalten wir Auskunft über die Bedeutung, die diese ihren Zeichen beilegen. Von da

- La Baume: Ostgermanische Tongefäße der frühen Eisenzeit, Ipek 1928, Taf. 1, Fig. 6; Taf ta S sa
- Niklasson: Studien über die Walternienburger Kultur, Sächs. Jahresbericht 13. 1925. Die Form dieses Kammzeichens mit dem kleinen Ansatz in der Mitte des Rückens er-
- innert C. Hentze an das chinesische Zeichen Yu für Regen, worauf später noch zurückzukommen sein wird 4 P. Grimm. Mitteilungen, Ipek 1930, S. 120, Abb. 6.
- . W. Bremer: Eberstadt, ein steinzeitliches Dorf der Wetterau, Prähistorische Zs. V. 1913. H. 3/4, S. 366, Abb. 26, Nr. 21,
- \* La Baume, a. a. O., Taf. 14, S. 54. 800-700 v. Chr.
- La Baume, a. a. O. und Olshausen: Zs. f. Ethnologie 1899. Bericht S. 131,
- \*La Baume, a. a. O., Taf. 1, Fig. 1 u. 6.
- Nur nebenbei erwähnen wir einen Bildstein mit eingravtertem Mammut, Haus- und Kamm-Motiv, Ausgang der älteren Steinzeit, abgebildet bei W. Gaerte: Urgeschichte Preu-Bens, Königsberg 1929, S. 5. - Ein kammahnliches Zeichen mit nach unten weisenden Umbiegungen an den Kammenden auf den Felsgravierungen am Onega-Sce: W. Raudonikas: Les gravutes rupestres des bords du lac Onega et de la mer blanche, Moskou, Leningrad 1936. Taf. 68.

aus und von den Angaben anderer primitiver Völker lassen sich Schlüsse ziehen auf die Bedeutung der bisher besprochenen Darstellungen.

Von den Schuschwap, Britisch-Columbien, berichtet J. Teit: Wenn nach längerem kalten oder trockenem Wetter das Volls sich nach mildem Wetter oder Regen sehnte, so bemalte ein Schamane, dessen Schutzgeist der Regen war, sein Gesicht, indem er mit roter Farbe eine waagerechte Linie über den oberen Stirnrand zog, von der aus mehrere senkrechte Linien bis zu den Augenbrauen herabgeführt urwden. Rote Punkte estreckten sich über die unter Gesichtshältet. Oder man beschränkte sich auf eine waagerechte Linie über die Stirn und Punkte auf dem Gesicht. Diese Gesichtsbemalung, die Regen darstellen soll, ist kanm-formig (Abb. 34). So bemalt verläßt der Schamane sein Haus, geht im Kreise mit der Sonne und singt seinen Regenegang, "Mein Schutzgeist will und ie Erde gehen, bis er Regen antrifft oder mildes Wetter, und er wird es hierher bringen." Dann spricht er würgtr. "Wenn mein Schutzgeist den Regen schnellf indet, wird es wahr-scheidlich morgen regnen, wenn er ihn nicht rasch findet, wird der Regen noch 2 oder 3 Tage ausbelbehen."

Der Pueblo-Stamm der Honi oder sog. Mogui-Indianer von Arizona gehört zu den wenigen Stämmen, bei welchen sich ein altes Ritual erhalten hat, das augenscheinlich keine Umänderungen durch die christliche Religion erfahren hat. Aus ihren vielfältigen Riten berücksichtigen wir nur das Flöten-Ritual, das der Hervorbringung von Regen und dem Wachstum des Korns dient, und das allein schon so umständlich ist, daß wir davon nur dieienigen Begehungen berausgreifen, die sich am ausdrücklichsten auf die Regenbereitung beziehen und bei denen das Regen-Kamm-Motiv Verwendung findet2. Es wird z. B. ein Altar hergestellt, dessen Rückwandauszwei aufrechtstehenden Brettern besteht, die durch ein Ouerholz verbunden sind. Diese Bretter sind mit ie fünf Wolken-Regen-Symbolen bemalt. Während solche Symbole im allgemeinen eine oder mehrere Bogen (= Wolken) mit davon ausgehenden senkrechten Linien (= Regen) zeigen (Abb. 28-31), sind sie hier stufenförmig überhaut, wobei die Stufen Wolkenschichten bedeuten. Von dem die Bretter verbindenden Ouerholz hängen zickzackförmig geschnitzte Bretter herab. die Blitze darstellen sollen. Vor dem Altar befinden sich geschnitzte Vogelbilder sowie Figurinen, deren eine drei stufenförmige Wolkensymbole als Kopfschmuck trägt. Zu den wichtigsten Altargeräten gehört ein mit Regen- und Mais-Symbolen bemaltes Holzgefäß, in welchem ein Maiskolben steckt. Das Regenzeichen ist hier nicht in der üblichen Weise mit Wolkenbogen, sondern als einfacher Kamm mit Griff dargestellt (Abb. 32). Bei dem Umzug, mit dem die Regenzeremonie vollzogen wird, spritzt das Oberhaupt der Teilnehmer mit geweihtem Mehl eine Linie und darunter drei Wolken-Regen-Symbole auf den Erdboden. Die senkrechten Linien, die den fallenden Regen bedeuten sollen, bilden, besonders wenn sie in grö-Berer Zahl auftreten, deutlich eine Kammfigur. Auf diese Figur werden von jugendlichen Teilnehmern Gaben geworfen, die der Priester aufhebt und sorgsam auf die von ihm gezeichnete Wolken-Regen-Figur legt. Bei dem Umzug wird mehrere Male angebalten an weiteren Stellen, die von dem Häuptling ebenfalls durch solche mit Mehl ausgehührte Zeichnungen bestimmt wurden, in demen das kammähnliche Wolken-Regen-Zeichen stets wiederkehrt. Dabei werden die kurz geschilderten Vollziehunen wiederholt.

Ebensoche Flötenzeremonien spielten sich in Pueblo Walpi ab. Auf dem Dach des sog, Flötenkauses, in dem die symbolischen Handlungen vorgenommen wurden, sind nach den vier Himmelsrichtungen vier Bretter mit dem Wolken-Regen-Symbol in gelb (Norden, grün (Westen), rot (Süden) und weiß (Osten) angebracht<sup>1</sup>). Doch die bildliche Darstellung des Wolken-Regen-Symbols genügte nicht, auch als Pantomine wurde das Fallen des Regens aufgeführt. Dabei tuscht der Priester seinen



Abb. 28, 29, 30, 31. Wolken-Regenzeichen der Hopi-Indianer Abb. 32. Kamm-Moliv als Regen-Symbol ouf einem Holigefäß der Hopi-Indianer Abb. 33. Hesen-Zeichen der Ölikus-Indianer

Wedel in eine Medizin und spritzt die Flüssigkeit nach den sechs Kardinalpunktent, als Symbol daffür, daß man von den Gottheiten der 6 Richtungen die Verlehung von Feuchtigkeit erwünscht. Ein anderes Mal besprengt der Priester ein mit farbigem Sand gezeichnetes Wolken-Regen-Bild, oder er bläst eine große Rauchwolke auf den Altra, und daß Regenwolken erscheinen mögen. Zugleich werden Wassertiere (Früsche, Kaulçuappen) zur Schau gestellt als Symbole der Feuchtigkeit, die der erhoftler Rezen bringen soll.

Auch auf einer Zeichnung der Hopi-Indianer finden sich Wolken-Regen-Symbole, u. zw. in Zusammenhang mit der Darstellung des Kormanblens, einer heiligen Handlung, die zugleich für die Fruchtbarkeit der Felder durch Regen sorgen soll. Diese Zeremonie wird von Katcinas ausgeführt, übernatürlichen Wesen, die durch maskentragende Menschen oder in Stellvertretung derselben durch Hokpuppen dargestellt werden. Auf den Masken der Katcinas ist, wie auch die Zeichnungen erkennen lassen, vielfach das Wolken-Regen-Symbol aufgemalt. Die Mahlvorrichtung, die sie umstehen, befindet sich auf einem Untersatz von Brettern, auf denen Vögel und Wolken-Regen-Symbole in kammförmiger Bildung angebracht sind!

- <sup>1</sup> Reihenfolge nach Fewkes.
- Norden, Osten, Süden, Westen, Zenit, Nadir,
- <sup>3</sup> I. W. Fewkes: Hopi Katcinas, 21. Ann. Report, Bur. of American Ethn., Washington 1903. S. 93. Taf. XXXII.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> J. Teit: The Shuswap, Memoirs of the American Museum of Natural History, Leiden, New York 1000, Part. VII, Vol. II, S. 449, Fig. 253; S. 601.

<sup>\*1.</sup> W. Fewkes: Tusayan flute and snake ceremonies, 19. Ann. Report, Bur. of American Ethn., Washington 190c, S. 963.

Zu erwähnen ist ferner, daß das Regenzeichen der Ojibwa-Indianer im Nordwesten der Vereinigten Staaten aus einem Bogen mit herabhängenden Zickzacklinien besteht (Abb. 3318.

Wir fügen bei, was uns sonst noch an Kamm- und ähnlichen Zeichen aus indianischem Bereich bekannt ist und überlassen Spezialkennern die Vervollständigung unserer Aufzählung.

An einem Tongefäß aus Ost-Tennessee sind die beiden Henkel durch eine Froschfügur gebildet; zwischen den Henkeln ist ein Kamm-Motiv in Relitefachnik<sup>3</sup>. Auf einem der Felsen von Owens Valley erscheint ein kammförmiges Zeichen in Verbindung mit Radsymbolen<sup>4</sup>. Auf einer Felsgravierung im Arizona-Gebiet bei Woods Ranch befindet sich neben Spiralen, von denen Zickzacklinien ausgehen, ein kleines Wolkensymbol<sup>4</sup>.

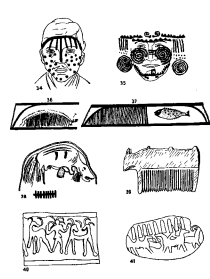
Diesen Darstellungen darf man unbedenklich dieselbe Bedeutung zusprechen, wie sie bei den ähnlichen, in lebendigem Gebrauch beobachteten Zeichen bekannt ist. Auf der Insel Palau, Mikronesien, finden sich Kamm-Darstellungen, deren Bedeutung als Regen-Zeichen bezeugt ist. Im Giebel eines Männerhauses ist eine

- Lumholtz: Unknown Mexico, Bd. 1, S. 356.
   Garrik Mallary: Picture writing of the American Indians, 10. Ann. Report Bur. of American
- rican Ethn., Washington 1893, S. 701, Fig. 1147.

  \*W H Holmes: Aboriginal Pottery of the Eastern United States, 20, Ann. Report. Bur.
- of American Ethn., Washington 1898/99, S. 180,
  Garrik Mallary, a. a. O., Taf. 11, S. 61.
- \*I. W. Fewkes, Archeological Expedition to Arizona, 17. Ann. Report, Bur. of American Ethn., Washington 1805/96, S. 527, Abb. Taf. XCIII, S. 545.

## Zu nebenstehenden Abbildungen:

Abb. 34, Cesichistatasuirung eines Schuschungb, Br.-Columbien. Abb. 35, Cesichibtomalung der Göttin der westlichen Wohren, Mexiko. Abb. 36, 37. Regen-Symbole auf dem Giebel eines Mannerhauses in Palau. Abb. 38. Felimaleris, Rouswille Distriki, Sädafrika. Abb. 39. Agybtucher Holzhamm in Form der Haithor-Kuh<sub>g</sub>. Abb. 40. Siegelsylinder, Susa. Abb. 41. Flachsteller, Siegel. Susa.



Bildergeschichte dargestellt, deren Inhalt der Aufstieg in die höchste Regiot het himmels durch eine vorlagehende Stufen ist. In einer unteren Schicht sicht der rote Baum des Gottes der Regenböen, Boi genannt. Auf der dritten Ba,he ist Boi als Regenböen gen der Form des Kamm-Mödive dargestellt (Abb. 56). In der sechsten Schicht herrscht furchtbarer Regen, der durch ein kammförniges Zeicht verbildlicht eist, daneben ein Fisch als Regenbinger (Abb. 37). Eine Malerei auf einem anderen Männerhaus stellt den Himmel als eine Frau dar, die einem viel Bogen bildet (Abhild) der ägsprüschen Himmelsgöttin Nut, nur viel prtmitten, Von dieser Figur gehen senkrechte Striche nach unten, die den Regen bedeuten; danunter der Biltz in mitten von wei Donnerent.

Zwar nicht als Bild, sondern als gegenständliche Darstellung ist eine kammartige Form gehrändlich bei einem Vegetationszauber auf Mabuiak (Insel Pulu in Melanesien). Bei diesem Fest werden zur Erlangung einer guten Ernte die Felder untanzt und Figuren, die segnesreiche Geister darstellen (Madub), auf den Feldern aufgestellt, außerdem ein Torbogen aus Bambus errichtet, an dem Fransen von herabhängenden Blättern angebracht werden. Dieses Gertist würde im bildlicher Darstellung als Kamm-Motiv erscheinen. Der Torbogen soll nach haghe der Eingeborenen wie A. C. Haddon berichtet, den Regenbogen, die herabhängenden Blätter den Regen darstellen. Außer diese gegenständlichen Darstellung erscheint auf der Zeichnung eines Mabuiak-Mannes ein Wolken-Regenbild in Form eines Kamm-Motivs. Ein breites, horizontales Band soll eine Wolke darstellen. Die davon ausgehenden feinen vertikalen Linien bedeuten Regen. Zwischen den senk-rechten Linien hängen zweik kräftig gezeichnete spitze Zacken, von den Eingeboren en als Wasserrohren bezeichnet. An einer Röhre hängt eine Schildkröte, die zweite steht in Verbindung mit kleinen Köpfen (Geistetz).

Auf der Frobenius-Expedition in Süd- und Südwest-Afrikat wurden Mambunda und Barotse sowie Hottentotten und Bastarde aufgefordert, ihre Verstellung von Regen zeichnerisch zu Papier zu bringen. Ihre Zeichnungen erinnern an mehrere der von uns gezeigten Formen des Kamm-Motivs Eine dieser Zeichnungen, auf der üb Earstellung von Wolken und Regen etwa an laufende Tiere denken lassen könnte, vermag uns allenfalls das Übergehen des Regen-Eindrucks in mythische Tiervorstellungen, die in Afrika beimisch sind, zu veranschaußichen

Auf afrikanischen Felsbildern nämlich und in mündlichen Aussagenafrikanischer Eingeborners stehen Regen-Kamm und Glaubenvorstellungen über das Entstehen und mögliche Bewirken von Regen in Zusammenhang mit Mythen von Regentieren. Ein sichafrikanisches Felsbild (Abb. 38) zeigt ein Regen-Rind, über ihm einen Bogen und unter ihm ein Doppel-Ramm-Zeichen. Die von den Buschleuten dazugegebene Erklärung lautett "She rains-witt the rainhow over her". Die

<sup>1</sup> A. Krämer: Palau, Hamburg 1929, IV. Teilbd., S. 248 und V. Teilbd., Taf. 13; sowie V. Teilbd., Taf. 26c und S. 77.

A. C. Haddon: Reports of the Cambridge Anthropological Expedition to Torres streets, Cambridge 1904, 5. Bd., S. 346.

A. C. Haddon, a. a. O., S. 357, Abb. Fig. 75.

DIAFE IX, 1928 -1930. Zeichnungen im Besitz des Afrika-Archivs, Frankfurt a. M.

Stow and Bleek, Rockpaintings of South Africa, London 1930, Taf. 34.

Kämme unter dem Rind sind also Regendarstellungen. Durch diese von Einbeimischen gegeben Erklärung finden gehorten Erklärung finden Felbäld die Deutung eines amerikanischen Forschers ihre Bestätigung. Eine Felsmäderie der Kap-Provinz setzt tranzende Menschen. Über ihnen läuft in einiger Entferung eine wangerechte Linie, von der senkrechte Striche herabfallen. N. C. Nelson sicht in der Darstellung einen Wangemehaner mit Recentermänien.

Und so wenden wir denn diese Deutung auch an auf das Kamm-Zeichen, das sich neben Spiralfiguren hinter dem Vorderbein eines Hörnertieres auf einer Gravierung bei Taghtani-Süd im Sahara-Atlas findet. Wir fügen bei, daß auch sonst das Kamm-Zeichen auf Felsbildern nicht selten ist. So in Portugiesisch-Ostafrika' und in Australien in Kurrekapinnya Sookage Wall, Avers Rangest,



Abb. 42-48. Chinesische Zeichen für Regen Abb. 40. Malerei auf einem Gefäß der Chia-Periode

Eine der schlagendsten Deutungen des Kammzeichens bietet nun weiter die Ägyptische Hieroglyphe, Regeen". Es liegt ja im Wesen der Schrift, daß deren Zeichen ihren Inhalt als eine feststehende und anerkannte Bedeutung aussprechen, die somit dem subjektiven Meinen und Deuten entrückt ist. Und zwar sind die ältesten Stufen einer Begriffs- und Bilderschrift der Übergang vom symbolischen Ausdruck zur Bestgeligten Anwendung des Zeichens, daher kann Bilderschrift dazu hellen, rückschließend symbolische Zeichen, die noch nicht zur Schrift geworden sind lesbar zu machen.

Das altigyptische Schriftzeichen "Regen" ist zusammengesetzt aus einem oberen Teil, der für sich allein "Himmel" bedeutet, und Weilenlinien, welche waagerecht liegend "Wasser" bedeuten, jedoch senkrecht stehend unter das Zeichen "Himmel" gesetzt, das von ihm herabfallende Wasser (Abb. 8) Die Weilenform bei Darstellung des Wassers ist die Besonderheit des ägyptischen Zeichens für Regen gegenbber den meisten Kammfüguren und erscheint ebenso auf dem vom uns angeführten ägyptischen Vasenbild, das noch nicht der Schriftzeit angebört. Ebenfalls zickzeit/dermier Wasserlinien stellten wir im Recensymbol der Glübwa-Indianer fest.

L. Frobenius, Hadschra Maktuba, München 1928, Taf XV
 Breutl, Obermaier, Verner: La Pileta, Monaco 1915, S. 54.

Paideoma

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> N. C. Nelson, South Africa Rockpictures, American Mus. of Nat. History, New York 1937, Vol. XL, S. 653, Abb. S. 660-

J. Dennant, Recent Corals from the South Australian and Victorian Coasts, Royal Society of South Australia, Bd. XXVIII, Teil III, S. 201, Taf. XIV u. XVI.

In gleichem Sinn ist hier das alt-chinesische Schriftzeichen Yü = Regen (Abb. 42-49) zu nennen. Es ist zusammengesetzt aus einem oberen Querstrich (Himmel) und einer Bügelform (Wolken), von der ein senkrechter Mittelstrich mit kurzen horizontalen Linien ausgeht (Wasser, Regen. - Abb. 42, 43). Bei einigen der ältesten Zeichen finden sich jedoch statt der horizontalen Linjen senkrechte einfache Striche (Yin-Dynastie) (Abb. 44-46) oder senkrechte Wellenlinien und Punktreihen (Gu - Wen) (Abb. 47, 48), wodurch diese Formen dem Kamm-Zeichen näherstehen 1

Dabei ist bemerkenswert, daß das alte Zeichen für Yü = Regen in der Nachbarschaft einer weiblichen Figur in gespreizter Haltung auf einem Gefäß der Chia-Periode (spätes Neolithikum) vorkommt (Abb. 40). Hentze sieht in dieser Figur. die in Verbindung mit dem Yü-Zeichen steht, eine regenspendende Gottheit\*, Im Anschluß daran seien noch einige Beispiele der Verbindung einer weiblichen Figur mit dem Kamm-Motiv genannt, dessen Deutung als Regenzeichen in diesen Fällen jedoch hypothetisch ist und wesentlich auf den vorangegangenen Darlegungen beruht.

Ein Kamm mit weiblicher Figur in Spreizstellung, Wagalla, Ostafrika\*; auf einigen babylonischen Sigelzylindern ist die unbekleidete Göttin Zirbanit dargestellt, auf einem kammartigen Untersatz stehend4. Auf einer Sandsteinform aus Ninive, Original im Britischen Museum, die Damonin Lamastu in Schrittstellung auf einem Schiff: von ihrem rechten Arm hängt an einer Schnur ein kammähnliches Zeichen herabs; eine babylonische Amulett-Tafel (Berlin, Staatl. Museen, Vorderasiatische Abtlg.) mit der Dämonin Lamastu, neben ihr ein Kamın-Zeichen.

Die Aufzählung von Belegen für die Regenbedeutung des Kamm-Zeichens schließen wir ab mit Erwähnungen eines Bauernkalenders aus der Steiermarke, in dem das Regenzeichen durch eine Kamm-Figur gegeben ist. Die Herkunft dieses vereinzelten späten Belegs aufzuklären, muß freilich einem Kenner deutscher Volkskunde überlassen bleiben.

Die Regen-Bedeutung des Kamm-Zeichens ist somit reichlich bezeugt aus Nordamerika und Südafrika: hinzu treten ähnliche Formen in den altägyptischen und altchinesischen Schriftzeichen für Regen. Die Annahme dieser Bedeutung auch bei anderen Belegen des Kamm-Zeichens, vorzüglich bei denen auf vor- und frühgeschichtlicher Keramik, wird dadurch unterstützt, daß diese vielfach mit sonstigen Zeichen verbunden sind, welche als Symbole für Wasser bekannt sind; Zickzackund Wellen-Linien, Spiralen, Pflanzenwuchs und - besonders deutlich - Wasser-

<sup>1</sup>C. Hentze: Methodologisches zur Untersuchung altchinesischer Schriftzeichen, Sinica, Sonderheft, Ig. 1934. Frankfurt a. M., S. 42.

tieren. Wir befinden uns bei Anerkenntnis dieser Deutung in Übereinstimmung mit anderen Forschern, die schon früher in bezug auf einzelne dieser Zeichen oder Gruppen von solchen diese Deutung ausgesprochen haben1.

Vielfach war uns das Kamm-Motiv in Verschmelzung mit tierischen Formen begegnet, u. zw. war das gerade in einer Anzahl der ältesten Belege in Asien und Europa der Fall. Bei dem Versuch, diese eigentümliche Erscheinung aufzuklären. drängt sich sogleich als möglicher Vergleichspunkt die Tatsache auf, daß in Afrika das Kamm-Motiv zwar nicht in enger Vereinigung mit Tierformen, aber mehrfach in Nachbarschaft von Rinder-Figuren erscheint, während in Amerika eine derartige Zusammenstellung fehlt.

Wir müssen bei dieser Untersuchung allerdings die Frage nach der Bedeutung der oben erwähnten Vogelköpfe auf sich beruhen lassen. Wir halten uns vielmehr daran, daß auch auf den elamischen Darstellungen, die den Vogelkopf zeigen, die Teile der Figur, welche für Beine gehalten werden müssen, in Übereinstimmung mit allen anderen verwandten Formen Vorderbeine eines Vierfüßlers sind. In einem Großteil der sonstigen Darstellungen finden sich, wie im ersten Abschnitt dargelegt wurde, zwar keine voll ausgebildeten Köpfe, sondern nur verkümmerte Andeutungen von solchen, häkchenförmige Ansätze, die mehrfach so nach hinten abgebogen sind, daß sie an Hörner erinnern. Es scheint, daß dabei die Andeutung eines Hornes das einzige ist, was bei der stillisierenden Formvereinfachung als Rest der Darstellung eines Kopfes übriggeblieben ist\*.

Für das Verständnis dieser Verbindung von Tier und Kamm ist nun besonders wertvoll ein altägyptischer Holzkamm3, der die Gestalt einer Kuh in Reliefform hat, von deren Bauch gehen die Zinken des Kammes aus, beiderseits eingefaßt durch die Vorder- und Hinterbeine (Abb. 30). Man hat diese Kuh zweifellos richtig als Hathor-Kuh aufgefaßt. Hathor aber ist die Himmelsgöttin. Wenn wir dem Kamm auch hier die im vorigen Abschnitt nachgewiesene Bedeutung Regen zuerkennen, so ergibt sich vollkommen sinngemäß die Bedeutung des vom Himmel niederfallenden, von der Himmelsgöttin gespendeten Regens. Zwar ist kein Grund, diesem Kamm, als ob er etwa nur Votivgabe gewesen ware, eine lediglich symbolische Bedeutung zuzuschreiben; er wird wohl Gebrauchsgegenstand gewesen, seine Ausgestaltung zur Kuh als Zierform angewandt sein. Aber solche Zierformen werden nicht willkürlich erfunden, sondern setzen alte Motive von ursprünglichem Sinngehalt fort.

1 W. Gaerte: Das Weltbild in der Proto-Elamischen Kultur, Anthropos XIV-XV, 1919/20, S. I. - C. Hentze, a. a. O. - H. Kühn: Nachwort zu C. Hentze, Mytheset Symboles lunaires, Anvers. 1032. S. 244. - L. Siret: Questions de Chronologie et d'Ethnographie Iberiques.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>C. Hentze: Frühchinesische Bronze- und Kultdarstellungen, Antwerpen 1937, S. 108, Abb. 83, ferner Taf. XII sowie S. 105.

<sup>\*</sup> E. v. Sydow: Kunst der Naturvölker, Berlin 1923, Taf. 151.

<sup>4</sup> H. Ward: Seal cylinders of Western Asia, Washington 1919, S. 172, Abb. 459 u. 461. D. Opitz: Altorientalische Gußformen, Berlin 1933, Taf. X, 26.

<sup>•</sup> Graz 1936.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Solche weitgehenden Abkürzungs- und Verkümmerungsformen treten in der Ornamentik der proto-elamischen Gefäßkunst vielfach auf. Vgl. M. Weyersberg: Bilderbuchblatt 10 (1037), S. 135.

F. Winter: Kamme aller Zeiten, Leipzig 1906, Taf. VII, 17.

Nun erinnern wir weiter daran, daß auch in der Mythologie anderer Völker die Himmelsgottheit als Kuh vorgestellt wird (Ischtar) und daß in anderen Fällen das Rind als Urheber des Regens eine mythische Gestalt der Wolke ist. Das ist z. B. in Südafrika der Fall. Ein Felsbild, aus dem das hervorgeht, haben wir schon behandelt (Abb. 38). Ein anderes, in der Mangolong-Grotte in den Maluti-Bergen. zeigt eine Wasserkuh, die von Buschmännern geführt wird, unter denen sich zwei Zauberer befinden. Die Buschleute des Kaplandes erklären dieses Bild mit ihrem Glauben, daß dort, wo das Regenrind geht, Regen fallen werde, und daß die dargestellten Männer es möglichst weit führen wollen, damit Regen über eine große Strecke Landes komme 1. Frobenius nimmt an, daß in älterer Zeit, wenn der Regen ausblieb, ein Wasserbulle gefangen und irgendwie geweiht worden, und daß an die Stelle eines alten Rituals später die bildliche Darstellung getreten sei?. Auch sonst finden sich Regentiere mit Hörnern abgebildet\*. Aus Buschmann-Erzählungen. die von Wielligh gesammelt und von Dr. Vedder, Okahandia, übersetzt sinde, geht hervor, daß mit Opferung eines Regenrindes Regen hervorgerufen werden sollte. Außerdem ist da vom mythischen Regen-Stier die Rede. Einmal heißt es: er blies dichte Nebel aus seinen Nüstern und machte dichte schwarze Regenwolken, aus denen ein Platzregen fiel. Der Regen-Stier ist zahm, wenn man ihn nicht böse macht, und kann sich in eine Kuh verwandeln; dann kann man von ihrer Milch trinken. Regen als Milch und die Geschlechts-Verwandlung des Regen-Rindes sind sehr beachtenswerte altmythologische Züge.

M WEVERSBERG UND H. LOMMEL

Die für Ägypten und Südafrika sich ergebende Erklärung der Zusammenstellung oder Verbindung von Rind- und Regenzeichen kann, ja sie muß übertragen werden auf die Fälle, wo Kamm und Tierleib verschmolzen sind, wo wir aber keine daneben bestehende mythologische Überlieferung besitzen. Wir fassen also diejenigen Kamm-Darstellungen, an denen Andeutungen tierischer Körperteile (Köpfe, Beine) sind, als Symbole eines Himmels- oder Regen- (bzw. Wolken-) Tieres mit dem von diesem Wesen gespendeten Regen auf.

Wenn nun dieses Himmels-Tier in den meisten Darstellungen insofern doppelseitig gestaltet ist, als die Kamm-Figur beiderseits mit einem, wenn auch nur angedeuteten Kopf versehen ist, so besteht an sich die Möglichkeit, daß dies die nur ornamentale Ausgestaltung zu einer symmetrischen Figur sei. Doch zeigt die erwähnte ägyptische Kamm-Kuh, daß eine solche doppelseitige Bildung sich nicht von selbst ergibt, und der weitere Überblick über die vorhandenen zweiköpfigen Tiergestalten wird es als glaubhaft erscheinen lassen, daß auch diese Bildungsweise von symbolischer Bedeutung ist. Das geht zwar nicht aus den einzelnen Stücken hervor, die wir zunächst namhaft machen, wird sich aber im folgenden hewähren

<sup>1</sup> I. M. Orpen: A glimpse into the mythology of the Maluti-Bushman. Cape Monthly Magazine, Vol. LX, 1874, No. 40. Vgl. L. Frobenius: Madsimu Dsangara, Bd. 2, S. 22f., Fig. 4.

- <sup>3</sup> L. Frobenius: Madsimu Dsangara, Berlin 1931, S. 33 1 Stow and Bleek: Rockpaintings, South Africa, London 1030.
- 4 Unveröffentlicht im Afrika-Archiv vorliegend.

In der ägyptischen Abteilung der Berliner Staatl, Museen befinden sich Kämme aus Holz und Elfenbein aus früh-vorgeschichtlicher Zeit, die von zwei Tieren (Vögel. Hörnertiere) oder von Hörnertierkönfen bekrönt sind. Ferner aus mittel- bis spätgeschichtlicher Zeit ein kurz-zinkiger Kamm mit zwei Vögeln1, die auf der dachförmigen Kamm-Platte gegenemander gerichtet sind. Das Vogelgefieder trägt auf beiden Seiten Zickzacklinien, und auch über die Kamm-Platte läuft eine horizontale Zickzackreihe<sup>2</sup>. Die Verbindung solcher Linien, die meist als Wasserlinien zu verstehen sind, mit dem Kamm-Motiv ist uns schon mehrfach begegnet. Ferner gibt es Kämme in Verbindung mit zwei Tieren oder zwei Tierköpfen in Deutschlands: ein Kamm mit zwei Vögeln aus Krainbach (6,-7, Jahrhundert n. Chr.): ein Kamm aus Ostbirk, Jütland4 (Bronzezeit), von zwei Vögeln bekrönt. Auf dem











Abb. 50. Doppeltier au feinem steinernenGußherd aus Assur. Abb. 51. Doppeltier au feinem Gußherd aus Abu Habba, Babylonien. Abb, 52. Doppeltier au f einem steinernen Gußherd aus Thyateira. Abb. 53, Doppeltierauf einem steinernen Gußherd, Assyrien. Abb 54. Goldamulett in Form eines Doppeltiers aus dem Grabe der Schubad

Vogelgefieder sind Zickzacklinien, desgleichen ist der Kamm-Rücken mit Zickzacklinien geschmückt. Ein Knochenkamm der Nutka, Nordwestamerikas, ist von zwei vogelähnlichen Tierköpfen überhöht. Wir begnügen uns hier mit Nennung dieser wenigen Beispiele. Besonders bekannt ist der neolithische Knochenkamm aus Gullrum, Gotlande; Menghin vergleicht ihn mit dem Susa-Kamm, Typus ct. Der Kamm-Rücken endet an einer Seite in einem Tierkopf, an der anderen Seite ist eine Menschenmaske. Über den Kamm-Rücken laufen Zickzacklinien.

Wenn wir der Bedeutung der Doppelköpfigkeit des Kamm-Zeichens, auch ohne sie vollständig aufhellen zu können, nahekommen wollen, so müssen wir weiterhin auch andere Darstellungen von Doppeltieren berücksichtigen, auch solche, bei denen der Kamm nur mangelhaft ausgebildet oder undeutlich ist. Da hierbei aber eine gewisse Beschränkung geboten ist, berücksichtigen wir im Hinblick auf die mit

- <sup>1</sup> Die bezüglich der proto-elamischen Vogelkämme gemachte Bemerkung, daß wir über die Bedeutung der Vogelgestalten keinerlei Vermutung aufstellen, gilt auch hier.
- A. Scharff: Altertümer der Vor- und Frühgeschichte Ägyptens, Berlin 1931, Taf. 32 \* W. Schmidt: Die prähistorische Forschung in Inner-Österreich, Prähistorische Zs. 1911. Bd III I n 2 Heft
  - \* Ebert: Reallexikon der Vorgeschichte, Bd. q. Taf. 137.
  - Original im Völkerkunde-Museum, Berlin.
- \* Ebert: Reallexikon der Vorgeschichte, Bd. 4b. Taf. 184.

Hörnern (oder Andeutungen davon) versehenen proto-elamischen Kamm-Formen. von denen wir ausgegangen sind, sowie im Hinblick auf einen folgenden Vergleichspunkt, nur gehörnte Doppeltiere u. zw. vor allem Rinder und Gazellen.

Da sind zunächst Gußformen aus Assur, aus dem 3.-2. Jahrtausend v. Chr. zu erwähnen1. Auf diesen steinernen Gußherden findet sich außer Hörnertieren. figürlicher und geometrischer Ornamentik ein Doppeltier (Abb. 50), eine Verschmelzung von Hörnertier und Kamm. Sodann auf einer habylonischen Form des 3. Jahrtausends v. Chr. ebenfalls ein kammförmiges Doppeltier (Abb. 51), Britisches Museum, London: es hat gerade Hörner, und auf dem Rücken der Figur befindet sich eine Öse zum Aufhängen. Diesen beiden gegenüber zeigt gewisse Abweichungen eine Gußform aus Thyateira (Kleinasien) etwa um 2000 v. Chr., ein Doppeltjer mit je vier geraden Hörnern (Original Louvre-Museum). Der Tierkörper ist hier in vier Etagen gegliedert. D. Opitz sieht darin eine Stilisierung des babylonischen Zottenkleides (Abb. 52)2. Ein Doppeltier, naturalistisch gebildet. also ohne Kamm, nimmt die obere Mitte einer Steinplatte aus Assyrien ein (Abb, 53)3. Sehr beachtenswert sind einige ela mische Flachsiegel, deren älteste mit der bemalten Keramik von Susa I gleichzeitig und inhaltlich verwandt sind, Auf solchen ist mehrmals ein Doppeltier mit gegeneinandergerichteten Köpfen dargestellt, einmal zusammen mit einer menschlichen Figur, welche die Hörner dieses Tieres gefaßt hält: daneben eine nach rückwärts blickende Antilope (Abb. 40)4. Ein anderes elamisches Stück, ein Siegelabdruck aus Ton, zeigt ein Doppeltier mit nach außen schauenden Köpfen. Nur der nach rechts schauende Kopf ist (gazellenartig) gehörnt und die rechte Hälfte des Tierleibes ist als männlich gekennzeichnet. Die linke Tierhälfte, der diese Kennzeichen fehlen, und die man daher für weiblich halten kann, hat einen Kinnbart (Abb. 41). Schon Pézard, der diese Stücke publiziert hat, verweist dabei auf die doppelköpfigen Susa-Kämme.

Ferner ist ein Doppelstier auf einer vorgeschichtlichen Schieferpalette aus Ägypten zu nennen (Abb. 55)5. Roeder erörtert dessen wahrscheinlichen Zusammenhang mit den altkretischen Doppelstierene, und erwähnt dabei, daß der Doppelstier noch in ptolemäischer Zeit als Hieroglyphe in einer Inschrift des Tempels von Ombos vorkomme und daß dieser Tempel in alten Texten als .Halle des Doppelstiers, der die mittleren Inseln durchwandert" bezeichnet wird.

Weitere sehr alte Stücke sind ein Goldamulett in Gestalt eines liegenden Doppeltieres (Gazellen) aus dem Grabe der Schubad in Ur (Abb. 54) aus dem 4. Jahrtausend v. Chr.7: einige Doppeltiere aus Tell Asmar, nordöstlich von Bag-

<sup>1</sup> Originale im Staatl. Museum zu Berlin. Vorderasiatische Abt-

dad1. ca. 3000 v. Chr.: ein syr1sches Amulett in Gestalt eines Doppeltieres. ca. 3. Jahrtausend v. Chr.2; eine Luristan-Bronze, Stück eines Zaumzeugs, darstellend ein Doppelrind, ca. 1. Jahrtausend v. Chr. (Abb. 56)3.

Man kann bei Betrachtung dieser Gestalten schwerlich bezweifeln, daß sie mythische Wesen darstellen. Zwar ergibt sich aus den Figuren selber nichts Bestimmtes über die Bedeutung dieser mythischen Gestalten, iedoch kann man unter den vorgeführten Erscheinungen folgende Verknüpfung herstellen:

Das (einköpfige) Rind, das in Verbindung mit dem Kamm (Regen-Kamm) oder in seiner Nachbarschaft auftritt, ist ein Regen-Rind (Südafrika) oder eine regen-





Doppeltier auf einer Schieferpalette, Ägypten

Doppeltier, Zaumzeug aus Bronze, Luristan

spendende Himmelsgottheit (Hathor). Die gehörnten Köpfe (oder Andeutungen von solchen) am Regen-Kamm gehören einem solchen Wesen an. Die zwei Könfe oder Hörner (Hörnerpaare) der Regen-Kämme entsprechen den beiden Köpfen des doppelleibigen Hörner-Tieres (Rind- oder Gazellenart). Das gedoppelte Hörner-Tier ist gleichfalls ein Wesen, das Regen zu spenden vermag, eine mythische Gestalt des Himmels oder der Wolken

Von den Ergebnissen der bisherigen Untersuchung betrachten wir diejenigen als gesichert, die durch das Zusammenwirken archäologischer und ethnologischer Zeugnisse gewonnen wurden nämlich daß das Kamm-Zeichen ein Regensymbol ist und daß der regengebende Himmel oder das Himmelsgewölk in mythischer Weise als Rind vorgestellt wurde. Auf den zuletzt erörterten Punkt, daß dieses regenspendende Wesen auch als gedoppeltes Hörnertier gedacht worden sei, wurden bis jetzt nur archäologische Gegenstände bezogen und daran Schlußfolgerungen ge-

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> D. Opitz: Altorientalische Gußformen, Festschrift v. Oppenheim, Beiheft z. Arch. f. Orientforschung, Berlin 1933, Taf. VII. Abb. 7-

<sup>\*</sup> Ebenda, Taf. X. Abb. 25.

<sup>4</sup> M. Pézard: Études sur les Intailles Susiennes, Memoires, Recherches Archéologiques,

<sup>12.</sup> Bd., Paris 1911, Abb. 98-103, S. 109-G. Roeder, Ipek, Leipzig 1926, Taf. 31c, S. 75.

Sir Arthur Evans: The Palace of Minos at Knossos, London 1935, Bd. IV. S. 504, Fig. 448-

L. Wolley: Excavations at Ur, Antiquaries Journal 1927/28, Taf. LXIX, S. 443.

<sup>1</sup> H. Frankfort: Sumerian Culturesstoneand ivoryCarving, The Illustr, London News 1934.

<sup>\*</sup>M . E. L. Mallovan: Sumerian contacts in Syria, The Illustr. London News 1938, S. 92. A. Upham: Pope, The Illustr. London News 1930, S. 389.

knüpft, in denen diese archäologischen Zeugnisse mittels der einstweiligen Teilergebnisse gedeutet wurden. Deungemäß konnte dieser dritte Punkt bis jetzt nicht
bis zum gleichen Grade der Gewißheit geklärt, sondern nur als wahrschenlich ausgesprochen werden. Im lögenden treten nun aber literarische Zeugnisse hinzu zud
ergänzen die archäologischen in ähnlicher Weise, wie vorher ethnologische Zeugnisse der inhaltlichen Erklärung dienten; und dadurch gewinnen auch unsere zuletzt gezogenen Schulßügerungen volle Gältigkeit.

Es handelt sich um einige Stellen aus vedischen Texten, also der ältesten Literatur der Inder; zwar nicht aus deren allerältester Schicht, dem Rigveda<sup>2</sup>, aber doch um recht alte Aussagen, die in die erste Hälfte des 1. Jahrtausends v. Chr. zu datieren sind.

Diese Aussagen für sich allein betrachtet würden rätselhaft und dunkel bleiben, aber sie gewinnen nun ihrerseits aus den zuletzt vorgebrachten archäologischen Tatsachen und den Zusammenhängen, in die sie gestellt werden, aufhellendes Licht.

Auch im Kultus und der religiösen Dichtung des Veda ist es ja ein Hauntanliegen. sich des himmlischen Segens zu vergewissern, der im Regen fruchtbringend und lebenspendend der Erdenwelt zuteil wird. Und es gibt im Veda die Vorstellung, daß der Himmel eine Kuh ist. Ich habe das in meiner Schrift "Die alten Arier" (Frankfurt 1038) S. 112ff, mit Anführung der hauptsächlichsten vedischen Textstellen dargelegt. Diese Vorstellung erfährt mancherlei Abwandlungen, etwa so. daß die Kuh den ganzen Weltraum darstellt, ihre Beine die Stützen der Oberwelt und die Unterseite ihres Bauches der den Erdenwesen von unten sichtbare Himmel ist, der manchmal von Wolken bedeckt ist. Dann erscheint die Kuh als gefleckt und heißt "die Scheckige" (priśni). Als solche ist sie die Mutter der Sturmgötter (marut). Diese gefleckte Kuh ist das Gewölk, aber die Wolken sind auch eine Mehrzahl von Priśni-Kühen. Und wiederum ist die Wolke das Euter dieser Kuh. aus dem die Marut (und andere Götter) die tausend Ströme der allnährenden Milch melken. Die Götter und alle Lebewesen trinken ihre Milch. Sie ist zugleich die Urmutter aller Wesen, die viele Söhne hat. Sie heißt auch Visvaruna "Allgestalt". ein Name, der wohl von den wechselnden Formen der Wolke bergenommen ist. sowie Sabardugha "die von selbst (?) Milch gebende".

Aber nicht nur der Wolkenhimmel ist die allbelebende Kuh, sondern die unendliche Weite des Himmels, des Weltraums wird gleichfalls als Kuh bezichnet. Das ist die Götten Aditi (Ungebundenheit), die Götter-Mutter. Von ihr heißt es Atharva-Veda 7,5 filt; "Aditi ist der Himmel. Aditi ist der Luftraum, Aditi ist Mutter, sie ist Vater, sie ist Sohn; alle Götter sind Aditi, (alle) füm Menschenvölker, Aditi ist was geboren ist, Aditi was wird geboren werden . . . die große Mutter . . . (sie ist) die wohlbehütende Erde, der unangreifbare Himmel, ihr Schoß ist der weite Luftraum . . . ."

An dieser Stelle wird ihre Kuhgestalt, von der sonst oftmals die Rede ist, nicht erwähnt, beachtenswert aber ist, daß sie hier auch als Vater bezeichnet wird. Ihre Allheit wird also hier durch Zweigeschlechtigkeit symbolisiert.

\_ 544 \_

Diese Kuh Aditi wird nun einmal beim Opfer in sehr merkwürdiger Weise erwähnt. Beim Soma-Opfer nämlich wird in den vorbereitenden Handlungen eine Kuh benötigt (die Soma-Krayanii); und wie dieses ganze Opfer von einer Fülle symbolischer Beizelnungen durchtogen ist, so wird diese auf dem Opferplatz bebendig anwesende Kuh unter anderem auch als die Reprisentantin der Göttin Aditi betrachtet und man spricht sie am "Du bist die zweiköpfige" Aditi".

Dazugehört die Erklärung: "Du bist die zwelköpfige Adit", sagt er (der Priester); die Anfangdarbringung der Opfer gehört der Aditi an, die Schuldarbringung gebärt der Aditi an, deshalb sagt er so". An letzterer Stelle wird noch hinzugefügt: "Sei du mas gut nach vorn gewandt, gut nach hinten gewandt sagt er, denn sie ist gut nach vorn gewandt bei der Anfangdarbringung; gut nach hinten gewandt bei der Anfangdarbringung; abhlich K. XXIV. 3

Ferner agt das Satapathabrāhmana III 2. 4.13, ebenfalls zur Ērklārung jener Anrede der Soma-Kuh als zweiköpfige Aditi, indem es die Aditi der Göttin Vāc (Rede) gleichsetzt: "weil er mit ihr (der Aditi) das was übereinstimmend ist verkeht sagt, und was zuletzt kommt zum ersten macht, und was zuerst konunt zum letzten macht. deshabl sit sie zweikönfe."

Auf die in der späteren vedischen Literatur geläufige Gleichsetzung der Aditi mit der Göttin Ved (Rede) brauchen wir hier indie teinzugehen, und diese für die älteste Sprachphilosophie nicht uninteressante Bemerkung gibt für unseren mythologischen Gegenstand keine Auflärung. Sie seigt nur, wie fern gerückt diese altmythische Aussage, die als Bestandteil des Rituals fest überliefert war, dieser schon fortzeschrittenen weisiechen Periode war.

"Vorn" und "hinten" sind in den altarischen Sprachen und deren Weltanschauung die Himmelschtungen Osten und Westen und diese, Orientierung" der zweiköpfigen Kuh, die in T. S. VI. 1, 2,5 mit der Rolle Aditis am Anfang und Ende des Opfers in Verbindung gebracht ist, verdient Beachtung als kanapper Himweis darauf, daß die Zweiköpfügkeit Ausdruck der kosmischen Bedeutung dieser Gestalt in ost-westlicher Ausdehnung is

Die Vorstellung einer Kuh mit je einem Kopf an beiden Enden des Leibes ist an sich betrendend — noch dazi, wenn dies von einer lebendig dastehenden Kuh ausgesagt wird, und sie scheint zunächst in der gesamten altindischen Überlief-rung ohngelichen zu sein. Aber da wir wissen, daß Adit it er gestaltgeworden Weltraum, ihr Leib das Himmelsdach ist, so drängt sich hier der Gedanke an die vor- und frühgesichhichtlichen Darstellungen zuwichfögfiger Hömertiere auf, die durch ihre figärlichen Beziehungen zum Regen-Kamm, mit dem sie bisweilen zu einer Einheit verbunden sind, als komsiche Symbole erkennbar geworden sind. Und zwar kann man bei einer so eigenartigen Vorstellung nicht annehmen, daß sie da und dort unabshängig voneinander entstanden es. Der hiemit vertrettene Zusam-

<sup>1</sup> Im folgenden bedeutet RV: Rigveda, AV: Atharva-Veda,

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Caland-Henry: L'Agnistoma (Paris 1906), S. 36ff.

<sup>\*</sup> ubha yatahsirsni "mit einem Kopf auf beiden Seiten".

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> T. S. 1. 2, 4, 2 = V. S. 4, 19 = M. S. I. 2, 4 = Kāthakam 2, 5,

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> T. S. VI, 1, 7. 5. = M. S. III. 7, 5.

<sup>5</sup> H. Lommel: Zs. f. Indologie u. Iranistik II, S. 204ff.

142

menhang wird nun durch ein weiteres Zeugnis bestätigt und dadurch der Inhalt der Vorstellung noch weiter aufgeklärt.

Aditi ist uns ja auch als zweigeschlechtliches Wesen bekannt geworden. Die Doppelgeschlechtigkeit, die es bekanntlich in der Mythologie verschiedener Völker gibt, drückt die unerschöpfliche Schöpferkraft der Allnatur im Zeugen und Gebären aus, wie das ja an der genannten Atharva-Vedastelle (7, 6) deutlich genug ausgesprochen ist.

Die Doppelgeschlechtigkeit gewinnt Gestalt in der hermaphroditen Vorstellung, daß ein Leib in der Schamgegend die besonderen Organe beider Geschlechter hat; daneben besteht die androgyne Gestaltung, die Aristophanes in Platons Symposion beschreibt, wo zwei Wesen Rücken an Rücken und Janus-köpfig zu einem Doppelleib vereint sind. Wenn wir uns die letztere Vorstellung im Tierleib verwirklicht denken, so ergibt das ein Wesen, dessen Leibesgestalt sowohl mit der zweiköpfigen Kuh Aditi als mit unseren bildlichen Darstellungen eines zweiköpfigen Hörnertiers übereinstimmt. Nur daß an diesen das Geschlecht der beiden Hälften des gedoppelten Tierleibes meist nicht erkennbar ist, und daß bei Aditi da, wo ihre Zweiköpfigkeit erwähnt ist, nicht ausdrücklich von Zweigeschlechtigkeit gesprochen wird, und an der anderen Stelle (AV 7, 6,) diese nur als Idee ausgesprochen, aber nicht durch eine Bemerkung über die Leibesgestalt veranschaulicht ist. Wir mustern daher andere Veda-Stellen, an denen ein zweigeschlechtiges Rind genannt wird, um zu ersehen, ob dieses öfters in androgyner Doppelgestalt vorgestellt wurde. Die meisten Erwähnungen solcher Wesen ermangeln ieder Bestimmtheit in bezug auf ihre sichtbare Erscheinung. So RV 3. 38, 4, 5, 7; 4. 3, 10; 10. 5, 7; A V 11. 1. 34; ebenso ist es mit dem zweigeschlechtigen Rind A V. q. 4, 1, 3, 4, von dem jedoch zu erwähnen ist, daß dieser Stier in Str. 22 dieses Gedichts "wolkenhaft" (nabhasa) genannt wird. Und der in RV 3. 38 erwähnte Stier, der nach Str. 5 geboren hat und nach Str. 7 zugleich eine Kuh ist, hat den Namen Vievarupa (Allgestalt) wie die vorhin erwähnte Himmels- und Wolkenkuh. Von einem Stier dieses Namens heißt es nun RV 3. 56. 3: er hat drei Lenden (oder Weichen) und drei Euter. Man wird wohl mit Geldner zu verstehen haben, daß das die Bauchseite (etwa Weichen) bezeichnende Wort wie lat. inguen auch die Geschlechtsteile bedeutet; es scheint danach, daß dieses kosmische Rind die männlichen und weiblichen Teile zu ie dreien an seinem Unterleib hat. Doch hat dieses Wesen auch drei Gesichter: es wird hier wie so manchmal ein bloßes Spiel mit der Zahl drei getrieben, und damit ist denn eine gestalthafte Vorstellung dieses doppelgeschlechtigen Rindes ganz unbestimmbar geworden.

Als merkwürdig erwähnt sei noch daß die Vorstellung der Zweigeschlechtigkeit so stark ist, daß sogar das natürliche Paar der beiden Welteltern Himmel und Erde dem Dichter von RV 1. 160 in Str. 2 dieses Gedichts zu einemZwitterwesen werden konnte: da ist die Kuh ein Stier mit dem Namen Priéni (sonst meist Bezeichnung der "gefleckten" Kuh), der sowohl Milch als Samen von sich gibt. Ob dabei aber ein Doppelleib oder Zwitterbildung eines Leibes anzunehmen ist, bleibt unausgesprochen.

Dagegen ist die vorausgesetzte Doppelgestalt ganz deutlich bei dem Stier, von dem es AV 4 11. 8 heißt: "Das ist die Mitte des Zugochsen, wo dieses Schulter-

joch1 aufgelegt ist; so viel von ihm istnach vorngerichtet, wieviel von ihm nach hinten gerichtet daran gesetzt ist". Dieser Zugochse trägt Erde und Himmel, den weiten Zwischenraum (zwischen diesen) und die 6 Himmelsgegenden (Str. 1): er ist Indra. er mißt die drei Wege aus und melkt das Gewesene, das Künftige und das Seiende aus sich hervor (Str. 2): er gibt Milch. Pavamana (Soma) macht ihn schwellen (schwängert ihn), der Regen ist sein (Milch-) Strom, die Marut sein Euter (Str. 4): abends morgens und mittagsgibt er Milch und seine Melkungen sind unerschöpflich."

Er ist also gleichfalls Welt-Stier-Kub und bedeutet das gleiche wie die vorgenannten Wesen. Und wenn es bei deren Erwähnung im unklaren blieb, ob ihre Leibesgestalt hermaphrodit, mit einem doppelgeschlechtigen Leib, oder androgyn, mit einem Doppelleib zu denken sei, so zeigt die letztgenannte Stelle, daß auch in ienen anderen Aussagen die Vorstellung des nach zwei Seiten gerichteten Doppel-Jeibes enthalten sein kann. Es läßt sich freilich nicht behaupten, daß sie darin mitgestalthafter Anschaulichkeit und als allein geltend bestand: vielmehr kann sieebensowohlmit anderen Vorstellungsmöglichkeiten verschwimmend vorhanden gewesen sein.

Die Zweigeschlechtigkeit ist zuvörderst in der Weise wirksam, daß der Regen sowohl der lebenszeugende Samen als die nährende Milch dieses Himmelswesens ist. Dies kommt dann weiter in solchen Paradoxen zum Ausdruck, daß der Stier aus seinem Euter Samen ergießt, daß in seinem Euter (als wäre es der Uterus) die Lebewesen gezeugt werden, aber man gewinnt ferner den Eindruck, daß dieses Zwitterwesen sich selbst zu befruchten vermag. Das ist zwar nirgends ausdrücklich gesagt, scheint aber doch gemeint zu sein, wenn es RV 3, 38, 5 heißt; "der Stier hat geboren" und AV 9. 4, 3: "der Stier ist männlich (und zugleich) schwanger". (da ist weiter gesagt: ..er ist milchreich und trägt eine Tonne des Guten": das Gute ist das himmlische Naß, .. Tonne" bedeutet zugleich auch Wolke und Bauch. "tragen" auch trächtig sein: offenbar alles beabsichtigte Mehrdeutigkeit). Wenn diese Auffassung richtig ist, werden wir mit jener vorigen AV-Stelle (4. II. 8). welche uns das Bild des nach zwei Seiten gerichteten Doppelleibes gibt, auch an jenes Relief aus Susa (Abb. 41) erinnert, auf dem wir auf der rechten Seite ein männliches Hörnertier erkannten: bei diesem ist das männliche Organ nach rückwärts, gegen die andere Tierhälfte zu gerichtet, die wir im Unterschied als weiblich deuteten. Es scheint also his in Einzelheiten eine Vergleichbarkeit alt-vorder-asiatischer und vedischer Vorstellungen zu bestehen.

Den Darlegungen über die Himmelskuh in meiner Schrift über die alten Arier hatte ich Beispiele von altägyntischen Abbildungen der kuhgestaltigen Himmelsgöttin beigefügt, um mit dieser Parallele die Vorstellung, die in Indien den Texten zu entnehmen ist, dem Leser bildhaft anschaulich zu machen. Ein geschichtlicher Zusammenhang zwischen dem ägyptischen und dem altindischen Mythos wurde damit nicht behauptet. Die Annahme, daß ein solcher Zusammenhang bestehe, drängte sich zwar auf, aber es war von vornherein klar, daß er nur durch ein Zurückgehen in weit vorgeschichtliche Zeit allenfalls aufgezeigt werden könne. Dies

1 Die Bedeutung dieses Wortes ist nicht genau bestimmbar. Deußen bemerkt; "Nicht das Schulterblatt, sondern etwa das Rückenkreuz oder der auf ihm ruhende Teil des Geschirrs" (Allgemeine Geschichte der Philosophie I. S. 231).

ist nun geschehen und zwar so, daß die zweiköpfige Sonderform des Himmelsrinds durch ihre sehr ausgeprägte Eigenartigkeit einen besonders deutlichen Anhaltspunkt für die Anerkenntnis der kulturellen Zusammenhänge bietet. Und es sind nicht im besonderen Ägypten und Indien, zwischen denen eine Verwandtschaft in der Vorstellung von der Himmelskuh angenommen wird - eine solche Trennung und räumliche Vereinzelung von Gemeinsamkeiten wäre nicht glaubhaft -, sondern das gedoppelte Hörnertier wurde nachgewiesen aus einem weiteren, aber in sich mehr zusammenhängenden vorderasiatischen Raum und wurde hineingestellt in den weiteren Bereich des (einfachen) Himmels- und Regen-Rindes, der auch Teile Afrikas umfaßt. Noch wesentlich weiter, einerseits bis China, andereseits bis Nordamerika erstreckt sich der Bereich des kammförmigen Regen-Symbols als Ausdruck des Regenkults. Ihm gegenüber scheint sich die damit verbundene Tier-Mythologie als Neuerung darzustellen. Bei daran zu knüpfenden Überlegungen, die ich im folgenden nur im Sinne eines Ausblicks, also mit gebührendem Vorbehalt, anstelle, berücksichtige ich wiederum nur die bestimmter faßbare Vorstellung vom Rind, nicht die allgemeinere vom "Hörnertier", wie denn von der weiter in den Norden auch bis Nordwestamerika sich erstreckende Verbindung des Regen-Kamms mit Vogel-Darstellungen auch hier abgesehen wird.

Die Vorstellung von dem Himmel als einer kuh-gestaltigen All-Mutter der Welt und der Lebewesen, die ich school in "Die alten Artier" als vedöch nachgewissen habe, und die wir jetzt außerdem in der zweiköpfigen Sonderform im Veda kennengelernt haben, steht dort neben der Vorstellung vom Vater Himmel (Ayans; ptil.). Und die in der Wortverbindung Himmel Vater (altindisch dysus ptil. gr. Zeus pater, lat. judyert) als indogermanisch bezeugte Cottesvorstellung ist ungeführ das am besten gesicherte Ergebnis der indogermanischen Religionsforschung. Sie steht im Einklang mit der Grundanschaung vom Himmel (Uranos) und Erde (Gala) als den Welt-Eltern, aber in merkwürdigem Gegensatz zu dem Himmel als Mutter. Es wird wohl meist angenommen, daß der urindogermanische Gott Himmel-Vater einem menschlichen Vater sinhich gedacht gewesen sei: wenn das gilt, ist der Unterseiche zur kuh-zestaltigen Himmels- und Welten-Mutter um so aufallender.

Die ähnlichen Anschauungen, die sich in den gezeigten gegenständlichen Funden aus älterer Zeit aussprechen, sind vorwiegend in einem södlichen Gebiet beheimatet, in Vorderasien. So drängt sich die Frage auf, ob das Nebeneinander-Bestehen der Vorstellung eines Himmel-Vaters und einer Kuh als Welten-Mutter im Veda eine Mischung sei aus nordisch-indogermanischem Erbe und södlich absitischem Geistesgut, sei es, daß dieses von Westen her nach Indien eingedrungen oder dort bodenständig war.

Dabei ist jedoch nicht auch das zweigeschlechtige Doppel-Rind als eine Vermischung des Vatergedankens und der Mutter-Vorstellung zu beurteilen, sondern als eine gleichfalls in Asien heimische tiergestaltige Ausprägung des Urgedankens vom Ursprung alles Lebens aus einem mann-weiblichen Ur-Wesen.

Dieser Hypothese scheinen sich jedoch gewisse Hindernisse entgegenzustellen. Die Kuh-Mythologie ist ja tief in die vedische Welt-Anschauung verwurzelt und den ältesten Teilen des Rieveda angehörig. In der großen Masse der darauf bezüglichen Aussagen macht sie den Eindruck dem indogermanischen Geisteserbe anzugehören: jedenfalls ist kein Anhaltspunkt gegeben, etwas anderes anzunehmen. Vielmehr brauche ich nur an die in der Edda erwähnte Kuh Audhumla zu erinnern, aus deren Euter vier Milchströme fließen, die den Ur-Riesen Ymir nährte und den ersten Mann Buri aus den salzigen Reifsteinen hervorleckte, um darauf hinzuweisen, daß Vorstellungen von einer Welt-Kuh den Indogermanen, u. zw. auch einer nördlichen Gruppe derselben zugeschrieben werden können. Außerdem könnten hier in Betracht kommen die in einer älteren Periode der mythologischen Forschung so beliebten Wolkenkühe. Mit übertriebenem Deutungseifer hat man ia Kühe, die irgendwo in einem Märchen vorkommen, besonders wenn irgend ein Gedanke an mythische Vorstellungen nahelag, als "Wolkenkühe" an den Himmel versetzt und ist dabei so phantasiereich verfahren, daß eine folgende nüchterne Periode der Wissenschaft es kaum für nötig befunden hat. Richtiges und Willkürliches in diesen mythologischen Annahmen zu scheiden. Diese in Bausch und Bogen zu verwerfen, ist sicher nicht richtig. Doch kann hier nicht eine kritische Musterung dieses weitschichtigen Materials vorgenommen werden. Die Angegung zu diesen mythologischen Hypothesen war vom Rigveda ausgegangen, wo in der Tat Kühe sehr oft mythischer Ausdruck für Himmelserscheinungen sind. Ich veranschauliche das an den Kühen, die Indra aus dem Felsverließ befreit, und die keine anderen sind als die Kühe der Morgenröte. Ushas. Diese selbst ist eine indogermanische Mythen-Gestalt, ihr Name ist aufs engste verwandt mit dem griechischen Wort Eos, und die ihr gewidmeten Preisgedichte gehören zum ältesten Bestand des Rigveda. Die Ushas führt des Morgens eine Herde roter Kühe herauf, sie fährt auf einem mit Kühen bespannten Wagen, sie ist auch selbst eine Kuh und ist Mutter der Kühe. In der Zeit, da in der Mythologie die Wolkenkühe in höchster Geltung standen, deutete man die roten Kühe der Morgenröte als rötlich beleuchtete Morgenwolken: diese Auffassung, beruhend auf Verallgemeinerung von Angaben des einheimisch indischen Rigveda-Kommentars (der allerdings etwa 2000 Jahre jünger ist als die betreffenden Rigveda-Gedichte) schien die auch anderen indogermanischen Völkern zuerkannte Mythologie der Wolken-Kühe zu stützen. Aber eine folgende kritischere Periode der Vedaforschung ließ die Kühe der Morgenröte nicht als Wolkenkühe gelten. Der morgendliche Mythos von dem Herausführen der Kühe aus dem finsteren Verließ ist nach Oldenberg (Religion des Veda<sup>2</sup>, 147) ein Mythos von der Gewinnung des Lichts, und diese Kühe sind nach Hillebrandt (Vedische Mythologie<sup>2</sup> I 38f.; vgl. II 234) ..ein mythologisches Synonymum für die Morgenröte selber". Doch wenn es zu formelhaft und starr war, diese Kühe ein für allemal als Wolken zu deuten, so ist auch diese Deutung zu eng. Die mythischen Kühe sind symbolischer Ausdruck für mannigfachen Segen des Himmels, und mit dem erquickenden Frühlicht ergießen sich alle Ströme neuen Lebens: die Kühe spenden Nahrung, und die nährende Milch des Himmels ist eben die von ihnen gespendete Feuchte, sei es des Regens oder des Taues. Die Kühe der Morgenröte werden denn auch oft genug zugleich mit dem Hervorquellen der Wasser, die Auffindung und die Befreiung der Kühe zugleich mit dem Freiwerden des Wassers genannt. Darum heißen diese Kühe auch RV 9. 108, 6 "Wasser-Kühe" (apyāh gåß, waserbringende oder wasserentstammte Kühel und RV zo. 68; 5 bringt ein Gott (Brihaspati) sie herbei "wie der Wind die Wolken". Vergleiche dieser Art drücken nicht eine äußere Ähnlichkeit, sondern eine Wesenhaftigkeit aus. An diesen Stellen muß man anerkennen, daß die Kühe Wolken bedeuten, und so können sie auch sonst als Spender belechender himmlischer Feuchtigkeit betenspowhl Wolken sein, als der klare Himmel, der mit Fluten des Lichtes auch Fluten des Taus gewährt.

Im Rigveda sind also allerdings Wolken-Kühe anzuerkennen, und überhaupt vielfach mythische Kühe, die, wie auch skeptische Verneiner der Wolkenmythologie nicht leugnen. Symbole himmlischer Vorgänge und Erscheinungen sind. Wenn diese zweifellos vergleichbar sind mit manchem, was wir im vorausgegangenen von Kuh-Mythologie aus Asien und Afrika angeführt haben, so sind die nächstliegenden Anknüpfungspunkte doch offenbar in indogermanischer Mythologie zu suchen, und so scheint dies meiner Vermutung nicht-indogermanischen Einflusses auf vedische Vorstellungen, den ich in dem Bilde der Himmelskuh als All-Mutter oder als vatermütterliches Urwesen zu erkennen glaube, die Berechtigung zu entziehen. Doch wird man nicht verkennen, daß die Vorstellung dieses kosmischen All-Wesens, ganz besonders in der eigentümlichen Doppelbildung, ganz beträchtlich verschieden ist von den Herden lichter Kühe des Morgenrotes. Und ferner ist die Kuh Prisni zwar die Mutter der Sturmgötter, und die morgendlichen Kühe sind beglückend und nährend für alle Wesen, jedoch als Mütter der Lebewelt werden sie nicht bezeichnet. Und wie Audhumla weder Mutter der Riesen noch der Menschen oder gar der Allwelt ist, so scheint die Vorstellung einer Welt-Mutter, sei es in Kult-Gestalt oder in anderer Erscheinungsform, bei den Indogermanen nicht ausgebildet gewesen zu sein. Außerdem ist die Welt-Mutter-Kuh auch in der einfacheren Gestalt wie ich sie in meinem mehrfach genannten Buch gezeigt habe, eine seltenere, daher schwerer faßbare Erscheinung dervedischen Mythologie; die absonderliche Doppelgestalt ist jedoch etwas völlig vereinzeltes, das im Veda seinesgleichen nicht hat, und dem nur diese vorderasiatischen Darstellungen zu vergleichen sind.

Wenn nach alledem der nicht-indogermanische, vordernsättische Ursprung dieser Vorstellung doch nur eine Vermutung bleibt, so war es gleichvoln hötig, diesen
Gedanken auszusprechen, weil die vedische Kultur in größere geschichtliche und
kulturelle Zusammenhänge gestellt werden muß als bloß in die Verbindung mit der
folgenden indischen Geistesentwicklung einerseits und der indo-insichen, also urarischen Vorgeschichte andererseits. Die Aufgabe, auch nicht-arisches im Veda
zu erkennen, habe ich in meinem Buche über die alten Arier ausgesprochen; es
müssen wiederholte Versuche unternommen werden, ehe Teil-Lösungen dieser Aufzahe volle Sicherheit beanspruchen können.

Und es ist u. W. das erstemal, daß vedische Aussagen zur Erklärung archäologischer Denkmäler aus Asien außerhalb Indiens verfevertet werden konnten und das erstemal, daß mythische Vorstellungen des Veda anders als durch indo-iranische und indogermanische Mythen-Vergleiche in vorgeschichtlicher Zeit zurückverfolgt werden und aus gegenständlichen Funden Vorderasiens Aufklärung gewinnen konnten. AGAIN: THE TWO-HEADED CELESTIAL COW

By H LOMMER

(Translated from the German by B. Lommal)

My intention here is to supplement a paper on "Raincomb and Heavens-cow" by Miss M. Weyersberg and myself (published in the magazine "Paideum," Mitteilungen zur Kulturkunde, Forschungsinstitut für Kulturmorphologie, Frankfürt a. M., 1939, Vol. 1, No. 3, pp. 120-146) with another instance from the Veda.

The purpose of this paper is not simply the interpretation of a single Veda passage, but the coordination of the conception expressed therein with a great historical mythological complex. It is necessary therefore to give first a short report of the contents of the article mentioned above, whereby the convincing proofs contained in the many details are necessarily lacking, as are the illustrations which give us a concrete idea and cognition of unfamiliar and seemingly fantastic perceptions. For these particulars I must refer my readers to the first paper in "Paideuma I".

In prehistorical and early historical representations and ornaments, especially vase-paintings in anterior Asia and Europe (Susa I, Mohenjo-Daro, etc.) we often find a form or symbol which from a purely superficial point of view looks like a comb. The frequency and extensive dissemination of this ornament allow us to assume that this figure has a special meaning and is not merely a decoration used to fill up an empty space. Other scholars have already supposed in discussing this ornamental comb-sign, that it might be a symbol for rain. This explanation is confirmed by the aforementioned paper. The very copious synopsis of the archeological examples of this motif is supplemented by ethnological evidence, according to which very similar combe

figures are employed, for instance, by the Indians of North-America in the cult which they celebrate in times of drought. The comb itself is explained as a representation of rain, curved lines above the back of the comb as a representation of clouds. In a similar way the meaning of the comb-symbol is attested for different parts of Africa, Micronesia and Melanesia. In addition to this evidence we know that the Egyptian hieroglyph "rain", a combination of the symbol for "heaven" and "(falling) water", is also a figure similar to a comb, and that the Chinese sign for "rain" is likewise connected with the comb-sign and has developed from older forms even more nearly related to the comb-symbol.

The significance "rain" which in these cases is quite certain can now be transferred to those prehistoric and old historic comb ornaments. This analogical conclusion is supported by the fact that these ornaments or symbols are often combined with wave- or zigzag- lines which are well known as symbols for water, and also with representations of aquatic animals, (for instance, frogs) and plants.

Now this comb-ornament in our archaelogical examples often has a little hook on each of the upper ends and comparative observation teaches us that these hooks are intimations of heads.

The figures of the old pottery paintings have often become so entirely schematized that they are very nearly geometrical forms. As a result of this kind of representation the heads of the comb-ornament have been reduced to mere rudiments, whereby the form of the head is often suppressed entirely and only the little hooks appear as intimations of horns. The more pronounced end-teeth of those combs which have heads or horns on each of the upper ends we can recognize as the conventionalized forefeet of four-footed animals.

This leads us to include in our comparison an old-Egyptian wooden comb in the form of a cow, on which the teeth of the comb are placed between the legs. It represents
the goddess of the firmament, Hathor, who is giver of rain.
In this connection we must mention the African rock-pictures
which portray cows (in one case the cow is over-arched by a
bow which the natives explain as the rain-bow) in combination with the comb-symbol. Here the interpretation of the
cow as a rain-oow has been handed down to the present day
and African myths tell of the rain-bovine, sometimes as bull,
sometimes as cow. One African legend mentions that a
rain-bull can transform itself into a cow and give milk. It is
clear that here rain is interpreted as heavens-milk. The
change of sex corresponds to the Vedic celestial cow which is
also androcynous.

It is obvious then that the "rain-comb" is closely connected with the Egyptian goddess Hathor (often represented as u cow) and with the representations in other parts of Africa of a rain-giving heavens-cow. The relationship between this conception and the Vedic myth of the heavenscow is indubitable.

The old-Asiatic comb-symbols which show rudiments of (horned) heads and fore-feet, have also connections with the archeological representations of double-animals which are united back to back and have two heads with horns. In the small Assyrian and Babylonian figures the form is only suggested and schematized, so that we cannot recognize the legs clearly. It may be that each half of the double-animal has two fore-feet and two hind-feet: the general impression at any rate is that the double trunk of the animal tapers down into in eight-tooth comb. In other more clearly delineated or modelled figures these horned double-animals have only two fore-feet each and no hind-feet because the fore-parts of their bodies are more closely drawn together. In the case of an old Susian flat seal one of the two animal-bodies is clearly

<sup>1</sup> H. Lommel, Die alten Arier, Frankfurt a. M. 1935, p. 118 fl.

male; the other not so characterized is probably intended as female.

We acknowledge then the conception of a horned animal with two bodies grown end to end. Although this creature sometimes has the appearance of an antelope, we can recognize in the majority of the representations that a double-bovine is intended, and in the following we shall speak only of these. Since we can identify the horned heads and the for feet in the comb-symbols, and since in other cases the bodies of the cows taper down into comb-teeth, we are led to the conception of a double rain- and heavens-cow, also represented as double-sexed (Susian picture, African myth).

The afore-mentioned explanations of our archaeological material are supported by ethnological evidence (combr rain; comb and cow rain-giving heavens-cow); but the perception of the two-headed horned animal as a (rain bestowing) heavens-cow, although it necessarily follows as a result of the ralationships between the various existing representations, has no ethnological proof. But here the Vedic texts are an important complement of the evidence which we have had hitherto for this primeral and widely-suread myth.

In my earlier book "Die alten Arier" I discussed the Vedic myth of the heavens-ow with rather copious evidence. According to this myth heaven is a cow, who gives in the rain her milk, nourishing all creatures and plants, and who is the mother of all, giving birth to every living being. In the course of this paper here I have already shown how this mythical conception is related to the ones found in Africa and discussed by Miss Weyersberg and myself in "Paideuma I". There I have supplemented my earlier discussion of the myth of the heavens-cow, in that I have collected and explained the Vedicevidence with regard to the bull-cow. We can recognize clearly in the Veda that the cosmic primordial bovine was thought of as father and at the same time as

mother of all living beings. But most of the passages do not permit us to make a concrete and pictorial representation of this mythical and enigmatical primordial creature.

Nevertheless I could refer to passages where the cow Soma-Krayani is addressed as "two-headed Aditi" (T. S. 1.24,2 = V.S. 4, 19 etc.). Since Aditi is the universe, the breadth of the heavens, we have here exactly in words the same image that we have in the proto-Elamio representations in comb-form of the two-headed horned animal which gives rain.

Further evidence can be found in AV. 4.11.8; the draft-ox, of which it is said: "That is the middle of the draft-ox, where this carrying is set (i. e., where the yoke rests: Whitney). so much of him is extended forward as he is put altogether extended backward". And this ox is also a cow, for he has an udder and gives rain as milk.

We also find evidence of the double-bovine in AV. 5.19, 7, where the own of the Brahman is mentioned: eight-footed, four-eyed, four-eared, four-jawed, two-mouthed and twotongued, as the avenging divinity against the king, who has laid hands on the property of the Brahman. These words are like a description of the old Assyrian and Balylonian figures of double-creatures which Miss Weyersberg has used as illustrations for our article in Paideuma I. Just why the cow assumes this form in order to punish the guilty king is at present enigmatical, and we cannot see any connection here with the firmament, which the mythical cow represents in the other cases.

In RV. 1. 164,40-42 the old image of the creative cow which gives birth to all things is also used. She creates the waters of the earth, and the oceans gush forth from her,

<sup>1.</sup> I add Rv. 10. 12,8; AV. 2. 1,1, but these passages are not very conclusive.

We cannot here go into the problem that Aditi, especially in the Brahmanas, is slotthe earth, and it is not necessary forour argument. For the interpretation of the two-headed Aditi (Soma-Krayanī) as the goddess of speech (edc.) in S.Br. III, 9.4,13 we can give parallels in the following.

and since the eternal streams forth from her, she is the same at he world-cow (AV. 10,10<sup>1</sup>). And she too bears (v. 14) the  $r_{CAS}$  and  $sam_{BN}$ , is therefore identical with the  $v\bar{v}c$ , which in RV. 1, 164, 40-42 signifies the buffalo-cow. Since an indefinite number of feet are imputed to her (1, 2, 4, 8, 9) with a thousand syllables, we are again reminded by the word  $aq\bar{c}_B p a d c$  (eight-footed) of that picture of the double-bovine; however, in connection with the different numbers of feet and their probable relevance to metrical feet, the association with the original mythical perceptions is very much disintegrated, if it ever existed at all

The two-headed buffalo mentioned in RV. 4.58 is, therefore, a more important example of the Vedic conception of the celestial cow with two bodies. This poem (RV.4.58) is puzzling in many ways, and has been even for the oldest Veda-interpreters. Nor shall I attempt here to expound the whole poem, but shall deal only with those verses which are important for our line of thought.

Ghee (v. 1) is spoken of in words which would suit just as well for Soma (a); "This has attained immortality with the Soma-branch (or by means of it)" (b), it has, therefore, attained equivalence or symbolical identity with Soma by means of this combination. The hidden name also of Ghee is sought for (v. 2), and (2d) we read "the four-horned buffulo has spewn it out": (3) "he has four horns, three feet, two heads, seven hands: the steer bellows in his three-fold fetters. The great God has entered into the mortals". Whatever meaning we may be permitted to give these perplexing words—it cannot be determined definitely—we recommend here, as always, to try to call up before our mind's eye a concrete specific picture of what is described in words. (For mythology is thought in pictures, pictorial thought.2) Then we have the primordial mythological image of the two-

headed oov before us. It is, to be sure, difficult to visualize as a real form (us are other legendary creatures, compare for instance 3. 56,3) with its three legs and seven hands. The poet has metamorphosed the mythical image into something enigmatical, inconceivable, in order to intimate the inherent inscrutability of the divine.

The Indian interpreters do not explain these words mythically but mystically, so Yasias 18,7: the four horns are the four Vedas, the three feet are the three pressings of the Soma-plant<sup>1</sup>, the two heads are the beginning and end (of the Soma-sacrifice), the seven hands are the seven meters and the steer is fettered three-fold by Mantra, Brahman and Kulta.<sup>2</sup>

The steer is then the snorifice, as the commentator Mahidhara remarks in his explanation of V. S. 17, 91, and as Yaska's words also indicate. I do not believe, however, that this explanation helps us to understand the matter.\(^2\) For the words of the text, v. 2b: "By this saorifice we will hold fast (the hidden name of the Ohee) with signs of awe", scarcely allow us to identify this saorifice, whereby the glorified name of the Ohee is proclaimed, is held fast and is heard by the Brahman, with the buffalo who has spewn out the Ohee.

These words: avamid gaura stat are also problematical. Geldner understands here van in the sense in which it is used in 10. 108,8: "to eject words, to break out in speech" and refers stat to nāma: the buffulo "let slip" the secret

<sup>1.</sup> H. Lommel, "Die alten Arier", p. 116 fl.

<sup>2.</sup> H. Lommel, "Mythologie in Bildern" in Probenius, ein Lebenswerk-

Comp. AV. 1C. 20. 6: the cow has the sacrificial offering as feet (yajfapasi).
 Geldner assumes (probably with regard to such passages) that there is a certain relationship between the numbers of the members of this buffslo and

certain relationship between the numbers of the members or this number and definite numbers inthe ritual, of which we know nothing.

3. AV. 11. 1,34 yajimm duhānan.....pumānsam dhenum probably means:
"the male cow. from which the offerine is mitked ": however the translations "le

merifice, qui se laisse traire" (V. Henry) and "the offering yielding milk" (Whitney) are also possible.

4. Comp. Hillebrandt's remarks on this passage in "Lieder des Rigyeda,"

Comp Hillebrandt's remarks on this passage in "Lieder des Rigveda," p. 147, n. 8.

name of the Ghee. It is, however, much more plausible to refer this stat to the Ghee ghrtam, as Uvata does in his remarks on V.S. 17.90, and to explain avamid in its direct sense as the old commentators do, who simply paraphrase it with udgirati. It is also difficult to believe that the word vam used in a derogatory sense of "ejecting words" could be used here, for if the buffalo had announced the secret name, then that would have been, as the connection shows, a revelation to be acknowledged gratefully, of which one could not speak with a censuring or contemptuous word.

The Gaura-buffalo mentioned in 2 d and 3 a-c is not. however, the same being as the great God in 3 d, who has entered into the mortals. This God is to be sure Soma, but not, as Geldner thinks, the buffalo as well. For the fact that Soma is a bull, gives us no reason for identifying the buffalo here with Soma. The last line of verse 3, in which the great God (Soma) is referred to, is an independent sentence and stands for itself.

Thus, in spite of all ambiguousness, everything points to the explanation that the buffalo has ejected the Ghee, Soma. He is, therefore, no other than the heavens-bovine, which we already know, and that he ejects the Soma-Ghee, the heavens-milk, from his mouth, is not more amazing than that the steer as cow has milked the bright, i. e., milk or Soma (sukram, which can also mean semen, sperm) out of his udder 4. 3,10 (comp. AV. 11. 1,34), and is not more astonishing than the accumulation of paradoxes in AV. 9. 4,3 and 4: the male steer, who is pregnant and rich in milk, and whose semen are calf, afterbirth, fresh milk, beestings, curd and ghee.

It is often so in the development of the myth that the old images of the simple nature-myth are kept, but are filled with a new content. We could give countless examples of this process wherein the myth proves its indestructibility, for its poetic language is used again and again to give expression to new thoughts. Especially the more detailed, and thereby more pictorial, accounts of the heavens-cow belong in part to a younger stratumof Vedic poetry. And there the myth of the goddess in the form of a cow, who is mother of the whole world and also the genitor of all beings, in her double function as male and female, is used in an attempt to express in words the vague and mystical percipience of a divine, universal and primordial being, existing beside, perhaps even above the gods. Nevertheless we recognize in all this evidence, as well as in the last mentioned passage from RV. 4.58, the ancient image of the heavens-cow with the double body, which is indigenous in Asia from Mohenjo Daro to Susa

In closing, I emphasize once more the important fact that Vedic evidence could be used here to explain archæological records which did not originate in Arvan-Indian culture, which preceded it in time, and are separated from it in space; in turn these Vedic passages find elucidation in those archeological monuments. In this way cultural connections with the Vedic world can be shown which until now have been hidden from us

# Paul Deussen 1845—1919 (al. Port. 1859—64 v.) Von Herman Commel

In ländlichem Ffarrhaus geboren (1845) und in der Sille abgelegenen Landlebens aufgewachen, brachte Deussen aus der Kinderzeit eine Gesundheit und inner Zähigkeit mit, welche als wesentliche Cernudlige seiner späteren riesigen Arbeitelstung zu 
betrachten ist. Aus dem. Dämmerführt dieser Kinderage berichtet er ist aberakteristisch, daß die Wonne des Lebens ihn zum erstenntal durchdunzerte, als er, zehnjähig, die griechtische Schuff zu Beste Intern. Es ist in der Tat bezeichnen für die 
Richtung geines Geistes, aber kein Zeichne einer Frihreife. Vielnehr war er ein langma sich entwickelnder Mensch, und es dau urte lang, ibs: er den Weg det Lebens und 
damit zu sich zelbst fand. Auf der Schule — vom 18 79 an in Schulpforta — tat er sich 
anfänglichnicht besonders herov. Om 16. Jahr an aber machte sich ein geistigte Erwachen geltend, der vorzfügliche philologische Unterricht von Schulpfora zündete, 
und Deussenzeichnersich besonders in den altersorkern aus

In dieser Zeit setzte die Freundschaft mit dem ein Wierteljahr ährern Nietzsche in. Die Begeisterung für alles Heleda, fül Liebe zu Dichtung, Philosophia, auch Musik war der Inhalt dieser Jünglingsfreundschaft. Deussen sags späters, Was aus mir geworden wäre, wenn ich inn nicht gehabt hätte, kann ich mir schwer klar machen. \*\*Hat so die Freundschaft noch entschiedener als die Schule selbss die ideale Röchtung seines Geistes bestärkt, so verdankt er dieser doch die Grundlagen seiner gabären großen Leistungen. Gewiß wurde durch die strenge Zucht und die hoben Anforderungen der Schule die Willenkarft, die zweifellotz zu seiner gesunden Naturanlage gehörte, gestählt, und die besondere Sprachbegabung entwickelt, Gedächtnis, Formbeherrschung und Ausdruckfäshieche eebb.

Waren die Freunde, bei der Konfinnation nebeneinander eingesegnet, damals noch uns dewämerscher Frömmigkeitstimmung erfalls worden, so war doch schon in der Schulzeit die überlieferte Glüsbigkeit ins Wanken geraten Die, vorzüglicheitstorisch einstelle wir vor Schulzeit die überlieferte Glüsbigkeit ins Wanken geraten. Die, vorzüglicheitstorisch erstiede Methode, won Schulzeiten, die ein neuwendig von den antiken Profanschrifte stellem auf die biblischen Schriften übertrug, war der erste Anstoß dazu. In Bonn, son is beide vom 1864 an studieren, nach Herkommen und elterlichem Wunsch anfangs den Namen nach Theologie, im Wahrheit aber Philologie, wurden sie in der Lodssung vom überlicherten Christentum durch das, Jeben Jeur von D. Fr. Strauß weitergetrieben. Beim Gedankenaussauch darüber ist, trorz der jugendlichen Unrefig. Nietzsches Wort an Deussen bezeichnend. "Wenn du Christus aufglüsht, wirt du auch Gort aufgeben müssen" Wie anders Deussen, der später Gott sogar in die Schopenhauersche Philologophe ienzuführen versuchte! Wobel denn freilich Gott zu einem Mythologen des chischen Bewußtseins geworden war, wie er dem Religion nur als Finkleidung nichtsomskierber und ehricher Cehalte zu erknenne vermochte.

In Bonn begann Deussen bei Lassen und Gildemeister auch Sanskrit zu lernen. Obwohl er bei diesem "Luxusstudium" kein gutes Gewissen hatte, wurde er bald dadurch gefesselt und machte Fortschritte; gleichwohl ließ er es dann Jahre lang wieder liegen. Während Nietzsche bei seinen klassisch-philologischen Studien sogleich produktiv wurde, war das bei Deussen sowohl ween seiner Hinnendung zu einem so

neuen Stoff, als wegen seiner langsameren Entwicklung und seiner zunächst noch betrachtenden Hingabe an den Genuß der Dichter und Denker nicht möglich. Als Nietzsche sich von ihm trennte, um in Leipzig zu studieren, war Deussen seines Weges noch so ungewiß, daß er, häuslichen Einflüssen nachgebend, es nochmal in Tübingen mit Theologie versuchte. Erst dadurch machte er sich endeültig von der Theologie frei, und nach einem weiteren Jahr legte er, mit einer Dissertation über Platons Sophista, in Marburg das Doktor-Examen ab. Seit dem Abgang von Bonn bestand brieflicher Austausch mit Nietzsche den Deussen immer noch wie einen "Zuchtmeister" empfand. Es war die Zeit von Nietzsches erster Schopenhauerbegeisterung, den zu studieren er Deussen empfahl, ia befahl. Für diesen war es ein starker. begeisternder Eindruck, der aber doch noch nicht entscheidend werden konnte. Die Verneinung des Willens zum Leben als letztes Ziel stieß mich abs ich glaubte nur ein trostloses Nichts vor mir zu sehen und war schließlich froh, die ganze düstere Weltanschauung wie einen schweren Traum von mir abzuschütteln und mich den Forderungen des Tages zuzuwenden." So ging es ihm ähnlich wie mit dem Sanskrit. Was später beherrschender Lebensinhalt werden sollte, wurde nach dem ersten Kennenlemen zunächst wieder fallen gelassen. Doch hat diese ursprüngliche Reaktion sich auch später geltend gemacht, als Deussen der gründliche Kenner und hingehende Verkünder Schopenhauerscher Philosophie geworden war. Er hat den Begriff der Verneinung weiter gefaßt als Schopenhauer, indem er in ieder moralischen Haltung ein verneinendes Element erkannte und hat mit der Formel, es komme nicht darauf an. das Leben, sondern den Willen zum Leben zu verneinen, einen Mittelweg gesucht. der asketischen Forderung und den Anforderungen des Lebens gerecht zu werden. Das entspricht der vermittelnden Natur Deussens, und mag es eine im strengen Sinn nicht gerechtfertigte Modifikation des Schopenhauerischen Gedankens sein, so war es doch sehr geeignet, den Lehren dieses Denkers in noch weiteren Kreisen Eingang zu verschaffen.

Deussen war dann einige Jahre als Hilfslehrer an Gymnasien tätig, und im ganzen unbefriedigt. Denn er schien dabei keine Gelegenheit zu haben, dem Ziel näher zu kommen, das er sich jetzt vor Augen gestellt hatte, nämlich Privatdozent für Philosonhie zu werden. Da griff Nierzsche entscheidend in sein Leben ein indem er ihm eine einträgliche Hauslehrerstelle bei einer russischen Familie in Genf vermittelte. Die Absicht war. Ersnarnisse zu machen, um sich snäter der Universitätslaufhahn widmen zu können: aber die Umstände ermöglichten es, schon jetzt an der dortigen Universität eine Lehrtätigkeit zu eröffnen. Deussen hatte sich mit seinem großen Sprachtalent und seinem zähen Fleiß das Französische so angeeignet daß er es im freien akademischen Vortrag gebrauchen konnte. Er las über "éléments de la métaphysique", was später der Gegenstand seines einzigen systematisch philosophischen Werkes werden sollte. Außerdem lehrte er Sanskrit, in das er sich dahei aufs neue und jetzt ganz ernstlich einarheitete. Er hat damit dieses Fach als Studiengegenstand an der Universität Genf eingeführt. Sein erster Schüler darin, Paul Oltramare, wurde später ein hervorragender Erforscher altindischer Geistesgeschichte. Mochte es zunächst vielleicht auch ihm selber so scheinen, als ob die beiden vonihm vertretenen Lehrgebiete allzu weit voneinander abgelegen seien, so entstand gerade daraus der Gedanke, beide zu einer Einheit zu verbinden und sich der Erforschung der indischen Philosophie zu widmen, ein zwar sehr schwer zu bearbeitendes aber ungemein Johnendes Neuland. Natürlich entspringt dieser Gedanke der besonderen Hochschätzung, die Schopenhauer immer wieder für die indische Philosophie bekundete

Die Erziehertätigkeit in der russischen Familie führte Deussen dann nach Aachen, und als Privatdozent an der dortigen Hodischule hatte er Gelegenheit, seine Vor-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Paul Deussen, Mein Leben, Leipzig 1922.

lesungen über Elemente der Metaphysik vieder aufzunehmen. Dabei entstand sein Budr. "Die Elemente der Metaphysik, Leitfaden zum Gebrauch bes Vorlesungen und zum Selbststudium zusammengestell" (Leipzig 1877; 3. Aufläge 1902). Im Untertitel deutet es seine Herkunft aus Leitsätzen, Zusammenfassungen des im Vortrag breiter Dargelegten an, und indem es sich als vom Verfasser zusammengestell bezeichnet, beansprucht es nicht, eine eigene Philosophie darzubieten. Es schließt sich nach Inhalt und Aufbat an Schonenbauerz. Lehre an.

Hören wir, wie Nietzsche sich in einem Briefe vom August 1877 darüber geäußert hat:

"Du hast Deine Jahre sehr gut angewendet, strenger Wille des Lemens, erworben Deutlichkeit und entschiedene Befähigung zur Mittellung. ... davon redet jede Seite Deines Budnes. Allen denen, welchen es nitzte ist, Schopenhauer kennenzulernen, namentlich aber denen, welche sich selber über ihre Kenntnis desselben kontrollieren wollen, hast Du einen ausgezeichneten Leitfaden in die Hand gegeber, jeder Leser findet außerdem von Dir so manches darin, für das er dankhar sein muß (namentlich aus dem schwer zusünslichen Gebeiter der indischen Studien).

Ich, ganz persönlich, beklage eins sehr. daß ich nicht eine Reihe von Jahren früher ein solches Bud, wie das Deine, empfangen habel Um wievell dankbarer wäre ich Dir da gewesen! So aber, wie num die menschlichen Gedanken ühren Gang gehen, dient mir seltsamer Weise Dein Buch als eine gließliche Ansammlung aller dessen, was ich nicht mehr für wahr halte. Das ist traurig. Und ich will nicht mehr davon sagen, und Dri nicht mit der Differen unserere Urreile Schmerz zu amschen. Schon als ich meinekleine Schrift über Schopenhauer schrieb, hielt ich von allen dogmatischen Punkten fast nichts mehr fest ....

Wie Nietzsche dem Freund ehemals die Philosophie Schopenhauers als Weltanschauung, die mit Kritk nicht dies den Haufenz us werfen set, empfohlen hatte, so
lehnt er sie jetzt bekenntinstlig ab und utifit damit den Punkt, der auch für Deussen
entsteidend vars, erkenntinsslißig ab und utifit damit den Punkt, der auch für Deussen
und Straffung des Aufbaux. Aufs tretfiendste darakterisiert also Nietzsche das Werk
als ein dogmatisches Lehrbudn, man könnte es um seiner Lehrvorziige und seiner
dogmatischen Gebundenheit willen geradezu einen Katechismus derSchopenhauerschen
Philosophie nennen. Da ferner Nietzsche als Deussens Eigener darn auf bevrängfung
mit indischen Weisheitslebern hervorhebt, Könnte in Kürze kaum ein tretfienderer
Lerteil über dieses Werk ausgesprochen werden.

Von dem äußern Lebensgang Düssens ist weiterhin nur in äller Kürze zu berichten. Durch weitere Hauslehrertätigkeit in Rußland, in der Familie eines Fürsten, erwarb er sich die Mittel, sich ganz der Wissenschaft widmen zu können. 1881 habilitierte er sich in Berlin als Privatdozent für Philosophie, 1889 wurde er Professor in Kiel, wor er bis zu seinem Tod in Jahr 1919 wirkte. In dieser Zeit machte er häufig größere Reisen. Er war ein eiffiger Besudere derinternationalen/Orientalistenkongresse, wobei er seine aussechntenBekannschaften mit betworzeneden Gelehrein er weitere.

2 H. Scholz, Kantstudien 1920, S. 317.

Seine größte Reise führte ihn nach Indien, wo er mit einheimischen Gelehrten sich in Sunskrit unterhalten konnte. Under diese Reise hat er in einem Banb berüchtet. — In späteren Jahren war sein Augenlich sehr geschwächt. Er durfte oft lange Zeit wenig oder gar nicht lesen Denonda zeheitete er unsermälde, von seinem großen. Gedächnen und von jüngeren Gelehrten als Hilfsarbeitern unterstützt, weiter. Eine stattliche Reih hochbedeumende Werke deren jedes sohn als Arbeitsleistumg Bewunderung wedlent, bezei net die in dieser Zeit zurückgelegte Bahn. Wir erwähnen nur die Hauptwerke und verweiten auf die vollständige Bahlingspalie von DeussessSchäfflich, die Moderauer im Jahrbuch der Schopenhauergesellschaft 1920 in seiner ausführlichen Würdigung Deussens excepten hat.

"Das System des Vedanat" gibt im erklierender und systematischer Form die Lehre og roßen mittellaterlichen Philosophen San kara, des klassischen Vetrteters der idealistischen Philosophie, die auf den Upanischaden fußend die Einheit von Binzelse und Weiterstelle und die Unrealisit der Welt als eines trügerischen Scheins Ichtre. Die Erlösung geschieht durch die Erkenntnis, daß das Einzel-Ich eine nur vermeinzlich Besonderung des All-Ichs, der Weltstelle in, abso durch Aufsbehung der IndeMtdaxton Diese wenigen Schlagworte müssen her genügen, um anzudeuten, wie Deussen hier Verbeindungsleiner zum Aktonsimust der Elesten und anderestet zu Schopenhauer ziehen konnte. Mag er damit das von ihm dargelegte Cedankensystem zu sehr verbeindungsleiner abend, zu verbeilen, der verbeilen gestellt der Verbeindungsleiner der Verbeindungsleine der Verbeindungsleiner der Verbeindungsleiner der Verbeindungsleiner der Verbeindungsleiner der Verbeindungsleiner der Verbeindu

Nietzsche sdrieb him darüber in alter Freundschaft (16. Mär: 1883). "Da mußte viln in einem Meuschen zusammenkommen, um eine solche Vedantalerte ums Europäern offenbaren zu können ... .ich lete Seite für Seite mit vollkommener, Bosheit, "en bu kannst Dir keinen dankbareren Leser windenbe, lieber Freund", und nochmal (September 1886). "Am Ende hättest Du Dich mit Deiner Dospelbegabung zwischen weit Stütlie gesetzt ... man darf micht zweien Herren dienen, und wenn es zwei weit Stütlie gesetzt ... man darf micht zweien Herren dienen, und wenn es zwei neuem wieder tiefes Interesse und Belebrung gegeben; ich wünchte, es gäbe etwas Amlich Klarer. Dielektsich Durcherenbeitetst auch für die Sankhva-Phillosophie."

Das Werk Sankaras ist in der Tat eh Höhepunkt indischer Geistesgeschichte, und nicht nur in der indischen Philosophie, sondern auch in der Religion und gesamten Kulturentwicklung ist seine Wirksamkeit von unvergänglichen Folgens Sie hat dazu beigetragen, den Buddipismus aus indien zu verdrängen und den Brahmanismus zu erneuern. Gleichwohl wird man sagen dürfen, daßDeussen Bevorzugung der Vedantambliosophie unter Zurückstellung anderer Systeme von Einseitigkeit nicht frei war; wie er dem am Buddhismus vorüberging? Ei war seine Stärke, daß er niemals bloß unberelligter Historiker. daß er zuleich Bekenner war.

Dieser Enthusiasmus erfüllt auch sein schönerst Werk, die Übersetzung von sechnig Lpanischads des Veda. Die philologische Beherrschung, die geistige Durchdringung und die spra liche Kraft umd Kunst der Wiedergabe macht dies zu einem Meisterwerk der deutschen Überstezungsiereatur Schopenhauer harte über religiös mystischen, oft zu dichterischem Schwung si erhebenden, ebensoord in dunkeln Tleislun versinkenden Werke kennengelernt aus einer wörtlichen, alltzuwörtlichen Übersetzung, die and einem im 7. Jahrhundert herspestlelten persischen Ubersetzung nageferfagt war.

<sup>&</sup>lt;sup>a</sup> Durch Stiftung eines hochsinnigen Frankfurter Bürgers gelangte die indologische Bibliothek Deussens in das Indogermanische Seminar der Universität Frankfurt, Buddhistisches und auf Buddhismus Bezügliches war darin so gut wie gar nicht vertreten.

Genial, daß er etwas damit anfangen konnte! Die Hauptmasse dieser alten, hochbedeutenden Schriftwerke liegt uns nun in einer lesbaren, soweit als der Gegenstand es zuläßt, genießbaren Übersetzung, mit erklärenden Einleitungen, die sowohl die historische Stellung der Werke als ihren gedanklichen Zusammenhang erläutern von Es tut dem Ruhm dieser nachschöpferischen Leistung keinen Eintrag, wenn wir feststellen, daß Deussen diese religiösen Werke allzusehr als Philosopheme, wenn ein Vergleich erlaubt ist, wie eine indische Vorsokratik betrachtet. Da kann er sich denn nicht ganz freihalten von einer Auslegung im Sinne Sankaras, der unhistorisch und dogmatisch die Unanischaden im Sinne seines Akosmismus und seines unpersönlichen Gottesgedankens interpretierte. Es ist keineswegs klar, daß, wo in den Upanischaden personliche Gottesvorstellungen hervortreten, dies jüngere Zugeständnisse an populäre Vorstellungsweise oder Beeinflussung davon, und der abstrakte Gedanke des unpersönlichen Absoluten an den Anfang zu stellen sei. Doch es ist Sache der Einzelforschung, diese Fragen zu klären, leder, der sich mit diesem Gegenstand beschäftigt. wird durch Deussen an ihn berangeführt, muß sich mit ihm auseinandersetzen und ihn aus eigner Kraft überwinden. Ein Werk von so großer Anlage, solchem Stil und erfüllt von solcher Hingabe bleibt als groß bestehen und veraltet im Fortschritt der Zeit sowenig als ein Monumentalbau.

Wir stellen die Upanischad-Ubersetzung unter Deussens Werken am höchsten. Von ihm war is gedacht als Vorarbeit zu dem gewaltigen Plan einer allgemeinen Geschichte der Philosophie, welche die Geschichte der indischen Philosophie von Rigveda an, die Philosophie der Bibel und die europäische Philosophie vorn Tales Abspenhauer umlätt. Es war dem zähen Fleitl, der reisegen Arbeitskraft dieses Mannes vergönnt, das Werk zu vollenden. Die vor den andern schöpferischen, auch dem Gegenstand nach einzigratigen Teile sind die der indischen Philosophie gewidmeten.

Er beginnt mit späten Gedichten des Rigwelds, wo in Umgestallungen aller mythischer und hultscher Amschausungen eine Dessienproblemalik aus der überlieferten Religion sich loringt. We in den Einfeltungen zu den Upanischalen stickt er ein Bild der allegemeinen Einfeltungen und der State der State

das Verdienst, Bahn gebrochen zu haben, schmälern wollen?
Für die ins einzelne gehende Durcharbeitung war von zwei Seiten her von Deussen selbst mit der Upanischad-Übersetzung und den Sankara betreffenden Werken grundlegende Vorarbeit geleistet. Eine weitere soldne gab er durch die Übersetzung von vier philosophischen Dem Geltendmachen des großen Meisters waren fenner als Unternehmungen von Deussens späterem Leben gewidmet: die Gründung und Leitung der Schopenhauer-Gesellschaft und eine große kritische Ausgabe der Werke Schopenhauers. Sachliche und Zeitumstände ließen diese nicht zur einzig maßgebenden und endgültigen Dokumentation von Schopenhauers Denken und Schaffen werden.

Der Porfessoren-Pfalsosphie der Zeit entsprach es gar nicht, gläubiger Anhänger und weltanschaulicher Bekenner eines vorhandenen Systems zu sein. Damit hätte sich Deussen auch schwerlich seine alademische Stellung und Geltung errungen. Das er reichte er durch seine großen Forsch erleistungen auf indischem Cebtet. Das Schopenhauertum aber büldere den geistigne Kern seines Wesens, ein Karitzentum, das sein Schaffen durchpulste und ihm eine Wirkung über den fachwissenschaftlichen Bereich hinaus serfelch.

<sup>\*</sup>Charakteristisch einige Randbemerkungen in Deussens Eremplar von Oldenbergs (seines langishingen Kieler indologischen Kollegen) Bauch: Die Lehre der Upanishaden: Oldenbergs (Kann es gelingen, unter Bederm und Papier), im Zimmer in das der blause Hinmeld ein Kondens hinerisieht, Cellanken nachnaslenken, die unter indikent Stonenglist der den und stilles Verneisben, die Lehre der den und stilles Verneisben gemeinstelle (Lehre der den und stilles Verneisbungen heterogene Verstellungerhein: Kein Wenfer, daß o. die vollkonmensten mythologisch-spekulativen Milligeburten zur Welt koumen.\* Deussen: OHO!\*

F.

# Wiedergeburt aus embryonalem Zustand in der Symbolik des altindischen Rituals von H. Lommel

Zwei Szenen in dem reichen altindischen (vedischen) Ritual stellen dar, daß ein Mensch, an dem gewisse Weihen vollzogen werden,
wiedergeboren und deshalb zunächst zu einem Embryo werden
muß. Die eine ist die Dikṣā, die vorbereitende Weihe, der sich
einer unterziehen muß, welcher das Soma-Opfer darbringen will,
die andere ist die Jugendweihe, durch die ein Knabe oder Jüngling
in die brahmanische Religionsgemeinschaft (zugleich soziale Gemeinschaft) außenonumen wird.

In beiden Fällen gibt es ähnliche Anschauungen in anderen Religionen. Doch sollen darauf im Folgenden nur, woe suvermeidlich
ist, flüchtige Seitenblicke fallen. Näheres Eingehen darauf erübrigt
sich hier um so mehr, als die folgenden Ausführungen nur von indischer Seite her ergänzen wollen, was C. Hentze in seiner Arbeit
ausfühlich darletet.

#### r Die Dilesa 145

Die «Opfer», richtiger Heiligen Handlungen, werden von Brahmanen vollzogen, Diese sind vermöge ihres Standes allein dazu befähigt; es bedarf keiner besonderen Weihe; sie müssen nur über das
dazu nötige Wissen (veda) verfügen. «Opferer» (yajamāna) dagegen kann jeder Arier, d. i. jeder Angehörige der drei oberen
Stände (Brahmanen, Kşatriyas, Vaijyas) sein, wenn er den nötigen
Aufwand bestreitet. Dieser Yajamāna (aub. «Opferherr, Opferveranstalter») ist es jūr den geopfert wird von den Brahmanen, die
er dazu gewählt hat; und er ist es, der sich zur Einleitung der Zeremonien einer Weihe, der Diksä, unterziehen und dabei verschieden
Ernhaltsamkeitvorschriffen behoaberhen muß.

Es ist ungewiß, ob die Dikjä schon im Rigveda erwähnt wird. Man hat das an einigen Stellen vermutet, doch sind diese keineswegs klar und beweisend, und sie gehören relativ späten Partien des Rigveda an. Die Bezeugung der Dikjä beginnt erst in einer zweitaß Die Erymologie des Wortes int unbekannt, s. Oldenberg, Religion des Veda, 197, Amn. I. Wir überstene mit Welhes schlechtin. ten Schicht der vedischen Literatur mit Sprüchen des Yajurveda. Die bei der Dikşā gebrauchten Yajurveda-Sprüche sind aber für diesen Ritus wenig bezeichnend; sie sind nicht für diesen Zweck abgefaßt, sondern aus anderen Zusammenhängen (bisweilen mit geringen Anderungen des ursprünglichen Wortlauts) zur Verwendung bei der Dikşä übernommen.

Dafür ein Beispiel: Der die Weihe Empfangende (diksita) 146 muß sich den Bart scheren. Das Rasiermesser aber gilt als gefährlich, und bei der heiligen Handlung darf nichts gegenwärtig sein und nichts geschehen, dem eine üble Bedeutung beigelegt werden könnte. Symbolische Handlung und symbolisches Wort müssen deshalb die ominöse Bedeutung des Rasiermessers aufheben, seine mögliche Gefährlichkeit abwenden. Der Sich-Weihende legt daher einen Grashalm an seinen Bart, als ob nur dieser Halm, und nicht das Haar des Opferers, durchschnitten werden sollte. Und er spricht zu dem Gras: «O Pflanze, beschütze mich!» Dann spricht er zu dem Schermesser: « O Axt. verletze ihn nicht!» (Satapathabrāhmana 3. 1. 2. 7 und Paralleltexte147). Warum «Axt» und nicht «Messer»? Warum «ihn» und nicht «mich»? Wenn im Wald ein Baum gefällt wird, aus dem der Opferpfosten zugehauen werden soll, so darf dem Baum, der einen heiligen Gegenstand abgeben soll, kein Leid geschehen. Darum wird zwischen Axt und Baum ein Grashalm angelegt als ein symbolischer Schutz, oder als ob nur der zuerst durchhauene Gegenstand wirklich verletzt würde. Und dazu spricht man: «O Pflanze, beschütze ihn!» (ihn, d. h. den Baum.) Dies ist auf die Zeremonie des Bartscherens übertragen mit Veränderung des Wortes «ihn» in «mich». Bei dem zweiten Spruch dagegen wird der für das Baumfällen angemessene Spruch: «O Axt. verletze ihn nicht!» (S. B. 3. 6. 4. 10 und Parallelstellen) unverändert auf das Bartscheren übertragen, «Axt» und «ihn» einfach beibehalten. Das Ritual der Diksa hat in diesem Punkt also einen sekundaren Charakter.

Ferner hat Oldenberg (a. a. o. 406) darauf aufmerksam gemacht,

<sup>146</sup> Im Folgenden nennen wir den sich Weihenden, bzw. den Geweihten, den Texten folgend. Diksita.

<sup>147</sup> The White Yajurweda, ed. by A. Weber, Part II, The Çatapatha-Brahmana, Berlin 1815, Neudruck Leipzig 1924; The Satapatha Brahmana, transl. by Julius Eggeling, SBE. XII, XXVI, XLI, XLIII, XLIV, Oxford 1882 bis 1900: abeckürzt S. Br.

daß die in den Brahmanas so betonte und ausführlich erörterte Wiedergeburt und der ihr vorausgehende Embryo-Zustand des Dikşita in den Sprüchen der yajurvedischen Samhitas nicht zum Ausdruck kommen. Wenn wir die Yajurveda-Sprüche gegenüber dem Rigveda als eine zweite Schicht betrachten - was natürlich nur im Groben gilt -, so sind die in Prosa gegebenen Darlegungen der Brahmanas eine dritte, noch spätere Schicht; und erst in dieser finden sich die wesentlichen Angaben über die Diksä.

Aus dieser Sachlage zu schließen, daß die Diksa ein verhältnismäßig junger Ritus sei, ist aber nicht angängig. Oldenberg hat dargelegt, daß sie einen höchst altertümlichen Charakter hat, vergleichbar manchen Riten sogenannter primitiver Völker. Das ist zweifellos richtig und wird durch vermehrte ethnologische Kenntnisse nur noch überzeugender. Das verhältnismäßig späte Auftreten von Erwähnungen der Diksa vermag iedoch Oldenberg nicht befriedigend zu erklären mit der Bemerkung, daß das Interesse der rigvedischen Dichter mehr dem Preis der Götter gegolten habe als den «Zaubergebräuchen», welche «Erregung von ekstatischen Zuständen» bezweckten. «Zauber» und «Ekstase» sind religionswissenschaftliche Kategorien, deren Anwendung auf die Diksa nicht gerade glücklich ist; und im Rigveda kommt doch sehr Vieles zur Sprache. was vom Preis der Götter abseits liegt; Rituelles wird zwar nicht ausdrücklich behandelt, aber doch vielfach berücksichtigt und erwähnt, so daß das völlige Fehlen unzweifelhafter Anspielungen auf die Dīkṣā mit dem Hinweis darauf, daß Preis der Götter das Hauptanliegen der Hymnendichter war, nicht hinlänglich erklärt

Vielmehr ist zu erwägen, ob die Diksa aus den Religionsbräuchen der nicht-arischen Inder in den Brahmanismus übernommen. und dabei natürlich brahmanisiert worden sei. So würde sich erklären, daß die begleitenden Sprüche (yajus), die in anderen Fällen ältestes Überlieferungsgut sind, aus anderen Riten übernommen und der Diksa nur angenaßt sind. Auch ist zu Gunsten dieser Hvpothese zu erwähnen, daß bei dem anderen arischen Volk, den nahverwandten Iraniern, keine Spur ähnlicher Bräuche erkennbar ist. Bei manchen der im Rigveda noch nicht oder nur spärlich vertretenen Anschauungen und Bräuche indischer Kultur, die erst in der «zweiten» oder «dritten» Schicht der Überlieferung oder noch später deutlich hervortreten, ergibt sich der Eindruck, daß sie aus

**— 568 —** 

vorarischen Bereichen stammen. Dieses Sich-geltend-machen des «Substrats» ist in neuerer Zeit öfters hervorgehoben worden. Bezüglich der Dīkṣā vertritt Koppers «Pferdeopfer und Pferdekult der Indogermanen» (Wiener Beiträge IV, 1936, S. 332, f.) die Ansicht, daß sie «südliche», agrar-mutterrechtliche Elemente enthält, die nach ihm indogermanischen Völkern in der Hauptsache fremd sind. Dagegen weist er bei nicht-indogermanischen Völkern, in Sonderheit aus Assam und Birma, Vergleichbares nach. Während die unbezweifelbare Altertümlichkeit wesentlicher Züge der Diksa und ihr relativ spätes Auftreten in den Texten in der von Oldenberg versuchten Weise keine befriedigende Erklärung findet, scheinen obige, auf überlieferungsgeschichtlichen Tatsachen beruhende Oberlegungen und die Feststellungen von Koppers sich gegenseitig 711 Stiitzen

Nach diesen der historisch-kulturellen Einordnung dienenden Vorbemerkungen soll nun keine vollständige Darstellung der Dīkṣā gegeben, sondern hauptsächlich eine Zusammenstellung derjenigen Textaussagen vorgelegt werden, die davon handeln. daß der Opferveranstalter bei der Weihe symbolisch einen im Mutterleib befindlichen Embryo darstellt und dann als Wiedergeborener durch das Opfer den Göttern nahen kann. Oldenberg hebt gemäß seiner zauberisch-ekstatischen Auffassung der Diksa besonders die dabei zu übende Askese (tapas, Erhitzung) hervor und sagt dann mit vorsichtiger Unbestimmtheit (a.a.O. 405): «Neben dem Tapas-Motiv aber - vielleicht sollte man sagen, dieses überwiegend scheint in der Dīkṣā ein zweites... aufzutreten: das Wiedergeburtsmotiv.» Im Gegensatz zu Oldenberg betrachten wir das «Wiedergeburtsmotiv» nicht nur als das Eindrucksvollere, sondern auch als das Wesentlichere; gehören doch die Stellen, auf die Oldenberg die Betonung des «Tapas-Motivs» speziell bei der Diksa gründet, jüngeren Texten an; in den hier behandelten Grundtexten ist die geforderte Askese jedenfalls nicht sehr hart, und ekstatische Züge treten nicht hervor.

Das Aitareva-Brāhmana 168 sagt 1.3 über die Dīksā: «1. Wieder zu einem Embryo machen die Priester einen, den sie weihen, 2. Sie begießen ihn mit Wasser, 3. Wasser nämlich ist Samen (sperma); sie

<sup>148</sup> Das Aitare va-Brahmana, hrsg. v. Th. Aufrecht, Bonn 1897; Rigueda- Brahmanas, transl, by A. B. Keith - Harvard Oriental Series 25. Cambridge, Mass. 1920 abgekürzt Ait. Br.

haben ihn also zu einem mit Samen Begossenen gemacht, wenn sie ihn weihen. 4. Sie salben ihn mit frischer Butter.» 5. (Butter in verschiedenen Zubereitungszuständen ist für die Götter, die Menschen, die Väter.) «frische Butter ist für die Embryos 146; indem sie ihn also mit frischer Butter salben, versehen sie ihn mit seinem eigenen Anteil.» 6.7. (Die Besalbung verleiht Glanz.) 8. Sie reinigen ihn mit Büscheln von Darbha-Gras, q. «Als einen Reinen und Gereinigten weihen sie ihn somit. 10. Sie lassen ihn in die Weihungshütte150 eintreten. 11. Diese Weihungshütte nämlich ist der Mutterleib des Dīkşita; damit also lassen sie ihn in seinen eigenen Mutterschoß eingehen. 12. Deshalb sitzt er in seinem Mutterleib und geht daraus hervor als aus einem festen (Behältnis). 13. Deshalb wird die Leibesfrucht (werden die Embryos) in den Mutterleib als ein festes (Behältnis) gelegt und gehen aus einem solchen hervor. 14. Deshalb soll der Diksita nicht anderswo als in der Hütte sein. wenn die Sonne auf- oder untergeht, noch soll man ihn anreden. 15. Sie umhüllen ihn mit einem Gewand. 16. Das Gewand ist die Eihaut des Diksita, also umhüllen sie ihn mit der Eihaut. 17. Darüber kommt das schwarze Antilopenfell, 18. Über der Eihaut nämlich ist die Placenta: also umhüllen sie ihn mit der Placenta. 19. Er macht zwei Fäuste. Denn mit zu Fäusten geschlossenen Händen liegt der Embryo drinnen und mit zu Fäusten geschlossenen Händen wird das Kind (garbha) geboren. Dadurch, daß er Fäuste macht, nimmt er das Opfer und alle Gottheiten in seine Fäuste» (packt sie fest mit den Händen). 21. «Deshalb sagt man: für einen. der zum ersten Mal geweiht wird, gibt es keine Mitkelterung 151, denn er hat das Opfer fest gepackt, hat die Gottheiten fest gepackt: für einen solchen gibt es kein Mißgeschick wie für einen zu wiederholtem Mal Geweihten. 22. Ehe er ins Schlußbad steigt152, legt er das schwarze Antilopenfell ab; deshalb werden die Embryos (Kin-

149 garbha ist die ungeborene und die neugeborene Leibesfrucht.

der) ohne die Placenta geboren. 23. Aber mit dem Gewand steigt er hinein; deshalb wird das Kind mit der Eihaut geboren.»

Seit Xenophanes, fragm. 16 (vergl, fragm. 15)\* Die Aithiopen sagen, ihre Götter seien stumpfnäsig und schwarz, die Thraker, sie seien blauäugig und rothaarige, herrscht bei uns die Anschauung, die Götter und die Götterwelt seien den Menschen und der Menschenwelt nachgebildet. Nach vedischer Anschauung jedoch ist alles Göttliche das Urbildliche, dem die irdische Welt nachgebildet ist, gleichwie die Menschen sich nach göttlichem Vorbild zu verhalten haben. Daher die uns zunächst paradox erscheinende Vorstellung, daß, weil der sich Weihende in die Hüttre geht, deshalb die Leibefrucht in dem Mutterschoß gelegt wird, und weil er mit dem Gewand ins Bad steigt, das Kind mit der Eihaut geboren wird. Dergleichen wird uns noch mehrfach entgegentreten.

Besonders aufschlußreich handelt von der Diksa das zum weißen Yajurveda gehörige Satapathabrāhmana168. Da wird, in 3, 1, 1, zunächst die Wahl des Opferplatzes besprochen, weil ja die Diksā zu den Opfervorbereitungen gehört, und in § 3 gesagt: «Der sich weiht, steigt zu den Göttern empor.» Von § 6 an wird die Errichtung einer Hütte auf dem Opferplatz behandelt. Diese hat ihren Namen (prācīnavamša «Ostbalkenhütte») von dem nach Osten gerichteten Firstbalken ... Der Osten ist die Himmelsgegend der Götter, deshalb muß diese Hütte nach Osten gerichtet sein164 7: Ein Ungeweihter darf sie nicht betreten, sie ist nur für den Diksita. 8: Die Hütte wird gedeckt, damit es nicht auf ihn regnet100. Er wird einer von den Göttern, und wie die Götter gewissermaßen vor den Menschen verborgen sind, ist er in der rings zugedeckten Hütte verborgen. 9, 10: Und wie die Götter nur mit Ariern (den Angehörigen der drei oberen Stände) umgehen, so darf auch der Diksita, da er ja den Göttern sich naht und einer derselben wird, nur mit solchen sprechen, «Wenn er einem Sudra etwas mitzuteilen hat, so soll er es ihm durch einen Arier sagen lassen 166,»

- 153 Es ist, im Ganzen, jünger als die nachher anzuführenden Texte des schwarzen Yajurveda; daber wohl die größere Breite, die zu leichterem Verständnis der anderen Textstücke beiträgt.
- 154 Sie ist rechteckig. Gewöhnliche Bauten für Menschen sind nach Norden gerichtet.
- 155 So auchTS, 3, 1, 1, 2,
- 136 Die starke Betonung der Ausschließung von Nicht-Ariern könnte gegen die eingangs geäußerte Vermutung zu sprechen scheinen, daß die Diksa im

<sup>150</sup> Die Herstellung dieses Aufenthaltsortes für den Geweihten ist im Ait.Br. nicht vorher beschrieben; doch vgl. unten S. 112.

<sup>151</sup> d. h. kein anderer, der zu gleicher Zeit Soma keltert, kann die Götter von der heiligen Handlung eines erstmals Geweihten zu seinem Opfer herüberleichen.

<sup>152</sup> Das Schlußbad schließt sich nicht an die Diksa an, sondern bildet den Abschluß der ganzen heiligen Handlung, während welcher der Yaamana bereits ein Neugeborener war. Das Schlußbad hebt die mit der Diksa bewirkte Absonderung vom profanen Leben wieder auf.

3.1.2.1: Haar und Bart des Diksita werden geschoren; bis dahin darf er essen, was er will, von da an nur Fastennahrung (aus Milch bestehend), 2: Dann wird nördlich der Ostbalkenhütte eine kleine Sonderhütte gemacht, in der das Scheren stattfindet. Auch seine Nägel beschneidet er; dafür wird die Begründung gegeben, daß Haar, Bart und Nägel bei der (später folgenden) Waschung das Wasser nicht bis auf den Leib dringen lassen würden; sie würden also keine völlige Reinigung zulassen187, wie sie für die Opferheiligkeit erforderlich ist . . . 7. Beim Scheren des Bartes legt er in der schon in der Einleitung beschriebenen Weise einen Grashalm an seinen Bart und spricht zu dem Halm: «O Pflanze, beschütze mich!» und zu dem Messer: «O Axt, verletze ihn nicht», weil das Schermesser ein «Donnerkeil» ist. - 9: Wenn der Dīkşita selber diese Handlung rituell begonnen hat, wird das Scheren von einem Barbier fertig gemacht 158. Es folgt (§ 10-12) ein Bad. 13: Er legt ein Gewand an. - Dieses wird hier nicht als seine Eihaut bezeichnet, sondern es werden mythische und symbolische Betrachtungen und rituelle Vorschriften dazu gegeben . . . 21: Der Diksita betritt die Ostbalkenhütte.

Der nächste Abschnitt, 3,1-3, handelt zunächst von Voropfern und von der Salbung, besonders der Augen (§ 1-24); 25; Der Dikjita krümmt die Finger ein und macht zwei Fäuste. — Daß dies die Haltung des Embryos ist, wird nicht hier, sondern erst später gesagt. 26: (Mit den beiden Fäusten) hält er das Opfer fest, und zwar evom Geiste her.» — Die naive Anschaulichkeit der entsprechen an Ausage im Alt. Br. (vgl. oben S. 6) ist aufgegeben. — 27: Der Dikgita wahrt Schweigen. 28: Er tritt von vorn (Osten) in die Hütte ein; innerhalb derselben regt er sich und bewegt sich hin und her; deshalb regen sich die Embyos im Mutterleib und bewegen sich bin und her; deshalb regen sich die Embyos im Mutterleib und bewegen sich bin und

3.2.1,1: Es werden zwei Felle von schwarzen Antilopen auf die Erde gelegt; auf diesen weiht er ihn. Wenn es zwei Antilopenfelle Kern nicht-arischer Herkunft sei. Doch halte ich dieses Bedenken nicht für erwehrliend

- 157 TS. gibt eine etwas andere Begründung für das Scheren (s. im Folgenden); demnach scheint die Begründung für diesen Brauch keine altüberkommene zu sein. Ist etwa der wahre Grund der, daß der Embryo und das Neugeborene keinen Bart und nur zarteste Haare und Nägel hat?
- 158 Diese in anderen Texten nicht erwähnte Einzelheit dürfte ein Kennzeichen etwas späterer Entstehung dieses Textes sein.

sind, stellen sie die beiden Welten, Himmel und Erde, dar; also weiht er ihn auf diesen beiden Welten. — 3: Aber wenn en sur ein Antilopenfell ist, dann stellt es die drei Welten dar: die weißen Haare bedeuten den Himmel, die schwarzen die Erde; oder auch ungekehrt. Die braungelben stellen die Zwischenwelt dar. So weiht er ihn in den drei Welten. — 5: Er kniet hinter (westlich von) den beiden Fellen nieder mit dem Gesicht nach Osten, berührt die weißen und schwarzen Haare und spricht; Ihr seid die Abbilder von Rigveda-Strophen und Sämaveda-Melodien;... ich berühre euch. 6: Er wird zu einem Embryo und schließt die Hände... 10-16: Er gürtet sich und verhüllt sein Haupt, denn er ist ein Embryo, und diese sind eingehüllt... 18: Dann bindet er das Horn einer schwarzen Antilope an das Ende seines Gewandes.

Es wird nun eine mythische Erzählung eingeschoben, aus der hervorgeht, warund der Dikşita das Antilopenhorn an sein Gewand knüpft. Zum Verständnis dieses Mythos muß man sich vergegenwärtigen, daß, mit wenigen Ausnahmen, die Kulthandlungen von Worten begleitet sein müssen. Ohne die Rede (vaß, femin.) ist das Opfer, der yajña (masc.), ungültig und unwirksam. Darauf beruht es, daß in den zahlreichen Geschichten von der ständigen Fehde zwischen den Göttern (deva) und den Dämonen (asura) mehrfach berichtet wird, daß einst die Rede bei den Asuras weilte und die Göttert, die ohne sie kein Opfer (yafha) vollziehen konnten, die Rede auf ihre Seite lockten, damit sie durch Verrichtung einer vollständigen, mit Rede (vaß) ausgestateteen heiligen Handlung (yajña) den Dämonen überlegen seien. Die auf die Dikşib bezügliche Variante dieses Mythos hat in unserem Text (Sat. Br. 3, 2, 1, 18 ff.) folgenden Inhalt:

Der Yajña war bei den Göttern, die Väc dagegen bei den Asuras. Die Götter, die damit rechneten, daß die Rede, als ein Weib, männlicher Verführung zugänglich sein werde, forderten den Yajña auf, sie zu den Göttern hertüberzulocken. Er rief sie mehrmals an, was sie, nach Weiberart, anfänglich nicht beachtete, dann abwies, aber schließlich gab sie doch nach und gesellte sich zu ihm; «deshalb machen es die Weiber so». Der Yajña begehrte nun nach der Väc und vereinigte sich mit ihr. De bedachte Indra: "Aus dieser Vereinigung von Yajña und Väc wird ein großes Ungeheuer entstehen; daß dieses nur nicht die Überhand gewinnt ühre mich!" Dart auf wurde Indra zu einem Embryo und ging in diese Verbindung auf wurde Indra zu einem Embryo und ging in diese Verbindung

114

(von Yajña und Vac) ein. Als er nach einem Jahr daraus geboren war, bedachte er: ,Der Mutterleib, der mich enthielt, ist von großer Kraft. Daß nur nicht nach mir ein noch größeres Ungeheuer daraus geboren wird, das über mich Herr werden könnte!' Er ergriff ihn (den Uterus), packte ihn fest, riß ihn heraus und setzte ihn auf den Kopf des Yajña, des Opfers. Denn die schwarze Antilope ist der Yaiña. Das Fell der schwarzen Antilope ist das Opfer, und ihr Horn ist dieser Uterus, «Und wie Indra, zum Embryo geworden, aus dieser Vereinigung hervorgegangen ist, so wird er (der Dīksita). nachdem er zum Embryo geworden ist, aus dieser Vereinigung (von Antilopen-Fell und Horn) geboren.» Abschließend wird (29) gesagt, daß der Diksita zu dem Horn spricht: «Du bist Indras Mutterleib.»

30: Der Diksita darf, wenn er das Bedürfnis hat, sich zu kratzen. dies nicht mit der Hand oder irgendeinem andern Gegenstand außer dem Antilopenhorn tun. Denn der Dikşita ist ein Embryo und das Horn der Uterus, der die eigene Leibesfrucht nicht schädigt, während jede andere Berührung den Embryo schädigen würde; sie würde zur Folge haben, daß die Kinder vom Mutterleibe an mit Krätze befallen wären. Dem Diksita wird (32) ein Stab überreicht. Er hat Schweigen zu beobachten (37), abgesehen von dem Aufsagen heiliger Sprüche. Dann (39 f.) ruft ein Priester aus: «Geweiht ist dieser Brahmane, dieser Brahmane ist geweiht». und spricht zu den Göttern: «Er ist einer der Euren geworden, beschützt ihn!» 40: Er wird als Brahmane bezeichnet, auch wenn er (nicht Brahmane, sondern Rajanya) ein Königlicher = Kşatriya oder Vaiśva ist. Denn er ist jetzt aus dem Brahman geboren, während bisher seine Geburt ungewiß war, weil die Raksas (Dämonen). wie man sagt, auf der Erde umherschweifen, den Weibern nachstellen und bestrebt sind, ihren Samen in sie zu legen. Deshalb darf auch niemand einen Somaopferer schlagen, denn er würde damit die schlimme Sünde begehen, einen Brahmanen zu schlagen.

Das einschlägige Textstück der Taittirīya-Samhitā handelt zunächst (6. 1. 1.) von der Errichtung der Ostbalkenhütte. Da ist gesagt, daß Osten die Himmelsrichtung der Götter ist, und (1) «... indem er die Ostbalkenhütte macht, wendet der Opferveranstalter sich der Götterwelt zu. Er deckt sie ringsum zu; denn die Götterwelt ist vor der Menschenwelt verborgen. . . . An den (vier) Himmelsgegenden (der Hütte) macht er Offnungen 150, 2: um beide Welten zu gewinnen. Er schert Haar und Bart, er beschneidet die Nägel. Haar und Bart sind ja tote Haut und opferunrein 100. Indem er Haar und Bart wegnimmt, wird er opferrein und naht sich dem Opfer. . . . 3: Er trinkt Wasser, so wird er im Innern opferrein. Er (der Adhvaryu-Priester) weiht (ihn) mit einem Gewand ... » -Dieses Gewand wird jedoch hier nicht, wie in Ait. Br. und S. Br., als Eihaut erklärt, sondern es wird zunächst zu Soma, und seine Teile werden zu anderen Göttern in Beziehung gesetzt, um zu sagen, daß der Diksita durch dieses Gewand den Göttern nahe komme. Bemerkenswert ist dann in § 4 die Aussage, daß der sich Weihende dieser Welt entrückt (von ihr entfernt, ihr entfallen), aber noch nicht zur Welt der Götter gelangt ist. Wir können das auch so umschreiben, daß die Weihe, als Vorbereitung, eine Absonderung von der Menschenwelt ist, und erst das Opfer selber zu den Göttern führt. Es sind die zwei Stufen des vorgeburtlichen Daseins und der Neugeburt.

Es folgen Salbung und Läuterung, mit ausführlichen Erörterungen über die dabei gebrauchten Gegenstände und Sprüche, worauf wir hier nicht einzugehen brauchen (6. 1. 1,4 bis 1. 1. 2).

T. S. 6. 1. 3, 1: Ric und Saman nahmen die Gestalt (Farbe) der schwarzen Antilope an. - Sie legten ihre Macht in Tag und Nacht... das Weiße des Fells der schwarzen Antilope ist die Farbe des Rigveda, das Schwarze des Samaveda, 2: Das Weiße des Fells der schwarzen Antilope ist die Farbe des Tags, das Schwarze die der Nacht. Er (der Adhvaryu-Priester) weiht ihn mit dem Fell der schwarzen Antilope. Das schwarze Antilopenfell ist eine Form des Brahman 161, er weiht ihn mit dem Brahman . . . Der Diksita ist ein Embryo: sein Gewand ist die Eihaut: er bedeckt sich: deshalb werden die Embryos (Kinder) bedeckt geboren. Er soll nicht vor dem Somakauf 182 die Hülle ablegen; wenn er vor dem Somakauf die Hülle ablegen würde, so würden die Embryos vor der Zeit abgehen. Wenn der Soma gekauft ist, dann wird er geboren.» 162

- 159 Anm. in Keith's Obersetzung: . for the but or ball is a microcosm. .
- 160 Vgl. Anm. 157.
- 161 Das Antilopenfell wird also nicht, wie in Ait. Br. 1. 3, 17-18, als Placenta
- 162 Mit dem Kauf des von einem Händler auf den Opferplatz gebrachten Somakrautes beginnt das eigentliche Somaopfer.
- 163 Wir fügen hier an, daß an späterer Stelle, TS. 6. 2. 5, 5, nochmals gesagt wird: «Der sich Weihende ist ein Embryo. Die Weihungshütte ist der Mut-

IIS

Es folgt, T.S. 6. 1. 3, 6, einMythos, der eine andere Fassung des uns dem Satapathabrähman angeführten Mythos von der Paarung zwischen Yajña und Väc ist, und der durch die Parallele des S. Br. in seiner Bedeutung verständlicher wird. In der Fassung der TS. ist der weibliche Teil bei der Paarung die Dakşinä (das Wort ist Femininum), d. i. die Ehrengabe, welche die Priester beim Opfererhalten.

\*Der Yajña begehrte nach der Dakjinā; er vereinigte sich mit ihr. Indra bemerkte das und dachte: 'Derjenige, welcher daraus wird geboren werden, der wird zu diesem (Allem, d. h. der ganzen Welt). Er ging in sie hinein (als Embryo, wie die Parallele des S. Br. lehrt). Indra wahrlich wurde aus ihr geboren. Er bedachte: 'Derjenige, welcher nach mir aus ihr wird geboren werden, wird zu diesem werden. Er packte ihren Uterus und riß ihn heraus. Sie wurde nufruchtbar . . . Er nahm ihn (den Uterus) fest in seine Hand ut versetzte ihn zu den Antilopen; er wurde zum Horn der schwarzen Antilope. » Dieses wird im Folgenden als \*Indras Geburtsstätte-bezeichert.

7: Der Diksita ergreift das Antilopenhorn. Er darf sich nicht mit der Hand kratzen, sonst würden seine Nachkommen krätzig werden; er kratzt sich nur mit dem Horn der schwarzen Antilope. Er darf das Antilopenhorn nicht ablegen, ehe den Priestern die Gaben ausgehändigt werden ""Wenn er das Horn vohrer von sich ließe, bestände für seine Nachkommenschaft Gefahr der Fehlgeburt. Nach Herbeibringen der Gaben für die Priester wirft der Diksita als Antilopenhorn auf den Cätväla, eine Art von Abfallhaufen. Dieser, sowie das Antilopenhorn selber, ist der Mutterschoß des Diksita.

Bei dem Bericht über die einschlägigen Abschnitte von Maitrāyanī-Samhitā (M.S.) und Kāṭhaka (K.S.) 100, zwei einander nahestehenden Texten des Schwarzen Yajurveda, können wir uns, wenn es sich um Übereinstimmungen mit den bisher angeführten Texten

- terschoß. Wenn der Diksita aus der Weihungshütte herausginge, so wäre das, wie wenn der Embryo aus dem Mutterschoß herausfiele. Er soll nicht herausgehen, um sich selber zu schützen.»
- 164 Gemäß der Rolle der Daksina im vorangegangenen Mythos wird hier eine Beziehung zwischen Antilopenhorn und Daksina hergestellt.
- 165 Maitrayani Samhita, hrsg. v. L. v. Schroeder, Leipzig 1881-1886, Neudruck 1923. — Kathakam, hrsg. v. L. v. Schroeder, Leipzig 1900-1910, Neudruck 1922.

handelt, mit stichwortartiger Kürze begnügen. Völlig übergehen wir Abschnitte, die sich zwar auf die Dîkşā beziehen, aber von unserem hauptsächlichen Gegenstand abführen.

Bezüglich der Weihungshütte heißt es Maitr. S. 3. 6, 1 - ähnlich dem aus anderen Texten schon Mitgeteilten -, daß in ihr der Diksita von der Menschenwelt abgesondert ist; sodann (S. 60, Z. 5 f.): «Einer, der sich weiht, geht wahrlich aus dieser Welt; er geht zur Geburt (ianam = ianam), er steigt zur Götterwelt auf. Wenn sie (die Hütte) rings zudecken, machen sie Lichtlöcher (atirokan), dadurch geht er nicht aus dieser Welt, dadurch wird er festgehalten in dieser Welt.» (Der anscheinende Widerspruch: «er geht» und «geht nicht aus dieser Welt» drückt in gleichem Sinn wie die Paralleltexte den Zwischenzustand aus: nicht mehr in der Menschenwelt, noch nicht in der Götterwelt; einer ominösen Mißdeutung «geht aus dieser Welt = scheidet von der Welt der Lebenden ab» wird so vorgebeugt.) Die Offnungen bewirken, daß er nicht völlig abgeschlossen ist; sie gewähren ihm Aussicht auf Erfolg in den Welten, die den verschiedenen Himmelsrichtungen zugeordnet sind.

Abschnitt 2 handelt von Haar- und Bartscheren und Nägelschneiden. Hinzu kommt Zähneputzen, Bad. — Haar, Bart und Nägel sind tote Haut; die üblichen Sprüche: «Pflanze, beschütze mich» und «Axt, verletze ihn nicht». Erörterungen über Reinheit und Nahrungsaufnahme, Anlegen des Gewandes und Salbung mit frischer Butter, die nach diesem Text allen Göttern angehörig ist. — Aus Abschnitt 3 ist zu erwähnen, daß der Dikşita in der ersten Nacht nicht schlafen soll. (Verzicht auf Schlaf während einer Nacht ist wiederum keine «sehr strenge Askese».) In Abschnitt 4 findet sich bei Erörterungen über das Opfer der Satz: «Dann gerade wird er seberon (syivate), wenn er sich weith»

Aus Abschnitt 6 führen wir an (S. 67, Z. 6 f.): Die Macht von Ric und Säman wurde zu Tag und Nacht. Beider Farbe ist die des Fells der schwarzen Antilope, nämlich Weiß die Farbe des Tags, Schwarz die der Nacht. Tag und Nacht kamen in Paarung zusammen. Beider Kraft ging in die schwarze Antilope ein ... Wenn er das Fell mit den Haaren nach außen sich umlegen würde, dann wäre der Dikşita vor dem Opfer verborgen; wenn mit den Haaren nach ninnen, dann wäre das Opfer vor den Göttern verborgen. Zwei (mit den Haaren nach entgeengesetzten Seiten) soll er anle-

gen; dann ist der Dīkşita nicht vor dem Opfer, und das Opfer nicht vor den Göttern verborgen.

Wir fahren fort mit 3, 6, 7 (S, 68, Z, 7 f.): «Als das Opfer geboren wurde (srsta-), hing die Eihaut hinterher; das wurde ein linnenes Gewand. Deshalb weihen sie ihn mit einem Linnengewand. damit das Opfer mit dem Mutterschoß verbunden sei.» - Z. 10 f.: «Die Weihungshütte ist wahrlich der Mutterschoß des Diksita, das Antilopenfell die Placenta, das Weihungsgewand die Eihaut, der Gürtel die Nabelschnur, der Dikşita ein Embryo. In seinem eigenen Mutterschoß also soll der Dīkşita liegen. Deshalb soll der Dīkşita nicht zu unrechten Zeiten aus der Weihungshütte herausgehen. Denn das ist sein Mutterschoß, denn daraus wird der Embryo, der Dīksita, geboren.» - Z. 16 f.: «Der Mensch ist wahrlich ungeboren. Das Opfer ist es, wodurch er geboren wird. Er wird wahrlich gerade dann geboren, wenn er sich beim Somakauf verhüllt. Vor dem verhüllt er sich; dann erst wird der Mensch geboren; er wird wahrlich gerade dann gänzlich geboren, wenn er ins Wasser zum Schlußbad geht.» Die Verhüllung bis zum Somakauf (dem Beginn des eigentlichen Opfers) ist also der vorgeburtliche Zustand, der Vorgang der (Neu- oder Wieder-) Geburt ist erst abgeschlossen mit dem Schlußakt des Opfers.

In 3, 6, 8 (S., 70, Z. j ff.) folgt dann der Mythos von der Geburt des Indra aus der Vereinigung von Yajña und Daksinā. Bei sonstieger großer Ähnlichkeit mit dem schon Berichteten ist der Anfang insofern anders, als da (umgekehrt) die Daksinā bei den Göttern und der Yajña bei den Asuras weil. Die beiden gatten sich (ohne daß erzählt würde, wie der Yajña zur Daksinā, also auf die Götterseite, kommt), und Indra, da er erkennt, daß aus dieser Vereiniung, «Dieses» entstehen werde, geht in die Daksinā ein und wird aus ihr geboren. Ein anderer, der daraus geboren würde, würde ihm gleich (sädri) werden. Indra packt den Uterus der Daksinā dun daraus wird das Horn der schwarzen Antilope. Durch dieses gewinnt der Dikşita den Mutterschoß des Indra und bewirkt, daß sein Oxfer mit dem Mutterschoß verbunden ist.

KS. 3.1. (S. 73, Z. 3) sagt von der frischen Butter, mit der der Dikşita gesalbt wird, sie sei weder bei den Göttern noch bei den Menschen befindlich, und dasselbe sei der Fall bei dem, der sich weiht; err hat sich aus dieser Welt entfernt und jem (noch) nicht erreicht. - Salbung und Läuterung. - 23. 2 (S. 74, Z. 18ff.). -Der

Dīkşita ist ein Embryo, die Weihungshütte der Mutterschoß, das Gewand die Eihaut, das schwarze Antilopenfell die Placenta.» -23. 3 (S. 76, Z. 16 ff.): Ric und Säman gingen in die schwarze Antilope ein . . . Das Saman ist das Weiße, die Ric das Schwarze: indem er sich mit dem Fell der schwarzen Antilope weiht, erlangt er Ric und Saman. Tag und Nacht kamen in Paarung zusammen; beider Stärke und Kraft . . . ging in die schwarze Antilope ein; indem er sich mit dem Fell der schwarzen Antilope weiht, erlangt er Stärke von Tag und Nacht. Himmel und Erde kamen in Paarung zusammen; beider opferwürdiger Glanz ging in die schwarze Antilope ein; indem er sich mit dem Fell der schwarzen Antilope weiht, erlangt er den opferwürdigen Glanz von Himmel und Erde. (S. 77, Z. 20 ff.) «Als das Opfer geboren wurde (asriyata), hing seine Eihaut nach, Das wurde das Weihungsgewand. Der Diksita ist ein Embryo. Wenn er das Weihungsgewand anlegt, dann umhüllt er sich mit seinem eigenen Mutterschoß. Deshalb ist es sehr wichtig, daß er als ein Embryo, und wie verhüllt und verborgen, kein deutliches Wort spricht, damit seine Mühe nicht vergeblich sei.» —

a3. 4 (S. 78, Z. 17 ff.): «Der Yajña war bei den Göttern, die Dakinä bei den Vätern (Manen). Der Yajña hatte Liebesbegehren nach der Dakinä.» Die Väter verlangen und erhalten Anteil am Opfere; es wird zwar nicht gesagt, ergibt sich aber aus dem Zusammenhang, daß sie dafür die Dakinäa usgeliefert haben. Z. 20: (die Dakinä) rief ihn (den Yajña). Als er gerufen wurde, lief er zu ihr. Deshalb läuft ein Mann, wenn er von einem Weib gerufen wird, zu ihr. .. Er vereinigte sich mit ihr. Indra bemerkte es; er dachtet, Wahrlich, der, welcher daraus geboren wird, der wird blieses werden. Er ging in diesen Mutterleib ein; er wurde daraus geboren. Er beobachtete das nochmal und dachte: (Wahrlich, der, welcher nachher daraus geboren wird, der wird mein Widersacher werden. Er erwischte den Uterus, packte und spaltete ihn. Er wurde zum Horn. Weil er zum Horn wird, gelangt der Same des Yaina zum Mutterschoß des Indra zum Uterus der Dakinä.

Ångesichts der vielfältigen und nachdrücklichen Aussagen der vorgelegten Textstücke ist man überrascht, bei Oldenberg (Religion des Veda', S. 407) zu Iseen, daß in der Dikkā «Spuren des Geburtsmotivs doch erkennbar» zu sein «scheinen», und daß er es für nötig hält, die Analogie von Anschauungen und Gebrüuchen «nie-

derer» Kulturen in Anspruch zu nehmen, um festzustellen, daß die Auffassung, der Diksita sei ein Embryo, doch «zu Recht besteht» (S. 406).

Ferner schließt Oldenberg, aus solchen ethnologischen Parallelen, 
daß auch zur Dikşä als erster Akt einst eine Darstellung des Todes des alten Menschen gehört haben wird», welche jedoch «verloren gegangen» sei. Diese Annahme ist von religionswissenschaftlicher Bedeutung und muß deshalb hier erörtert werden. Wir glauben nämlich nicht, daß sie in der altindischen Oberlieferung hinreichenden Halt hat.

Die von Oldenberg angeführte Tatsache, daß es einen altindischen Ritus gibt, durch den ein Totgeglaubter wieder ins Leben eingeführt wird, indem man ihn symbolisch einen Embryozustand und eine neue Geburt durchmachen läßt (Caland, Altind. Totenund Bestatungsgebrüuche 89), kann nicht, gemäß Oldenbergs Annahme, als Parallele zur Dikä herangezogen werden. Denn bei diesem Brauch ist der Tod Ausgangspunkt und Veranlassung der rituellen Wiedereinführung ins irdische Leben, und die Neubelebung könnte gar nicht stattfinden ohne vorausgegangene vermeintlichen Tod. Bei der Dikä dagegen wird der lebende Mensch aus dem irdischen Leben in ein höheres Dasein erhoben. In einem höheren Sinn, für dieses höhere, götternahe Leben ist er, wie MS. 3-6.7 sagt, noch -ungeboren- und muß als ein noch Ungeborener, nicht aber als ein Gestorbener, geboren werden.

Über andere Wiedergeburtsriten, in Indien und außerhalb Indiens, hat Th. Zachariae unter der Überschrift «Scheingeburt» gehandelt (Kleine Schriften, Bonn und Leipzig 1920, S. 143 ff. = Ztschr. d. Vereins f. Volkskunde 20, 1910, S. 141 ff.). Er führt dabei eine ausgedehnte Literatur an und setzt, nicht als Erzte die mannigfachen symbolischen Wiedergeburtsriten auch in Beziehung zu den Schwangerschafts- und Geburtszeremonien, die an einem zurückgekchren Totgeglaubten vollzogen werden. Diese Beziehung, auf die Oldenberg seine Hypothese baut, besteht also in der Tat, aber sofern nicht der vorausgegangene vermeintliche Tod der Anlaß ist für die Anwendung des symbolischen Geburtsritus, ist dabei nirgends von einem vorherigen Sterben oder dessen symbolischer Darstellung die Rede.

Uns interessiert von den Beispielen, die Zachariae anführt, besonders der indische Hiranyagarbha-Ritus, der zufrühest in Atharvaveda-Parišija 13 beschrieben, und noch bis in neuere und neueste Zeit ausgeführt wird. Bei diesem Ritus wird der Wiederzugebärende in ein goldenes Gefäß eingeschlossen, und es werden an ihm die Schwangerschaftszeremonien vollzogen; wenn er dann aus dem goldenen Gefäß herauskommt, folgen die Geburtszeremonien. Das goldene Gefäß kann in Gestalt einer Kuh gebildet und der darin Eingeschlossene, zur Verdeutlichung der Symbolik, durch deren Geburtsteile herausgezogen werden; da aber die Herstellung einer goldenen Kuh sehr teuer und wohl nur einem König möglich ist, genügt es auch, daß der Betreffende durch eine goldene Nachbüldung eines Geburtsgliedes hindurchkriecht.

Es scheint, daß der Wiederzugebärende dabei als «goldener Embryos gilt (denn das heißt hiranyagarbha); da aber Hiranyagarbha auch ein Wort für den höchsten Gott (Prajpati; Brahman) ist, findet sich in manchen Texten die Wendung, daß er während seines Eingeschlossenseins den Hiranyagarbha meditieren soll, und danach von Hiranyazarbha. dem Gott. auferommen wird.

Leider gibt Zachariae nur vereinzelte Beispiele für den Anlaß zum Vollzug dieser Zeremonier daß zwei indische Gesandte durch hire Reise nach England unrein geworden und ihrer Kaste verlustig gegangen waren, und deshalb wiedergeboren werden mußten; daß ein König die Privilegien der Brahmanen für sich in Anspruch nahm und die Verwirklichung dieses unmöglichen Verlangens (denn der König ist der Kaste nach ein Kşatriya) dadurcherzwang, daß er sich aus einer goldenen Kuh wiedergebären ließ. Ferner wird allgemein Befreiung von Sünde und Unreinheit als Zweck und Erfolg dieses Ritus angegeben. In keinem Fall aber ist von einem worheiren Streben die Rede.

Jedoch bedarf es gar nicht der Vergleiche mit anderen indischen oder außerindischen Wiedergeburtsriten, um Oldenbergs Annahme, der Geburt des Embryo müsse ein Sterben vorausgegangen sein, zu entkräften. Denn die von der Dikäs handelnden Texte selber sprechen dagegen. Sie sind so zahlreich und so ausführlich, daß sie das argumentum e silentio zulassen; denn trotz ihrer Obereinstimmung in Hauptpunkten wechseln doch die Formulierungen ist Einzelheiten derart, daß mit ziemlicher Sicherheit anzunehmen ist, Spuren der von Oldenberg vermuteten «verloren gegangenen-Anschauung müßten irgendwo noch aufzuzeigen sein, wenn sie jemals existiert hätte.

Daggen weist die schon hervorgehobene gelegentliche Wenne, daß der nicht geweihte Mensch eigentlich ungeboren sei, in andere Richtung. — Wir haben zwar bei unserm auszugsweisen Bericht von vielen Einzelheiten und abseits führendem Bewerk abgesehen, aber doch den eigenartigen Mythos, daß Indra als Embryo in den Mutterleib der Väc (Rede) oder der Dakjnä eingegangen ist, mit annähernder Vollständigkeit vorgeführt. Das geschah deshalb, weil dieser Mythos für unsere gegenwärtige Frage von ganz wesentlicher Bedeutung ist. Denn die Geburt Indra aus kultischen Elementen ist das mythische Vorbild für die Geburt des Dikşita aus dem Opfer, genauer: aus dem Zusammenwirken von Opferhahndlung (rajän) und Opferrede (väc) oder Opferlohn (dakşinä), bzw. aus dem Antilopenhorn, das den vom Yajnä geschwängerten Uterus darstelle.

Aber auch hier ist keine Rede davon, daß Indra, um sich aus jemem Opferbeitandteil wiedergebären zu lasen, vohre stürbe. Es wird einfach gesagt, daß er in diese Paarung, bzw. den dabei beteiligten Uterus, einging. Ebenso verhält es sich mit dem Diksita. Beides, die Geburt Indras und die des Diksita, entspricht der natürlichen Zeugung und Schwangerschaft darin, daß das künftige Lebewesen nicht stirbt, ehe es gezeugt wird. Denn es heißt z. B. Att. Br. z, 1; 3 (Str. 1:0): -Der Gatte geht in die Gattin ein und wird zu einem Embryo in die Mutter (eingehend); in ihr entsteht er aus neue und wird im zehnten Monat geboren. Ahnlich Manu 9,8: -Der Gatte geht in die Gattin ein; zu einem Embryo geworden wird er aus ihr geboren.» Da ist kein Gedanke daran, daß er erst serben müsse, um zu einem Embryo und dann neu geboren zu werden. Ebensowenig stirbt, wenn der Sohn als das «Selbst» (ätman) des Vaters bezeichnet wird, der ätman des Ferzweers.

Oldenberg erwägt nun fragend, ob in Jaiminiya-Upanjad-Brähmana. MII, 11, 3 eine Spur davon vorliege, daß dem Embryonalzustand und der Neugeburt des Dikşita ein symbolisches Sterben vorausgegangen sei. Da wird nämlich gesagt, daß der Mensch dreimal stirbt und dreimal geboren wird, und zwar stirbt er erstmalig bei der Zeugung, wenn der Same ergossen wird, sodann, wenn er sich weiht (yad dikşate), und zuletzt, wenn er (im gewöhnlichen Sinne) stirbt. Jedesmal findet dann eine Vereinigung mit einer Lebens- oder Geistesmacht statt, vermöge deren er in natürlicher oder geistiger Weise wiedergeboren wird. Jenes zweite Sterben «wenn er sich weiht» kann jedoch nicht zugunsten von Oldenbergs Hypothese geltend gemacht werden. Denn es gehört in den Zusammenhang der vorhergehenden breiteren Darlegung Jaim, Up. Br. III. 8, wonach der Mensch dreimal geboren wird und dreimal stirbt: er wird geboren erstens aus seinem Vater (Samenergießung), dann aus seiner Mutter (natürliche Geburt), dann aus dem Opfer (geistliche Wiedergeburt). Und er stirbt zum ersten Mal. wenn er als Same in den Mutterleib eindringt, in diese «blinde Finsternis», wo er zu einem Tropfen Blut oder zu einem Tropfen Wasser wird. Das Embryonaldasein ist hier als ein Todeszustand vorgestellt. Ein zweites Mal stirbt er, wenn man ihn weiht. Das Schneiden von Haar, Bart und Nägeln, das Krümmen der Finger, die Tatsache, daß er nicht opfert, nicht zu einem Weibe geht, nicht menschliche Sprache spricht, wird wiederum als Todeszustand aufgefaßt. Der dritte Tod ist dann der natürliche Tod.

Es geht also auch nach Jaim, Up. Br. der Diksä nicht ein Sterben voraus, sondern der Embryonalzustand selbst - sowohl der symbolische des Diksita als der des noch ungeborenen Lebewesens im Mutterleib - wird als ein Totsein aufgefaßt. Es stehen sich hier zwei völlig verschiedene Betrachtungsweisen gegenüber: im Jaim. Up. Br. eine Wellenlinie von Werden und Vergehen, in der Diksa-Lehre der oben angeführten Texte dagegen eine gewissermaßen kreisförmige Vorstellung, die Sein und Nichtsein (Noch-Nicht-Dasein und Demnächst-Dasein) als Einheit beschlossen sieht im garbha, dem Embryo. Bezeichnend für die Verschiedenheit der beiden Betrachtungsweisen ist, daß das für die Dīkṣā-Lehre so entscheidende Wort garbha in der Jaiminiya-Lehre überhaupt nicht vorkommt. Es könnte dort auch gar nicht gebraucht werden, wo der Embryonalzustand als Totsein aufgefaßt wird, denn garbha ist ein Inbegriff des Lebens - des noch nicht entfalteten Lebens. Und wenn es M.S. 3. 6. 1 (S. 60, Z. 11) heißt: «Der Diksita ist Same», so ist damit in anderer Weise ausgedrückt, daß er nicht gestorben ist, sondern Leben in sich trägt und Leben ist.

Der andere Ritus, bei dem der Mensch, welcher eine Weihe empfängt, einen Embryo-Zustand durchmacht, ist das Upanayana, die «Einführung», durch die der Knabe oder Jüngling in die brah-

<sup>166</sup> Hanns Oertel: The Jaiminiya or Talavakara Upanisad Brahmana: Text, Translation, and Notes, Journal of the American Oriental Society 16th Volume, New Haven 1866. S. 70 ff.

manische Religionsgemeinschaft, und zugleich damit in die arisch Oolksgemeinschaft aufgenommen wird. Jeder junge Arier muß sich dieser Jünglingsweihe oder Initiation unterziehen. Er wird in dieser Zeit brahmacärin, Brahmanenschüler, Lehrling, genannt. Als solcher lebt er im Hause seines gestütichen Lehrers (guru) und empfängt nicht nur religiöse Unterweisung, sondern muß auch gewisse Enthaltsamkeitsvorschriffen innehalten: Er daff nur erbettelte Speise essen, muß sich des Geschlechtsverkehrs enthalten; er ist also zeitweilig ein junger Asket, trägt als Asketenkleid das schwarze Antilopenfell, und der Ausdruck für diese Lehrzeit, brahmacarya, ist zu dem Wort für geschlechtliche Keuschheit schlechthin geworden.

Wenn er ein gelehrter, d. h. vedakundiger Brahmane werden will, ist der zu erlernende Stoff sehr umfangreich und die Lehrzeit dauert viele Jahre lang; das Mindesterfordernis ist das Erlernen der «Sävitri», der kurzen Rigwedastrophe von 3 mal 8 Silben, RV. 3,62. 10, die als täglichs Gebet dient.

In strengstem Gehorsam muß er alle ihm aufgetragenen Diensleistungen ausführen; dabei ist der wichtigste und unerläßlichste Dienst die Unterhaltung der heiligen Feuer. Daher ist noch in späteren Jahren das Herbeibringen von Brennholz das Zeichen, daß man von einem an Wissen überlegenen Manne lernen will und sich ganz seiner Autorität unterwirft, wie wir das in den Upanishaden so oft lesen.

Die Brahmanenschülerschaft und die Zeremonie der Einführung ist das brahmanische Gegenstück zu den Jünglingsweihen oder Initiationsriten, die wir von vielen Völkern kennen, und die wir in abgeschwächter und vergeistigter Form noch in Firmung und Konfirmation haben.

Manches von den altindischen Bräuchen kann man sich veranchaulichen an Verhältnissen, die vor nicht gar langer Zeit auch bei
uns bestanden: Wilhelm von Kügelgen erzählt in seinen Jugenderinnerungen, wie er als Vorbereitung zur Konfirmation beim Pastor
Roller auf dem Lande wohnte und dort nicht zur religiöse Unterweisung empfing, sondern völlig das Leben des Pfarrers teilte, auch
häusliche und Gartenarbeiten verrichten mußte. Der Pfarrer blieb

ganz wie der altindische guru — lebenslang sein väterlicher
Freund und geistlicher Berater von höchster Autorität. Nicht als
ein so gläubiger Zögling berichtet Gottfried Keller im Grünen

Heinrich (II, II) von der Konfirmation: sie war «die erste Bedingung, Bürger zu werden»; «wenn wir uns dieser fremden, wunderbaren Disziplin nicht mit oder ohne Überzeugung unterwarfen, so waren wir ungültig im Staate und es durfte keiner auch nur eine Frau nehmen.

Wie die Dīkṣā ist auch das Upanayana eine symbolische Wiedergeburt. Es wird von dem Jüngling gesagt, daß er als Embryo im Leibe seines Lehrers weilt und von diesem wiedergeboren wird.

Das erste Zeugnis dafür findet sich Atharvaveda 11.5 <sup>887</sup>, in einer Strophenfolge, die den Brahmacärin aufs höchste werhertlicht. Str. 3: «Der Lehrer, der den Brahmacärin einführt, macht ihn zu einem Embryo in seinem Innern; er trägt ihn drei Nächhe in seinem Bauch; wenn er geboren wird, kommen alle Götter zusammen herbei, ihn zu sehen- 1 n Str. 6 heißt es dann: «Der Brahmacärin geht mit Brennholz, entbrannt (als ob er selber entzündet wäre ""»), in schwarzes Antilopenfell gehüllt, geweiht (dikpital), mit langem Bart ...» Das Antilopenfell wird hier nicht auf seinen Zustand als Embryo bezogen, sondern ist einfach die Kledung des Asketen.

Ausführlicher handelt von dem Upanayana das Satapathabrähmana 11.5,4;"" 1-5 wird berichtet, wie der Schüler sich anmeldet und vorstellt, der Brahmane ihm die einfachsten Vorschriften mitteilt; 6: «Dann sagt er (der Brahmane) ihm die Sävitri auf. Diese sagte man ihm früher nach einem Jahre auf. Mit dem Maß von einem Jahr werden die Kinder (garbha, Embryo) geboren, und gerade wenn er geboren ist, legen wir die Rede in ihn: 7; oeder nach 6 Monaten. . . 8: oder nach 24 Tagen . . . 9: oder nach 12 Tagen . . . 10: oder nach 6 Tagen . . . 11: oder nach 3 Tagen . . . Jedesmal wird die Zahl der Monate, bzw. Tage symbolisch als ein Jahr ausgelegt, z. B.: 1: zist die Zahl der Jahreszeinen, also bedeuten 1 zin Tage ein Jahr; 3 ist die Zahl der Jahreszeinen, also bedeutet 3 ein

- 167 Atharus Veda Sanhita, hrsg. v. R. Roth und W.D. Whithney, Berlin 1855, 2. Aufl. 1944; Atharus Veda Sambita transl. by W. D. Whitney = Harvard Orienta Series VII, VIII, Cambridge, Mass. 1995; Hymns of the Atharus-Veda transl. by M. Bloomfield, S. B. E. XLII, Oxford 1897; abgekürzt AV.
- 168 Die Paippalada-Fassung (16.153) hat statt dessen: «mit Brennholz, mit Gürtel».
- 169 Weil das Upanayana nicht, wie die Diksa, zum Opferritual gehört, sondern ein ehäuslicher- Ritus ist, wird es in den Brahmana-Texten sonst nicht behandelt.

Jahr. Absatz II schließt mit der Wiederholung: «Die Kinder (garbha) werden mit dem Maß von einem Jahr geboren, und gerade wenn er geboren ist, legen wir die Rede in ihn.» Es wird also, bei aller Verschiedenheit der Vorschriften in bezug auf die Dauer des Upanayana, immer an der symbolischen Bedeutung des Zeitmaßes festgehalten: Ob es Tage, Wochen oder Monate dauert — symbolisch ist die jeweilige Frist immer die Zeit, die das Kind als Embryo im Mutterleib zubringt.

Der Text fährt fort: «In bezug darauf singt man einen Vers: "Der Lehrer wird schwanger (mit einem Embryo versehen), wenn er seine rechte Hand auf ihn gelegt hat; in der dritten (Nacht) wird er (der Schüler) zusammen mit der Sävitri als Brahmane geboren ..." Absatz 14 sagt, daß der Brahmaneärin nicht rechts vom Lehrer stehen soll, wenn dieser ihm die Sävitri vorsagt, sondern gerade vor ihm, damit es nicht so scheint oder gedeutet werden könnte, als ob der Lehrer den Schüler seitlich oder schief geboren habe. Absatz 16: Wenn ein Brahmanenjüngling <sup>188</sup> als Brahmacärin aufgenommen is, soll sich der Lehrer der Begattung enthalten, denn der Brahmacärin ist ein Embryo»; es würde also vergebliche Samenergießung stattfinden. 17: Doch kann es der brahmanische Lehrer damit auch halten, wie er will; denn nur die natürliche Geburt erfolgt aus dem Mutterleib, die geistliche Ceburt dagegen geschieht durch Aussprechen von Vedasprüchen, also aus dem Mund.

Es wurde schon hervorgehoben, daß in Ath. V. 11. 5, 6 de Brahmacārin als dkipta bezeichnet wird, so auch fernerhin. Die Analogie zwischen der Jünglingsweihe und der Opferweihe (der Dikşäschlechthin) ist damit sehr deutlich ausgesprochen. Ferner wird jeder erwachsene Arier, d. h. jeder, der das Upanayana durchgemacht, die Savitf rituell erlernt hat, ein dwi-ja, «Zweigeborener», genannt. "Dieser Ausdruck ist so verbreitet und gebräuchlich, da man sagen kann: die ganze altindische Literatur ist von Anspielungen auf diese Wiedergeburt durchzogen.

Dagegen ist tapasvin, «der mit Askese (asketischer Glut) Versehene», ein viel engerer Begriff. Dies bestätigt auf neue, daß nicht die Askese, sondern die Wiedergeburt der Kern der Dīkṣā und des Upanayana ist.

In klassischer Zeit wird zwar die Lehre von der geistlichen Vaterschaft, die zwischen dem brahmanischen Lehrer und dem Brahmacarin besteht, nicht mehr in der naiv-anschaulichen Form von Schwangerschaft des Lehrers und Embryo-Zustand des Schülers ausgedrückt, aber die Vorstellung der Vaterschaft bleibt weiterhin lebendig, nur vergeistigter, als religiös-moralische Autorität, aufgefaßt. So heißt es z. B. in Manus Gesetzbuch 172 (Manava Dharmasästra II, 144-148) 144: «Der (Mann), der ihm (dem Brahmacārin) ohne Falsch beide Ohren mit dem Brahman (dem Vedawort, wovon die Sävitri das Mindestmaß ist) füllt, der ist als Mutter und Vater zu betrachten: den soll er niemals schädigen.» 146: «Vonden beiden, Erzeuger und Geber des Brahman, ist der Geber des Brahman (der geistliche Lehrer) der würdigere Vater. Denn die Brahman-Geburt des Weisen währt sowohl wenn er gestorben ist als auch hier ewiglich.» Dazu Kullukas Kommentar: « . . . die ein Sacrament darstellende Geburt durch das Upanayana ist in der andern Welt und in dieser Welt dauernd . . . » 147: Und wenn Vater und Mutter ihn aus gegenseitiger Liebe erzeugen, so soll man wissen, daß das seine Entstehung ist, wenn er im Mutterschoß erzeugt wird.» (Kulluka: «...es ist seine den Tieren gleiche Geburt.») 148: «Aber die Geburt, die ein Lehrer, der den Veda vollständig kennt, ihm der Vorschrift gemäß bereitet vermittels der Sävitri. das ist die wahre, nicht alternde, nicht sterbende (Geburt),»

W. Hauer vertritt bzgl. des Upanayana in «Die Anfänge der Yogapraxis im alten Indien» (Berlin, Stuttgart, Leipzig 1922) die Ansicht, «daß der im Mutterleib befindliche Novize sterbe, ebe er wiedergeboren wird» (S. 97). Er beruft sich dabei auf die Analogie von Wiedergeboren wird» (S. 97). Er beruft sich dabei auf die Analogie von Wiedergeburtsriten primitiver Völker, sowie auf Oldenbergs Hypothese von dem im Ritual verloren gegangenen Sterben des Dikyita, bevor er zum Embryo wird. Wir haben diese Hypothese Voldenbergs wiedrelgt und zugleich darauf hingewiesen, daß solche ethnologischen Parallelen nur mit großer Behutsamkeit gezogen werden dürfen.

Hauer führt aber außerdem noch einige Atharva-Gedichte an, um seine Annahme zu beweisen. Diese Gedichte hat man bisher auf die Wiederbelebung schwer Kranker bezogen, die in bewußtlosem Zustand schon in das Reich des Todes einzeanzen zu sein

<sup>170</sup> Warum das nur bei einem Brahmacarin brahmanischer Abkunft, nicht auch bei anderen gilt, ist unklar.

<sup>171</sup> Erstmalig AV. 19. 71. 1.

<sup>172</sup> Manu-Smrti, hrsg. v. J. Jolly, London 1887; verschiedene indische Ausgaben; The Laws of Manu, transl. by G. Bühler, SBE XXV, Oxford 1886.

schienen. Hauer weist nun darauf hin, daß nach dem Kaußka-Sütra, dem zum Atharva-Veda gehörigen Ritualtext, mehrere diesere Gedichte beim Upanayana anzuwenden sind. Die betreffenden Sprüche oder Spruchfolgen beziehen sich also nach Hauer nicht, oder nicht nur auf die Wiederbelebung schwer Kranker, sondern (auch) auf die Erweckung des in hypnotischer Trance befindlichen Brahmacärin.

Die ekstatischen Zustände und Erlebnisse des Brahmacärin, die Hauer aus diesen Gedichten herausliest — und die bis zu einem gewissen Grade Auffassungssache sind — müssen hier unerörtert bleiben. Von einem todesähnlichen Zustand des «Novizen» kann ich in den Texten nichts aussesprochen finden.

Die von Hauer angeführten Beispiele — es handelt sich um AV. 7-57 (65); 7-31, 19, 11-10; 38; 11-41-42-0; 17-44,12-9,10 sind Segenssprüche und Gebete allgemeiner Arr, die auf alle möglichen Gelegenheiten passen und auch bei den verschiedensten Anlässen verwendet wurden. Daher waren sie, wenn man die Liturgie des Upanayana recht ausführlich machen wollte, dafür so gut verwendbar wie viele andere.

Hauers Hauptbeispiel ist AV. 8.1. Dort heißt es (Str. 8): - Steig empor aus der Dunkelheit, komm ans Licht; wir fassen deine Hände-; (Str. 3): - Wir tragen dich heraus aus den Banden der Vernichtungs-; (Str. 20): - Gefaßt habe ich dich gefunden, erneuert bist du wiedergekommen. Nach Hauer hätze man beim Upanayana solche Verse nicht rezitieren können, wenn sie nicht- in die Situation des scheinbar Toten und wieder zu neuem Leben zu erweckenden Jünglings eingestellt werden.

Er erwähnt aber nicht, daß dieses Gedicht gesprochen wird, wenn der Lehrer den Nabel des Schülers berührt. Diese Geste hatte Hauer selbst vorher (S. 86) einleuchtend gedeutet als Symbol für den geburtlichen Zusammenhang zwischen Schüler und Lehrer, analog der Nabelschnur, die den Embryo mit der Mutter verbinder.

Also die Geburt begleiten alle diese Sprüche, nicht die Auferweckung von einem ekstatischen Scheintod. Ein Embryo war der Brahmacärin bis zu dieser Geburt. Der Embryo aber ist, wie wir vielfach gesehen haben, der Inbegriff des Lebens, zwar des unentfalteten Lebens, doch keineswegs des Todes oder des Toten. Der Embryo weilt nicht im Schoße der Vernichtung; es wäre sinnlos, ihn, wenn er geboren werden soll, aus dem Reich des Todes herbeizurufen. Wenn der Brahmacärin sterben müßte, was nirgends (ausser bei Hauer) gesagt wird, so müßte das seiner Verwandlung in einen Embryo vorausgehen, und das gerade gilt bei den von Hauer angeführten Sprütehn nicht.

\* \* \*

### Sprache - Literatur - Kultur Orientalische Literatur und Kultur

P[aul]-Émilel Dumont [aost. Prof. f. Gesch. d. Ind. Literat. u. Erkläming d. ved. Teste an d. Univ. Brüssel]. L'Asvam etha. Description du sacrifice solemnel du cheval dans le culte védique d'après les textes du Yajurveda blanc (Vajasaneyisamhita, Satapathabrühmans, Kärylyamsfarussitza). [Société Beige d'Études Orientales] Paris, Paul Geuthner, 1927. XXXVI u. 415 S. 8. F.

Das Opferwesen ist eines der schwerst zuganglichen Gebiete der vedischen Kultu . Es ist für den, der noch nicht eingedrungen ist, reizlos, und manche unserer modernen euro-päischen Erörterungen darüber erleichtern das Eindringen nicht merklich und machen kei neswers Lust dazu. Sie stürzen sich voll Gelehrsamkeit und mit wissenschaftlicher Gewissenhaftiekelt in die verwirrenden, minutiösen Einzelheiten und lassen den Leser manchmal peinvoll nach einem Ariadnefaden tasten. Sinn und Bedeutung des Ganzen bleiben unaufgeklärt, wofern sie nicht etwa aufs gröblichste mißdeutet und entstellt werden. Denn all die anklagenden oder entschuldigenden Charakteristiken der Brahmanas mit Worten wie dieologisches Gefasel, Schwachsinn and Obertrumpfen alten Widersinnes durch

1404

stellung, die übersichtliche Einordnung läßt auch bekannte Dinge in neuem Licht er-

Dem Verf. ist für sein Werk Dank zu sagen.

Frankfurt a. M. Herman Lommel.

neuen, noch barockeren Widersinn zeugen für : die abschließenden Riten ein weiteres labe eine noch recht mangelhafte Einfühlung in die Symbolik und den Gehalt des Opfers, das doch eine der wichtigsten Schöpfungen des altindischen Geistes war, an der sich nahezu die ganze vedische Literatur aufrankt, angefangen vom Rgyeda bis zu den Upanishaden. deren Tiefsinn aus der Opfermystik hervorwächst Den inneren Schwierigkeiten des Verständ-

nisses stehen die äußeren, mehr technischen,

nicht nach. Meditationen der Brahmanas über den mystischen Sinn, die kosmische Bedeutung, die magische Wirkung des Opfers setzen Bekanntschaft mit dessen tatsächlichem Vollrug voraus und beziehen sich oft mit aus-führlicher Breite auf ein minutiöses Detail, so daß es unmöglich ist, dabei einen größeren Zusammenhang nicht aus den Augen zu ver-lieren. Die Darstellungen des Opfers in den Sutras oder Leitfäden, die aufs Ganze gehon, sind wie Grammatiken, die keineswegs den Leser sogleich instand setzen, der Sprache sich zu bedienen; ja vielmehr befleißigen sie sich in der Formulierung ihrer Paragraphen einer so gedrängten Knappheit, daß sich kein unmittelbares Verständnis ergibt. Und sie lassen sich auch weiterhin gewissen altmodischen Grammatiken vergleichen, deren Tugend mehr in Gründlichkeit als in Faßlichkeit bestand und in denen Anfängliches nicht vorangestellt und Wichtiges nicht hervorgehoben war. Nun aber gliedert sich die Schar der zele brierenden Priester in verschiedene Hauptgruppen, und wenn zwar nicht für jeden ein-zelnen eine gesonderte Anweisung vorliegt — wie im Orchester jeder Mitspielende ein Notenheft für sich hat -, so 1st die Partitur des Ganzen doch zusammenzusetzen aus dem Reglement jeder dieser Gruppen, die ihre besonderen Verrichtungen und ihren besonderen Gesichtspunkt hat. Die worhin gemachte An-

Lehrbücher immerhin genug abweichen, um eine Übersicht zu erschweren. Das Gesagte mag zur Geniige andeuten, daß rusammenfassende Darstellungen vedischer Opfer ein wichtiges Erfordernis sind. Von der Kompliziertheit der Materie mag es weiterhin noch einen ungefähren Begriff geben, wenn ich erwähne, daß das berühmte Meisterwerk, in dem Caland und Henry das Normalopfer des vedischen Kults, den eintägigen Agnistoma.

gabe, daß die Leitfäden das Ganze umspan-

nen, gilt daher nicht uneingeschränkt und ist

auch insofern zu vorteilhaft, weil es in jedem

Priestertum verschiedene Schulen gab, deren

darstellen, 500 Seiten füllt. Der Asvamedha, das Roßopfer, ein besonders feierliches, nur von einem siegreichen. weltbeherrschenden König darzubringendes Opfer, umfaßt dagegen mit seinem Hauptakt drei Tage und bedarf vorbereitender Riten, die sich über ein Jahr erstrecken, wie denn auch

ausfüllen: wahrlich ein königliches Opfer. Dumont schildert dasselbe in genauem Anschluß an die Texte, jedoch mit einer Anschau-lichkeit, wie sie mir bisher bei verwandten Ar-

beiten noch nicht erreicht zu sein scheint. Eine Einleitung von bescheidenem Umfang gibt den so erwünschten zusammenfassenden Oberblick, einen knappen Hinweis auf die das Opfer durchziehende Symbolik des Sonnenkults und kurze historische Bemerkungen. Das Pferdeopfer, im Kern uralt, ist eine der höchstentwickelten Ausgestaltungen vedischen Ri-

Der Chersicht dient, daß nur die Zeremonien, welche Besonderheiten des RoBonfers sind, ausführlich und gründlich beschrieben werden, solche aber, die auch sonst im Ritual wiederkehren - wie z. B. der erwähnte Agnistoma - und deren nicht wenige dem gewal-tigen Aufbau dieses Onferdramas eingegliedert sind, nur in aller Kurze abgehandelt werden. Ferner sind zugrunde gelegt die Texte einer einzigen Priesterschule, der Anhänger des Weißen Vaiurveda, in den drei Stufen der Sambita des Brahmanas (nambleb des Satapatha-Br.) und des Sutra. Zur Ergünzung sind jedoch Übersetzungen aus den entsprechenden Toxten (Sutras) des Schwarzen Yajurveda beigegeben und als eine sehr hübsche Vervollständigung die Schilderung dieses Opfers im Mahabharata, Dieses Stück didaktischer Porsie kann man awar nicht eine dichterische Darstellung in unserem Sinne nennen - dann ware ja daraus auch für die Opferkunde weniger zu lernen -, aber es ist doch eine zu-sammenfassende Schilderung, keine Zergliederung im priesterlichen Regelbuch, und zeichnet sich gegen diese durch lebendine Bildlichkeit aus.

Der Orientierung dient welterhin eine Karte des Opferplatzes, eine Zusammenstellung der Fachausdrücke der Onferwissenschaft und in der Darstellung selbst die Untergliederung, nach der die einzelnen Szenen der Handlung mit fortlaufenden Nummern (bis 601) versehen sind. Indem unter den einzelnen Nummern in Kleindruck die nötigen Erklärungen und Verweisungen auf andere Nummern gegeben sind, hat man einen richtigen Kate-

chismus des Pferdeopfers in Händen. Der fremdartige Stoff, in dem man ohne Spezialist der Opfertheologie zu sein, sich kaum zurechtfinden wirde ist auf diese Weise lesbar geworden, ja im Gegensatz zu der vielbeschrieenen Ode des Opferwesens genieß-bar – dies in dem Sinn, daß man Schritt für Schritt auf Riten und Begleitworte stößt, die für die indische und die vergleichende Religionswissenschaft wichtige Dokumente darstellen, für die indische Literaturgeschichte und die Vergleichung der beiden arischen Kulturen sehr wertvoll sind. Die klare Dar-

## ORIENTALISTIK

Heinrich Lüders t, yaruna. Aus dem Nachlaß hrsg. von Ludwig Aladorf. I: Varuno und die Wasser, Göttingen: Vandenhoeck & Ru-precht 1951, VIII. 337 S. gr. 8\*. DM 28.60.

uläflich des verhängnisvullen Schichsals Avon H. Lüders' der Vedafors-hung gewidmetem Lebenswerk und der durch Hemmungen bewirkten 23iährigen Verzögerung des Ermheinens von Geldners Rigveda-Übersetzung drängen sich Betrachtungen darüber auf, wie deutsches Schicksal auch in einer Einzelwissenschaft sich geradezu tragisch auswirkt. Doch beschränken wir uns auf die allgemeine Bemerkung, daß die Vedaforschung ein Ruhmeshlatt der deutschen Wiesenschaft darstellt und auch jetzt noch unter schwerster Behinderung, auch Zerstörung in der füngsten Vergangenheit, gleichwohl achtenswert dastabt

Ferner ist vorauszuschicken Dank und Aperkennung für L. Alsdorf, der mit Hingabe und Pietät, mit sorgfältigen und sachkundigen Ergänzungen den ersten Band herausgegeben hat. Er berichtet in Vorhemerkungen kurz von dem Bestand und Zustand des z. T. zerstörten dreibändigen Werkes von Lilders. Viel mühsamer noch wird es sein, die beiden folgenden, stärker zerstörten Bände für den Druck bereit zu machen, und wir begleiten diese entsagungsvolle Arbeit des Hrags mit besten Wünschen und großen Erwartungen.

Die Fülle der Belehrung, die uns aus diesem Werk entgegenkommt, ist unerschöpflich. Doch ist es schwierig, davon Bericht zu geben. denn es sind Hunderte, ja Tausende von Einzelheiten die den Fachmann angeben. Man wird hinfort keinen Vers, kein Wort des Rigveda vornehmen ohne die Frage: Was war L.s. Ansicht? Was in allgemeinerem Sinne über dieses Werk zu sagen ist, kann bei aller dankbaren Hochachtung ledoch nicht frei von Einschränkungen und Zweifeln sein.

Einleitende Seiten befassen sich mit der zu L.s Zeit unausgetragenen Frage, ob der Rigveda vorwiegend aus sich selbst und mittels der Anhaltspunkte welche die sonstige vedische Literatur bietet, zu erklären sei, oder unter Berücksichtigung der gesamten indischen Überlieferung. Während es in der Generation unserer Lehrer in diesem Punkt starke Gegensätze gab, ist es uns Heutigen zur Selbstverständlichkeit geworden, daß von der indogermanischen Grundsprache an bis zu moderner indischer Volkskunde alles zu verwenden ist, was der Erklärung dienen kann. Es versteht sich, daß L., der wie kaum je ein anderer die ungeheuren Weiten indischer Überlieferung überblickte, die Mitbenutzung

\_ 590 \_

\_\_ 591 \_

auchdernachvedischen Überlieferung vertritt einem sehr fortgeschrittenen Stand der geound vielfach mit unvergleichlicher Meister-

Kontinuität der Überlieferung ist zugleich Entwicklung. Wie aber entscheidet man, wo in der Entwicklung die durchgehende Linie der Kontinuität bewahrt ist und wo sie unter tiefgreifenden Wandlungen sich verliert? Bei L. ist man bisweilen erstaunt, daß er bei Dingen, wo man die durchgehende Linie der Kontinuität deutlich zu sehen meinte, gelegentlich einen völligen Bruch anzunehmen scheint, Kaum in Betracht kommen für L. ethnologische Parallelen, Indische Philologie ist für ihn eine in sich geschlossene Welt. Deren souverane Beherrschung mochte ihm den Aushlick auf weitere Bereiche anthehrlich erscheinen lassen, sogar bis zu mangelnder Berücksichtigung desnah verwandten Awestischen!). Wenn somit gewisse Grenzen, die z. T. zeitbedingt sein mögen, unleugbar sind, so wird man ein endgültiges Urteil doch noch zurückhalten; es liegt bis jetzt erst ein Drittel des Werkes vor. und es bleibt abzuwarten. wie viel von dem jetzt nicht hinlänglich Überzeugenden späterhin noch näher begründet

401

schaft ausübt.

Überhaunt ist der Aufbau des Ganzen noch nicht erkennbar. Auf einleitende Erörterungen über Varuna folgen inhaltsreiche und gründliche Sonderuntersuchungen, von denen noch nicht ganz deutlich ist, wie sie Später dazu dienen werden, ein Gesamtbild des Gattes Varuna zu gestalten. Wenn hier von Varuna und den Wassern die Redeist, wird alles, was der Verf über die Gewässer festzustellen vermag, dargeboten, gleichviel, ob es die aquatische Seite Varunas im Verhältnis zu seinen anderen Wesenszügen klärt oder auch nur berührt oder nicht. Jedoch sind diese vorwiegend kosmologischen Untersuchungen so lehrreich z T neuartig in ihrerArt meisterhaft. daß man sie nur mit Dank und Gewinn hinnehmen kann. Es ist in der Hauptsache eine Ouranggraphie und es wird strenges Nacharbeiten erfordern, um sich ein Urteil zu bilden, ob dieses von L. mit einer Fülle von Einzelinterpretationen und mit schärfster Konscouenz ausgearbeitete Himmelsbild nicht überdeutlich ist. Es ist ja nicht von vornherein überzeugend, daß die vedischen Inder sich in ihrem Phantasiehimmel ein für allemal und nahezu widerspruchslos so ausgekannt haben sollten, wiesich die übrige Menschheiterst bei

1) Bei der von Alsdorf sormem ergänzten Erörterung über buntths, im Himmel fließend (eigentl, fliegend)" oder "vom Himmel fallend", und verwandte Worter, were auch aw. totap- (bzw. totapa Duchesne-Guillemin, Comp. av. § 53 etc.), nach Bar-tholomae Wb. 631 "faillendes Wasser habend", und aw. dpö... idid, nach Bartholomae 646 .fallende Wasser", zu berücksichtigen.

graphischen Wissenschaft auf der Erde auszukennen gelernt hat. Unter diesen Sonderuntersuchungen findet sich auch eine über den Kampf des Gottes

Indra mit dem Damon Vrtra Mittels Finzelinterpretation zahlreicher Stellen ergibt sich da eine recht andere Auffassung als die verschiedenen bisher vertretenen. Nach der im Grunde positivistischen Methode des Verfs kann nur durch Zusammensetzen von unzähligen Mosaiksteinchen der Einzelinterpretatione in wissenschaftlich begründetes Gesamtbild gewonnen werden. Nun ist aber Indras Vrtra-Kampf nur ein Ereignis innerhalb der weiten Wirksamkeit dieses großen Gottes, das eich in des Gosamthild Indres abansowohl einfügenmuß, wie es anderseits an der Gesamtschau bestimmend mitwirkt. Die Einzeluntersuchung läßt sich also ohne eine Intuition des Ganzen nicht durchführen, und ist, ob bewußt oder nicht, an iedem Punkt von einer zu Grunde liegenden Schau einer Ganzheit beeinflußt. Da werden also die Grenzen fühlbar, die dem "strengen Stil" der philologischen Einzeluntersuchung, als dessen Meister L gerühmt wurde, gesetzt sind. In diesem Fall ist es nun so, daß manches Einzelne und das eben doch dahinter stehende Gesamtbild en, mich nicht restlosüberzeugend sind Zwischen solchen stets lehrreichen minutiösen Detailuntereuchungen stößt man bisweilen auf Behauptungen, die Erstaunen und Widerspruchhervorrufen2). So findet sich z. B. (S. 71, Anm. 1) die Bemerkung: Wenn es S. Br. 1 6 4 18 heißt de Bdie Sonne Indra, der Mond Vrtra sei, so ist das nur eine der in den Brahmanas üblichen Identifizierungen, die für den Augenblick gemacht sind," Nun sind aber die Aussagen, daß Indra die Sonne, Vrtra der Mond sei, zahlreich und lassen sich nicht als bloß gelegentlicher Einfall eliminieren. Die Gleichsetzung: Vrtra = Mond kommt allerdings in den hisherigen mythologischen Darstellungen kaum zur Sprache. Statt aber in einer knappen Anmerkung beiseite geschoben zu werden, hätte sie vielleicht den Anhalt bieten können zum Verständnis großerBereiche altindischer Mythologie und Religion.

Ferner wird eine Teiluntersuchung über Soma, speziell über dessen Beziehungen zur Sonne, gegeben. Diese vorläufig noch rätselhafte Seite vonSoma, die besonders Bergaigne betont hat nachdrücklich hervorzuheben, ist berechtiet, obwohl das Gesamtverständnis dadurch einstweilen erschwert wird. So wichtig Ls Ansicht über jede einzelne Textstelle ist, so können wir den Abschnitt über Soma vor-

Fi Einen derartigen Punkt habe ich in einem Aufsatz behandelt, der in der Zeitschrift "Oriens" erscheinen wird.

erst nicht als glücklich in Angriff genommen bezeichnen. Der Hrsg. kündigt (S. 263. Anm. 5) an, daß im folgenden Band eine Widerlegung von Hillebrandts Theorie, daß Soma der Mond sei, folgen werde. Bis dahin wirdman alsoein endgültiges Urteil über L.s Somalehre zurückstellen. Wenn aber die Beweisgründe Hillebrandts nicht durchschlagend sein sollen, so gibt es außerdem einen Hillebrandt selber unbekannt gebliebenen, auch für L. nicht am Wege liegenden Beweispunkt schon für urarische Zeit, der unseres Erachtens entscheidend ist, aber erst erörtert werden kann, wenn L.s Argumentation vorliegt. Auch eine große Zahl ethnologischer Parallelen bildet zusammen einen Beweis für Soms = Mond. Und man wundert sich ferner, daß gerade hier, wo von spätvedischer Zeit an die Gleichsetzung von Soma und Mond unbestritten ist, die rigvedische Vorstellung davon isoliert werden soll. Wenn man also hier schon im voraus weitgehende Skensis nicht verschweigen kann. so darf man von Lis tiefschürfender Art auch auf diesem Gebiet vielfacher Belehrung gewärtigsein.

Von Varuna, der ja der Hauptgegenstand des Buches sein soll, wird zu Anfang ebenfalls nur in einer Teiluntersuchung, gehandelt. Es können sonach nur Teilaspekte des Gottes sichthar werden. Wohl erst zum Schluß werden die vielfach gewundenen Umwege die mancherlei tiefgründigen und für sich allein lehrreichen Teiluntersuchungen, zu einem Ziel, das ein Ganzes bedeutet, hinführen wenn solches hei diesem Verfahren überhaunt erreichhar let

Daß Varuna - unter anderem auch --Wassergottist ist bekannt: allerdings hat man bisher meist angenommen, daß dies aus geringfügigen vedischen Ansätzen erst in nachvedischer Zeit voll zur Geltungkam. L. aber zeigt einwandfrei, daß Herrschaft über das Wasser, Aufenthalt im Wasser, von Anfang an ein bestimmender Grundzug von Varunas Wesen war. Dabei stellt er auch das nachvedische Bild des Wasser- und Meergottes Varunadar, Neben Feststellung der Tatsachen kommt Entwicklungsgeschichte bei L. wenig zu Wort, und diesich aufdrängende Annahme. daß die Gestalt des ursprünglich noch viel umfassenderen Gottes im Lauf der Entwicklung verarmt sei, so daß er im Epos fast nur mehr der "Herr der Gewässer" ist, bleibt unausgesprochen.

Als Gott des Rechts, der "Wahrheit", ist Varuna der Gott, der über den Eid wacht. Wasser und Wahrheit des Eides sind zwei so verschiedene Herrschaftsbereiche, daß ihre innige Verbundenheit in dem Gotte Varuna zunächst befremdlich ist. L. findet die Erklärung dafür (S.28ff.) in dem Umstand, daß

man vonältester bis in späteZeitheim Wasser Eide geschworen hat. Darüber gibt L. eine tiefgründige rechtshistorische Abhandlung. deren geradezu beglückendes Glanzstück die Interpretation desAtharvaveda-Gedichts 4 16 ist. Dieses ist mit dem Preis des Gottes der Wahrheit eines der schönsten und erhabensten Stücke vedischer Poesie, zugleich aber durch gräßliche Verwijnschungen, die sich daran anschließen, für unser Gefühl schauderhaft Daher hat dieses Gedicht seit Beginn der Vedaforschung, von R. Roth an, besondere Aufmerksamkeit erweckt und verschiedene Erklärungsverniche hervorgerufen : und wenn man auch von Auseinanderreißung der so verschiedenen Teile des Gedichts abgekommen ist, so hat doch erst I. die fiberzeugende Erklärung gegeben, daß mit diesen Versen der Richter vor Abnahme des Eides eine Vermahnung an die Schwörenden richtet, und so der Fluch über den, der einen falschen Eid schwören würde sich sinnvoll an den erhabenen Preis des Gottes der Wahrheit anschließt.

So überzeugend und belehrend das alles ist so möchten wir doch für Varunas Herrschaft über das Wasser, seinen Aufenthalt im Wasser, noch eine naturhaftere Grundlage vermuten als diesen rechtssymbolischen Brauch: L. selbst läßt ja mitden Worten daß er darin "des Rätsels Lösung" gefunden zu haben glaubt, erkennen, daß seine Erklärung eine mühsam ausgedachte ist.

Rei diesem Problem wie noch an anderen Punkten lehnt L. Naturverbundenheit mythischer Gestalten ab, und er polemisiert<sup>a</sup>) ausführlich gegen die mehrfach geäußerte Vermutung, daß Varuna Mondgott sei, Aber, wie diese Ansicht nie zu rechter Bestimmtheit gediehen ist, so entbehrt auch ihre schroffe Bekämpfung durch L. der vollen Überzeugungskraft, zumel da Unheimliches, auf Dunkelheit Weisendes bei Varuna, in diesem Teil der Untersuchung wenigstens, beiseite gelassen wird. Außerindisches Mythologien anderer Völker haben gewiß bei indologischen Problemen nicht das entscheidende Wort:wohl aber können sie stärker, als es in L.s abgeschlossener Welt der indischen Philologie der Fall ist, wegweisend sein. Und da kann man nicht übersehen, daßder Mond in der Mythologie sehr vieler Völker - auch der Inder! -Ausgangsort des Regens ist daß Mond und Wasser in engater Beziehung stehen. Es ist nicht Sache des Rez., hier für Mondnatur Varunas einzutreten, wohl aber, darauf hinzu-

") Debel erscheint uns die Wendung das im Unterschied von Prüfung Tausender von Stellen im Zusämmenhang durch Lüders "gewähnlich" zur ein pass Stellen aus den Zusammenhang herausge-nommen wurden (S.39), als unangebracht gegenüber Hillebrandt und Oldenberg und alle voyaus-gegangene ernst zu nehmende Vedaforschung.

weisen, daß Möglichkeiten, die sich sochergestalt darbieten, ja aufdrängen, bei I., nicht berücksichtigt, also auch nicht widerlegt sind; dabei besteht die Merkwürdigkeit, daß L. Mondbeziehungen im Mahabharstastellen, die erfür Varunaais Meeresgott anführt, nichtzu bemerken sehent. Wir galuben also, daßauch in dieser Frage nochnicht das letzte Wortgesrochen ist.

Die uns andern erst jetzt rugfanglich gewordene Rigwed-Übersterung Geldners konnte L. bei der Auszabeitung seines Werkes sehnen heutunen. Er wendet sich vielfach gegenGeldnerst Fassungenund Auffassungen E. six latz, auf jedenmal der Folgende an Kommt. Wir können erst jetzt beginnen, die Meinungsvernichtechnieten beider zu prüfen, undstind keinenwegs überreugt, da bwir überal dem methodisch strengeren Legen Geld-

ner recht geben werden, hoffen aber, auf den Schultern dieser beiden Großen stehend, an manchen Stellen, in der Reichweite unseres bescheideneren Größenmaßes, über beide hinauszugelangen. Das Vedastudium wird von diesenbeidenaus einenneuen Anlaufnehmen.

L. spricht es mehrfach als Grundsatz sus, daß Wirden Ved archigter verstehenwerden, wenn wir ihn wörtlicher, budsutsbilderneihen. Wirzind ungeschrift derzeugt, daß des stehen. Allerdingsist zu einem tieferen, innerheiten derseinhen des einem vortwerstand deseinzeinen States on ontwendig wirde siehen verstehen mar Erbauen einen Domes. Jehauen von Stehen num Erbauen einen Domes dereihen vor der eine Domes derzeine unvergiefdichliche Präzisionsarbeit geleistet hat, ist sein großes Verdierung derzeine unvergiefdichliche Präzisionsarbeit geleistet hat, ist sein großes Verdierung der

leistet hat, ist sein großes Verdienst.

Prien Herman Lommel

Aus den Göttingischen gelehrten Anzeigen 1921. Nr. 10-12.

Ferdinand de Saussure. Cours de linguistique générale, publié par Charles Bally, Profusseur à l'Université de Genève, et Albert Sechehaye, Privat-docent à l'Université de Genève, avec la collaboration de Albert Riedlinger, Maitre au Collège de Genève. Laussame und Paris, librairie Pavet 1916. 388 S. 6 fr

Am Anfang von Saussures System der Sprachwissenschaft stehen die Grundbegriffe langage, langue und parole. Das umfassendste, langage, gebe ich wieder durch menschliche Redec; es ist die Sprache im anthropologischen Sinn, wie man etwa sagen kann, der Mensch unterscheidet sich vom Tier durch die Sprache oder menschliche Redec). In diesem Sinn spricht S. von der faculté du langage. Den

1) Diesen ersten Grundbegriff definiert S. nicht ausdrachlich, Schuchard in seiner Besprechung des Buches, Lit-Bl. f. germ. u. rom. Phil. 1917. Heft 1/2 gibt ihn durch sindividualsprache- wieder, was mir zu S: Anschauung, daß langung aus Jangue (Schuchard: sSprache im sozialen Sinn-) und perole bestebe, nicht recht zu nassen scheint. \usdruck langue ersetze ich durch \( \text{Sprache} \) in engeren \( \text{Sim} \), gem\( \text{gen} \)

elem \( \text{Gebrauch} \) \( \text{deutsche Sprache}, \) \( \text{sranz\text{Schwie-iger}} \)

ist es \( \text{parale} \) \( \text{deutsch} \) zu wenden. \( \text{Schwiendry} \)

ersetz \( \text{dafur Ge-prochenese}, \) ich w\( \text{urd vorziehen \( \text{Sprechen} \) und \( \text{Gesprechenese}, \) wie-vohl auch dies nicht ganz \( \text{beriedigt}, \)

ersetz \( \text{deutsch} \)

und \( \text{deutsch} \)

ersetz \( \text{d

Daß die menschliche Rede, als in sich heterogen, nicht Gegentand einer einheitlichen Disziplin sein könne, ist wohl allgemeine Anchauung. Das kann nach S. nur die Sprache sein. »Die Sprache ist in soziales Produkt der Fähigkeit zur menschlichen Rede und eine lesamtheit notwendiger Konventionen, die die soziale Körnerschaft ngenommen hat, um den Individuen die Möglichkeit zu geben, von ırer Fähigkeit zur menschlichen Rede Gebrauch zu machen. Ferner st die Sprache ein System - im Gegensatz zum Sprechen und Geprochenen, welches unsystematisch ist als das Individuelle. Das nrechen ist individuelle, schöpferische Tätigkeit, einerseits geistiger rt als Ausdruck des Denkens, anderseits psychophysisch die Bettigung des Sprechmechanismus. Die Sprache dagegen ist nichts thöpferisches, das Individuum verhält sich zum System rezeptiv. Sie t sein Ganzes in sich und ein Prinzip der Klassifikation«, sdie Norm r alle anderen Manifestationen der menschlichen Redes. Indem man rechen und Gesprochenes von der Sprache trennt, scheidet man cht nur das Individuelle vom Sozialen, sondern auch das Akzessorihe und Zufällige vom Wesentlichen und Systematischen. - Der agensatz zu den Anschauungen hervorragender deutscher Sprachescher springt in die Augen. Für Humboldt ist das Wesentliche an r menschlichen Rede das Individuelle. Schönferische - er nennt prachecodie ewig sich wiederholende Arbeit des Geistes, den artikurten Laut zum Ausdruck des Gedankens fähig zu machen. Dieser tz enthält genau die Elemente, die S. in der purole findet: > 1. Ics abiquisons par lesquelles le sujet parlant utilise le code de la langue vue d'exprimer sa pensée personelle: 2. le mécanisme psychophysique i lui permet d'exterioriser ces combinaisons«. Humboldts »Spraches etwas >in iedem Augenblick Vorübergehendes und >Selbstschöpfung 3 Individuumse kommt also ungefähr mit S.s parole (besonders ren unter 1. genannten Erscheinung) überein. Und während S. die iederung in sorgfältiger Parallele mit nahezu antithetischen Defiionen aufbaut, um dann die Zusammenfassung - mit Hervorhebung r Sprache - zu formulieren: la langue est le languae moins la role, erklärt F. N. Finck rundweg, daß >die störende Zweiheit, das rechen und die einheitliche Gesamtheit von Ausdrucksmittelne beitigt werden müsse. Dieser Teil der wirklich existierenden Sprache. 1' nicht Sprechen ist, die das Sprechen beständig beeinflussende Erinnerung früheren Sprechens steht doch offenbar nicht einer subjektiven Tätigkeit als etwas Objektives gleichberechtigt gegenüber, sondern beruht selbst auf einem Sprechen, woraus sich ergibt, daß das eigentliche Objekt der Sprachwissenschaft nur das Sprechen ist.« Nicht anders steht hierin Voßler, bei aller sonstigen Verschiedenheit gegen Finck. Ihm ist die Sprachkonvention adas Defizit oder das Passivum in unserer Sprachbegabung, also nichts Positives, nichts Existierendes, kein selbständiges Prinzip, worauf man eine Wissenschaft gründen könnte. Wo das Defizit anfängt, hört die Sprachbegabung auf, und dort ist zugleich die Grenze der Wissenschaft.c Deutscher Individualismus und romanischer Formensinn könnten sich nicht schärfer gegen einander ausprägen. - S. ist der Ansicht, daß das Individuelle so wenig wie die menschiche Rede Gegenstand einer einheitlichen Disziplin sein könne. Denn Macte individuel n'est que l'embruon de langage. Ich würde das etwa so umschreiben: das gesamte Sprechen des Individuums ist in seiner psychologisch-physiologischen Komplikation gleichsam der Mikrokosmos, der dem Makrokosmos der menschlichen Rede entspricht. Es ist ebenso vielfältig und heterogen. Folgerichtig scheidet S. die Linguistik schärfer von der Philologie ab. die bei Finck und Voßler, die sich der Individualsprache zuwenden, oft nahezu mit der Sprachwissenschaft zusammenfließt. Ebenso wird alles, was nicht die Sprache als System angeht, die Einflüsse, die sie durch die Kulturgeschichte erfährt, die Aufschlüsse, die sie über ethnologische und geschichtliche Fragen gibt, als linguistique externe ausgeschieden. Auch die Sprachphysiologie (phonologie) stellt er beiseite. Doch haben die Herausgeber einen Appendix, principes de phonologie, beruhend auf Vorträgen S.s. über die Theorie der Silbe. aufgenommen. Wegen Raummangels soll hier nicht auf diesen gedankenreichen, nach S.s Weise knapp und systematisch entwickelten Abschnitt eingegangen werden.

Die Sprache ist ein System von konventionellen Ausdruckszeichen wie Schrift, Taubstummensprache, Umgangsformen. Die Gesetze, die solche Zeichensysteme beherrschen, könnten Gegenstand einer Disziplin sein, für welche S. den Namen seimidogie (von σημείνη) vorschlägt, und dier erde Fozialpsychologie unterordnet. Das Zeichen besteht aus Lautbild (Bezeichnendem) und Vorstellung (Bezeichnetem) ), und die Verbindung beider Elemente im Zeichen ist entweder durch die innewohnende Ausdruckskraft des Bezeichnendem gegeben, in welchem Fall das Zeichen sy m bolisch - heißt, oder die assoziative Verbindung beider Bestandtelle ist lediglich durch die Konvention bestümt, das

1) Zeichen heißt also nicht das Lautbild, das die Vorstellung benennt, sondern die Verbindung von Lautbild und Vorstellungsinhalt.

Zeichen beliebig. Beiderlei Arten von Zeichen sind Gegenstand der Semeologie und sind in der Sprache vertreten, die symbolischen durch Onomatonoetica und Ausrufe. Doch auch diese haben Anteil an dem beliebigen Charakter, wie schon daraus hervorgeht, daß gleiche Vorstellungen in verschiedenen Sprachen onomatopoetisch durch verschiedene Lautbilder ausgedrückt werden. Da außerdem diese Wortklassen nur eine sehr geringe Minderzahl ausmachen, stellt S. die Beliebigkeit des sprachlichen Zeichens als einen Grundsatz auf. Wie auf diesen wird in der Folge auf den anderen Grundsatz zurückgegriffen, daß die sprachlichen Zeichen in linearer Zeiterstreckung verlaufen, ein Satz, der ohne weiteres einleuchtend ist, aber nicht von den Elementen aller anderen semeologischen Systeme gilt. Die Beliebigkeit gilt natürlich nur innerhalb des Zeichens selbst vom gegenseitigen Verhältnis seiner Bestandteile, nicht von seiner konventionellen Verwendung, seiner Stellung im System. Es ist nicht willkürlich. Die Bezeichnung von Vorstellungen durch bestimmte Lautbilder beruht nicht auf einer Namengebung, einer Art contrat social, sondern ist eine historische Tatsache, ein Erbe aus einem früheren Sprachzustand. In dem jeweils erreichten Zustand steht es nicht im Belieben der Sprachgenossen oder der Sprachgemeinschaft, unterliegt nicht willkürlicher Veränderung von seiten dieser, sondern ist so, wie die bistorische Entwicklung es gestaltet hat, festgelegt. Diese Unveränderlichkeit ist außer durch andre Faktoren begründet in der Beliebigkeit. Denn diese schließt iede Diskussion über die Zweckmäßigkeit der Wahl irgend eines Lautbildes für eine bestimmte Vorstellung aus, was beim symbolischen Zeichen nicht der Fall wäre 1). Wie aber die Beliebigkeit beiträgt, willkürliche Veränderung im herrschenden Sprachzustand auszuschließen, so ermöglicht sie die historische Wandlung, eben weil das Verhältnis der Bestandteile des Zeichens nicht irgendwie begründet und darum festgelegt ist. So wird in schroffer Antithese Unveränderlichkeit und Veränderlichkeit aus dem ersten Grundsatz hergeleitet. Besonders wird betont, daß die Veränderung des Zeichens nicht einfach Aenderung eines Bestandteils, also des Lautbilds oder der Vorstellung ist. Vielmehr ist das Ergebnis einer Veränderung am Zeichen in der Regel eine Verschiebung des Verhältnisses von Bezeichnendem und Bezeichnetem. Wenn z. B. im ags.

1) Ein besoederer Fall liegt in der puristiechen Bewegung vor, wo die Wahl eine gewinen Laufblide der Kritti unterworfen wird. Um so deutlicher zeigen sich da die Hemmeines willkufricher Verinderung von Zeichen, die einerzeit seinker Natur eine, anderweiter webenatischer, innefer oder fende Beienst nicht auszumerzen ist ohne gleichartigen Erstatz für Grundwort und Derivat (Photographie: Lichthid — Photographie in Lichth

fot: \*foti zu fot: fot weworden ist, so ist zunächst die Beziehung von Pluralvorstellung und Lautgestalt verändert. Das Bezeichnete selbst ist unverändert, dennoch erstreckt sich die Veränderung nicht allein auf das Bezeichnende. Die Folge ist eine andere Stellung des Zeichens im System. - Das Verhältnis von Bezeichnetem und Bezeichnendem macht die Bedeutung des Zeichens, die Beziehung des Zeichens zu allen anderen Zeichen des Systems seinen Wert aus. Als eine Wissenschaft, die es mit Werten zu tun hat, hat die Sprachwissenschaft zwei Methoden, eine, welche die Wertverhältnisse, und eine, welche die Wert veränderungen erforscht. Gegenseitige Beziehung zwischen Zeichen innerhalb des Systems besteht nur in der Gleichzeitigkeit. Nur das Koexistente ist im Sprachbewußtsein oder Sprachgefühl, es allein ist systembildend. Die Erforschung der Wertverhältnisse, des systematischen Zusammenhangs, bewegt sich daher in einer Gleichzeitigkeit, hat es mit Zuständen zu tun, verläuft auf der Achse der >Synchronie (statische Sprachwissenschaft). Die Untersuchung auf der Achse der Diachronies (evolutive Sprachwissenschaft) dagegen erfaßt nicht das Systematische, die gegenseitige Bedingtheit der Werte. sondern nur isolierte Glieder. Während für das Zustandekommen eines systematischen Verhältnisses das gleichzeitige Vorhandensein von mindestens zwei Gliedern erforderlich ist, kommt eine Veränderung nur zustande durch Eintreten eines neuen Zeichens anstelle eines alten, das untergeht. Das Verhältnis der sukzessiven Tatsachen zu einander ist also kein systemhaftes, und ganz anderer Art als die systematischen. Es wäre daher falsch, so verschiedenartige Erscheinungen in einer und derselben Disziplin zu vereinigen, Synchronie und Diachronie sind zwei getrennte Disziplinen. Wieder und wieder wird der herrschenden historischen Sprachwissenschaft der Vorwurf gemacht, beides oftmals zu vermengen (und besonders das synchronische zu vernachlässigen - der letztere Tadel ist sicherlich berechtigt). Dies ist einer der Gründe, warum der Ausdruck >historisch < S. ungeeignet erscheint, die evolutive Seite zu bezeichnen, so daß er es vorzieht, die neugeprägten Termini synchronisch und diachronisch einander entwegenzusetzen. Diese Scheidung der Wissenschaft von der langue (und nur von dieser handelt das Buch, während ein Kurs über die linguistique de la parele genlant war, den abzuhalten aber dem Meister nicht mehr vergennt war) in deux linguistiques (!) ist der wichtigste Punkt in dem Werk, ist ungemein fruchtbar und lehrreich. Aber die Scheidung ist allzu streng: nicht zwei Disziplinen, sondern zwei Methoden sind es, die bald getrennt, bald vereint anzuwenden sind. Richtig ist, daß der Forschende sich jederzeit darüber klar sein muß, auf welchem der beiden Gebiete er sich bewegt. Die Veränderung geht vor sich ohne Rücksicht auf die systematische Stellung des Veränderten (aasti > aäste wie traait zu träut), sie hat keinen Bedeutungsinhalt, wie das systematische Verhältnis. Das System wird nicht direkt verändert, aber allerdings wirkt jede Veränderung des Einzelnen auf das System ein. Im Grunde gilt es also doch nur von dem Augenblick, wo sie eintritt (fait initial), daß sie nur auf den isolierten Punkt wirkt. Mir scheint, daß so in dem Bemühen, die gänzliche Verschiedenheit sukzessiver und koexistenter Erscheinungen hervorzuheben, die Scheidung von langue und parole verwischt wird, denn das Eintreten der Veränderung findet is im Sprechen, nicht in der Sprache statt. Und ferner gilt das hier von den Veränderungen ausgesagte zwar von vielen derselben, etwa vom Lautwandel, aber nicht von den analogischen Veränderungen, von denen S. im zweiten Hauptteil (Diachronie) ausdrücklich hervorhebt, daß bei ihnen nicht ein Glied an die Stelle des anderen, sondern neben das andere tritt. welches unbeschadet fortbestehen kann. Und ferner stehen die Analogiebildungen auch im Augenblick ihres Entstehens, und besonders da, im systematischen Zusammenhang, - Wenn beiderlei Tatsachen so ganz verschiedener Natur sind, kann es auch keine Gesetze genen, die sie gleichermaßen beherrschen. Ueberhaupt lehnt S. den Begriff des Gesetzes für die Sprachwissenschaft ab. Die synchronischen Tatsachen werden erfaßt als Konstatierung eines Zustands (diese ist also gleich der Regel der traditionellen Grammatik, nur ohne deren normativen Charakter). Diachronische Tatsachen aber können nicht als Gesetze gefaßt werden, denn die Veränderungen betreffen immer nur isolierte Punkte, Einzelerscheinungen, Wichtig, und einer Erörterung bedürftig ist diese Anschauung besonders bei den sogenannten Lautgesetzen. Es findet nicht gesetzmäßiger Wandel aller einen gewissen Laut enthaltenden Wörter statt, sondern der eine Laut als Einzelbestandteil des Lautsystems verändert sich, und der Anschein des Gesetzmäßigen beruht auf der Einheit des Lautes in allen Fällen seines Vorkommens. Ein prägnanteres Bekenntnis zu dem, was man die Ausnahmslosigkeit der Lautgesetze genannt hat, ist nicht möglich. Die diachronische Erscheinung selbst sist ihrer inneren Natur nach e in e. und stellt ein ebenso isoliertes historisches Ereignis dar wie die semasiologische Veränderung. Sie erhält den Anschein eines »Gesetzese nur dadurch, daß sie sich innerhalb eines Systems vollzieht: dessen strenge Anordnung ist es, welche den Anschein erweckt, als ob die diachronische Tatsache denselben Bedingungen unterworfen sei wie die synchronische.« Bei aller S.schen Präzision verschleiert dieser Satz die gegenseitige Bedingtheit der beiden Gebiete. Denn auf der synchronischen Einheit beruht die von ihm so betonte Einheit des diachronischen Vorgangs. Die Darstellung des synchronischen Lautsystems mud also auf die Verinderungen, denen es ausgesetzt ist.
Rikcksicht nehmen, was so viel bedeutet, daß die richtige Gruppierung
der Lautei msynchronischen System nur aus der Diachronie sich ergibt. Dies steht der von S. so vielfach betonten Priorität der synchronischen Untersuchung entgegen. Die sprachliche Erscheinung wird
in diesem Fall also wissenschaftlich erkannt incht durch die getrennte
Verfolgung auf der Achse der Synchronie und der Achse der Diachronie, sondern durch die Festlegung auf dem Schnittpunkt beider
Achsen, — womit die Anschauung von den deux linguistiques als gesonderten Disziplinen hinfällig ist.

Der Begriff des Zustandes der Sprache, innerhalb dessen das synchonische Systen besteht, ist nicht betimmt abgegrenet. Er ist nicht ein Punkt, sondern ein mehr oder weniger ausgedehnter Zeitraum, während dessen die Summe der eingetretenen Veränderungen gauz gering ist. Hierbei ist die Tatsache zu berücksichtigen, daß jedem Menschen ein reicherer Sprachschatz verständlich ist als derjenige, den er zum eigenen Gebrauch stets parat hat. Wir können daher, ohne aus dem definierten Gebiet der Sprache héraus in das der parofehniberzuterten, Verstehen und Sprechen (genauer: Sprechenkönnen) unterscheiden, eine Scheidung, die S. nicht macht. Das Verstehen ist reicher, vielförmiger und greift vielfach über in einen nahe vorausliegenden Sprachzustand (umfaßt mehr Altertumlichkeiten). Der Zustand, so eng man ihn umgeracen mag, umfaßt also diachrouische Elemente, auch dies eine Stelle, wo Diachronie und Synchronie nicht reinlich zeschieden werden können.

Ich übergehe interessante Ausführungen, die der Klärung linguistischer Begriffe dienen. Nur in Kürze will ich die in S.s Sprachphilosophie wichtige Darlegung erwähnen über das Verhältnis der lautlichen Bestandteile und der Vorstellungen in der Sprache. Sie schafft nicht ein lautliches Mittel zum Ausdruck von an sich geordneten und gefestigten Vorstellungen, sondern das Denken ist ohne Mitwirkung des Wortes eine formlose und ungegliederte Masse. Ebensowenig ist das Lautliche an sich etwas Geformtes, sodaß die Vorstellungswelt, daran sich heftend. Bestimmtheit und Gestalt gewönne. sondern die Sprache vermittelt zwischen dem Lautlichen und der Vorstellungswelt, indem sie in beiden Gebieten eine entsprechende Gliederung und gegenseitige Abgrenzung von bestimmten Einheiten bewirkt. Dies steht im engsten Zusammenhang einerseits mit der Beliebigkeit der Zeichen, anderseits mit ihren Werten, insofern diese nicht den isolierten Zeichen zukommen, sondern ihnen als Gliedern einer geistiglautlichen Kette. Und ferner folgt daraus, daß das Wesentliche an der lautlichen Seite des Zeichens nicht die Lautgestalt selbst, sondern die Unterschiedenheit des Lautbilds von anderen Lautbildern ist. Diese lediglich differentielle Bestimmtheit des Lautbilds ist eine korrelative Eigenschaft zur Beliebigkeit — auch dies ein Satz von weiterer semeolorischer Geltung.

Die systematischen Beziehungen, welche unter den einander folgenden Gliedern der Sprache bestehen, die also dem linearen Charakter der Zeichen entsprechen, nennt S. syntagmatische. Bei deren Definition ergibt sich, wie S. selbst hervorhebt, eine Schwierigkeit in der klaren Scheidung von langue und parole, denen beiden das Syntagma (ein weiterer Begriff als Syntaxis, welch letzteres davon mitumfaßt wird) angehört. Zum Unterschied von den assoziativen Beziehungen, welche in absentia bestehen, wird von den syntagmatischen Beziehungen ausgesagt, daß sie in praesentia vorhanden sind, wodurch ebenfalls auf ihre Hinneigung zur parole hingedeutet wird. Durch beiderlei Beziehungen wird nun die Beliebigkeit des Zeichens eingeschränkt. Zwar das beliebige Verhältnis von Bezeichnetem und Bezeichnendem im einzelnen Zeichen wird dadurch keineswegs verändert. aber im Verhältnis zu anderen an sich gleich beliebigen Zeichen erhält jedes eine relative Motivierung. S. sagt, daß der wichtige Gesichtsnunkt der relativen Motivierung von den Linguisten kaum beachtet wurde. Nun, man muß sich nur klar machen, daß die relative Motivierung oder Einschränkung der Beliebigkeit im Kern nichts anderes ist als das, was die traditionelle Grammatik Regelmäßigkeit nennt. S. erwähnt das nicht, obgleich sich auch darin die von ihm hervorgehobene Uebereinstimmung in der Basis der synchronischen Sprachwissenschaft und der vor-Boppschen Grammatik, wie auch die Anfechtbarkeit mancher Anschauungen der historischen Grammatik bewährt. Denn anfechtbar ist es, wenn Vertreter dieser Forschungsweise es gegenüber der sempirischene Grammatik für swissenschaftlichere halten. Formen, die im System zweifellos als unregelmäßige dastehen, deshalb regelmäßig zu nennen, weil sie gemäß den Lautgesetzen aus Formen einer älteren Sprachperiode entstanden sind. und umgekehrt solche als unregelmäßig, welche zwar im System regelmäßig, aber durch Analogiewirkung von der Bahn der lautgesetzlichen Entwicklung abgelenkt sind. Wenn man im Sprachleben den Lautwandel als das Regelmäßige, die Analogiewirkung als weniger regelmäßig bezeichnen wollte, dann könnte man in solchen Fällen von regelmäßiger Veränderung sprechen, für die Formen selbst aber gelten die Bezeichnungen regelmäßig und unregelmäßig so, wie die traditionelle Grammatik sie gebraucht. Mir scheint das mehr als eine Frage der Terminologie, ein Merkmal einseitiger Auffassung auf seiten

der historischen Grammatik zu sein. - Das Grammatische in der Sprache ist mehr das Gebiet der Motivierungen, das Lexikologische das von vorherrschender Beliebigkeit, wobei zu beachten, daß im Lexikon selbst durch die Wortbildung die Grammatik auch ihre Rolle hat. S. stellt nun die größere oder geringere Einschränkung des Beliebigen oder die mehr oder weniger weitgehende Motivierung als ein Prinzip der Klassifizierung der Sprachen hin. Wenn er aber dann andeutender Weise das Englische als eine Sprache von vorwiegend lexikalischem Bau und das Sanskrit als eine besonders grammatikalische Sprache einander gegenüberstellt als Beispiele geringerer oder stärkerer Einschränkung des Beliebigen, so liegt darin ein Trugschluß. Denn der lexikalische und grammatikalische Sprachbau bestimmen nicht allein über den Grad der Motiviertheit, vielmehr ist geringe Anzahl und weiter Geltungsbereich der grammatischen Regeln ein besonderes Element der relativen Motiviertheit. Sagt doch S. selbst, daß die Beliebigkeit des Zeichens in uneingeschränkter Geltung äußerste Kompliziertheit ergäbe. Sprachen von einfachem grammatikalischen Bau haben eben dadurch weitgehende Motiviertheit. Beim Aufbau künstlicher Sprachen hat man denn auch, am bewußtesten soviel mir bekannt beim Ido, gesucht, möglichst durchgehende Motivierung zu erreichen. Das ist ein Gesichtspunkt, unter dem sie von großem linguistischen Interesse sind, wie sie denn auch bei der Herstellung ihres Lexikons das Grundprinzip der Beliebigkeit des Zeichens nur bestätigen, indem sie in der Wahl ihrer Wurzeln auf die natürlichen Kultursprachen zurückgreifen müssen.

Den Abschnitt über die Diachronie leitet S. ein mit einer nochmaligen Betrachtung über die Scheidung beider Gebiete. Daß der Lautwandel zwar das grammatische System verändert, selbst aber außerhalb desselben steht, ist klar, aber daß andere sprachliche Veränderungen viel enger mit synchronischen Zuständen verknüpft sind. daß bierin eine Schwierigkeit der Scheidung liege - die dennoch aufrecht erhalten werden müsse - räumt er ein. Leider wird uns vorenthalten, wie er diese Schwierigkeit zu beheben denkt. Es scheint mir aber verräterisch genug zu sein, daß er gerade in der Verbindung mit der Diachronie manche synchronische Begriffe behandelt. Ein solcher ist die Alternation, die Erscheinung, daß eine gewordene lautliche Verschiedenheit das grammatikalische Band zwischen etymologisch zusammengehörigen Wörtern nicht zerreißt, sondern enger schlingt, wie vielfach bei Ablaut. Umlaut und beim grammatischen Wechsel. Der Vorgang, daß gasti zu gäste wird, ist ein diachronischer, das Verhältnis von sing, gast zu plur, gäste ein synchronisches. Das verschleiert eine Terminologie, die beides als Umlaut (oder auch beides als alternative) bezeichnet (S. neunt nur das synchronische Verhältnis 
idternative). Nun hat man aber trotzdem niemals den lautlichen 
(diachronischen) Vorgäng studiert, ohne die analogischen (durch synchronische Bezeichungen) entstandenen Fälle auszusscheiden, und daß 
man ohne die Berücksichtigung dieses synchronischen Elienauts solche 
lautlichen Vorgänge gar nicht erfassen kann, zeigt wiederum, abbeide Methoden von einander abhängig sind. Und wenn man in einem 
Fäll den diachronischen Vorgäng als Lautverschlebung, sein synchronisches Ergebnis als grammatischen Wechsel bezeichnet, so ist damit die methodische Klarbeit, auf die S. so großen Wert legt, hinreichend ausgedrückt. – Von den Analogiebildungen ist in diesem 
Zusammenhang zu sagen, daß durch ihre Erforschung an Vorgängen 
der Aufeinanderfolge vielfach Beziehungen in gewissen gleichzeitigen 
Zuständen festgestellt wurden, die ohne dieses diachronische Kriterium 
nicht erkannt werden könnten.

Nur über diejenigen Bestandteile des Buches sollte hier berichtet werden, welche sich der Anschauug "Sprachwissenschaft ist Sprachgeschichtet entgegenstellen. Es ist bedeutungsvoll, daß dies ein Sprachforscher tut, der selbst auf dem Gebiet der historischen Sprachwissenschaft so Großes geleistet hat. Die Darlegungen über die evolutive und die geographische Sprachwissenschaft (Sprachwerschiedenheit), reich an geistvollen Bemerkungen und scharfen Formulierungen, bewegen sich mehr auf viel behandelten Gebieten und in geläufigen Gedanken unserer derzeitigen Sprachwissenschaft.

| Frankfurt a. | M. | Hermann | Lomme |
|--------------|----|---------|-------|

1090

#### Sprache - Literatur - Kultur Orientalische Sprachen

Walther Wilst [Dr. phil., Milnchen], Stilgeschichte und Chronologie des Rgveda. [Abh. f. d. Kunde des Morgenlandes, hrsg. v. d. Dtsch, Morgenland. Gesellsch, Bd. XVII, Nr. 4. Leipzig, Dtsch. Morgenland. Ges., in Komm, bei F. A. Brock-

haus, 1928. XVI u. 172 S. 80. Man weiß, daß die dichterische Tätigkeit, deren Niederschlag uns im Rgveda (RV.) vorliegt, sich über nicht wenige Generationen erstreckt, und kann aus mancherlei Kriterien, die der Sprache, dem Metrum, dem Inhalt zu entnehmen sind, verhältnismäßig jüngeres Gut in der Masse der Gedichte unterscheiden. Mitspricht bei solchen Forschungen auch der Aufbau der Gedichtsammlung, die veranstaltet wurde, als die Hymnendichtung selbst so riemlich verstummt war. Danach ist das 10. und letzte Buch das jungst hinzugekommene, was das Vorhandensein einer Nachlese von alten Stücken darin nicht auszuschließen braucht. Ferner hat das 9. Buch eine Sonder-stellung inhaltlicher und ritueller Art: die darin enthaltenen Gedichte begleiten einen darin enthaltenen Gedichte begrieten einen bestimmten Akt des Soma-Opfers und sind für den Sangespriester (ulgdiar-) bestimmt, während die Mehrzahl der andern Gedichte durch den Rezitationspriester (hotar-) vorzutragen ist. Ihrer Provenienz nach scheinen die Lieder des o. Buches aus den verschie densten Gruppen der in den andern Büchern vertret enen Dichterkreise zu stammen. Die sonst etwa vorkommenden Altersstufen mögen also hier durcheinander gelagert sein.

Man hat auf alle Weise versucht, bestimmtere Scheidung mehrerer Alterstufen vorzunehmen. Alle dahin zielenden Forschungen haben in verdienstlicher Weise zur tieferen Kenninis des RV beigetragen aber alle haben hinsichtlich ihrer Ergebnisse für die relative Chronologie Zweifel oder Widerspruch gefunden. Es gibt eben so gut wie keine posi-tiven Kennzeichen höheren Alters, und jede Abstufung beruht auf größerer oder geringerer Häufung jüngerer Erscheinungen. Verau eine Spätzeit und verschiedene Abstufungen jungeren Datums bieten das gleiche

Wüst nun sucht in der Stillistik des Adjektivgebrauchs als des »farbigsten Redeteils« eine Entwicklung zu erkennen, die Anhalts-punkte für die relative Chronologie der Gedichtmasse ergeben soll. Dabei behandelt er jedes der zehn Bücher als eine in sich ge-schlossene Einheit; das sind sie aber in chronologischer Hinsicht nicht, wie denn die sog. »Familienbücher» (2-7) das dichterische Gut je einer Sängerfamilie aus deren vielleicht weit auseinander liegenden Generationen enthalten. Die Bücher gegeneinander, nicht jedes in sich, abstufen zu wollen, kann daher nicht überzeugend gelingen. W. kennt natürlich die Einwande gegen dies Verfahren und setzt sich (S. 155 ff.) ehrlich damit auseinander, indem er sein Vorgehen mehr entschuldigt, als verteidigt. Entschuldbar ist es. Die nächstkleineren Einheiten die einzelnen Gedichte. haben eine beschränkte, oft sehr geringe Anzahl von Strophen, also einen Umfang, der keine Statistik ermöglicht. Und bei W. handelt es sich um eine Statistik von riesigem Ausmaß, die Verteilung von 17 Gruppen adjektivischer [Wörter in der Zahl von 17 Tau-send auf die Gesamtsahl der Wörter, die in den einzelnen Büchern überhaupt vorkommen. - Ferner hat der Verf. sich bemüht, diesen notgedrungenen Übelstand ausrugleichen durch eine sehr dankenswerte Übersicht über die von ihm verwerteten Gesichtspunkte nach den einzelnen Hymnen des ganzen RV. Diese gleichfalls recht mühevolle Arleit ist für Nachprüfung seiner Darlegungen sehr wertvoll. Aber all das beheht ehen leider doch

nicht die Einwände gegen die Zusammenfas-sung der einzelnen Bücher, als ob diese zeitlich einigermaßen einheitlich wären. Und zwar halte ich diese Einwände für entschei-dend und nicht beeinträchtigt dadurch, daß unter anderen als chronologischen Gesichtspunkten der Hinweis auf Familieneigentum-

10. Heft

lichkeiten der Bücher sehr wertvoll ist Die Auswahl der sowohl in stillsrischer als chronologischer Hinsicht fruchtbaren Kriterien durch W. ist sehr überlegt, seine dazu gegebenen Bemerkungen besonnen, die Samm-lung der darauf bezüglichen Angaben früherer Forscher fleißig und belehrend. Einzelberner. kungen daran zu knüpfen ist hier nicht der

Die Verhältniszahlen, in denen die Kriterien auftreten, sollen für die stilistische Fortgeschrittenheit der einzelnen Bücher zeugen. Doch wechseln vom einen zum andern Kriterium die Zahlen beim einzelnen Buch recht stark, and das ist such night anders zu erwarten nach dem, was vorhin gegen die Betrachtung der Bicher als einheitlicher Gruppen gesagt wurde. Auch bei so schwankerden Zahle läßt sich für jedes Buch ein Durchschuttswert errechnen, der dann die chronologische Einstufung desselben bestimmen soll. Wirk-lich klare Resultate, die bei der Mehrzahl der Kriterien geiten, ergeben sich nur bei zwei Büchern. Da dies aber zwei Bücher sind, die auch in anderer Beziehung eine Sonderstellung haben, so sieht W. darin stets erneute Gewähr für die Richtigkeit seines Verfahrens. Das 10. Buch zeigt stärkstes Hervortreten der stilistischen Kriterien der Spatzeit, und bei diesem braucht ja das Vorwiegen ignger Bestandteile nicht erst erwiesen zu werden. Die große Häufigkeit im Vorkoumen der von W. verfolgten Erscheinungen spricht also für die richtige Auswahl seiner Kriterien. Freilich wird daran nicht nur die zeitliche Stellung dieser Teilsammlung mitwirken, son-dern auch der Umstand, daß sie die dichterisch reifste und reichste, die abwechslungsreichste ist, die viele verschiedene Themen und individuelle Schöpfungen enthält. Großte Buntheit in Beiwörtern, die als Hapax lego-mena und jüngere Bildungen neue Wort-schöpfungen zeigen, ist auch deshalb hier zu

Noch entschiedener trirt nun nach W.s Zusammenstellungen eine Sonderstellung des o. Buchs hervor, und swar die entwegengesetzle, die relativ großte Seltenheit seiner stilistischen Kriterien. Es ist also nach ihm

das älleste Buch. Ich sweifle doch stark an der Beweiskraft seiner Argumentation für das 9. Buch. Es ist stofflich einheitlich, ob aber auch chronologisch, ist für dieses ebenso zwelfelhaft wie für die übrigen acht (besonders 2-7 und 8, während i teilweise to nahe steht; und es ist

468

Statistik zur Geltung kommt).
Die stoffliche Einheiflichkeit des 9. Buchs, der dort herrschende Mangel an Originalist.
de indout herrschende Mangel an Originalist.
de Einfoligieleit in Moriv und Ausdruck jählt an sich — ohne Rücksicht auf Zeistufen ——
ein Mindestmaß von zehmickenden Beiein Mindestmaß von zehmickenden Beivortun köntte, erwarten. Die phatasaievolle Neuchönfune hat hier keine Stelle.

Das so von mir gewonnene, sehr wahrscheinliche Ergebnis bringt von W.s. eigner Grandlage aus seine Ergebnisse ins Wanken und führt un einer Einsicht, die gewiß nicht weniger wichtig ist als das Ziel, das er sich gesteckt daß namitich ein Unterschied besenten von Schauser und der die Schauser werden der der der der der der der naung, und es wirden deutlicher auseinander treten zwei Dichtungsarten, die im eigenlichen Siane gesungene und die reitierte.

**—** 606 **—** 

Die Darstellungsweise Ws ist nicht ungschiekt, aber unsett. Er häll gern durchschaft, der der der der der der fik Kenner schreibt. Es ist oft, als solle der kondige Leers auf die Probe gezeilt, der Dange der der der der der der Unterweit. Das Zitst soll nie als Ernst die-Unterweit. Das Zitst soll nie als Ernst diekunkarbeit. In gleich er Richtig wirkt die Zillerweit. Das Zitst soll nie als Ernst diedankeigunges, und man soll die von andern bereits zugebaueren Bauschie tilch bloß symelfigen; die zigt nomt Lücken, die der Lierer erst durch Nachschägen ausstopfen mott, und man hat ziglot innere die genre mott, und man hat ziglot innere die genre

Frankfurt a. M.

H. Lommel.

REGISTER

## A. SACH- UND NAMENSREGISTER

Auswahl
mit jeweiliger Angabe nur der ersten Belegseite des betr. Wortes

| Ablaut                | 26; 10                 | 02       | Gaokarana                    | 519      |
|-----------------------|------------------------|----------|------------------------------|----------|
| Aditi                 | 542;55                 | 53       | Genus                        | 10       |
| Adityas               | 13                     | 37       | Geschlecht, sächliches, usw. | 10       |
| Agni                  | 170; 230; 313; 346; 51 | 16       | Gomati                       | 245      |
| Ameisen               | 43                     | 32       | Gottesanrufung               | 127      |
| Anāhitā               | 303;3                  | 71       | Graha                        | 504      |
| Añjaḥsava '           | Schnellkelterung' 39   | 99       | Großvieh                     | 1        |
| Askese                | 567;58                 | 84       |                              |          |
| -ā-Stämme             |                        | 12       | Henotheismus                 | 139      |
| Astoviδotu            |                        | 83       | Himmelsgegenden im Avesta    | 54       |
| Aśvatthabai           |                        |          | Himmelsgipfel                | 72       |
| Aśvina <sub>u</sub>   | 239;251;271;43         |          | Himmelsrind (und Regen-      |          |
| Aufenthalts           | sorte der Götter 70;12 | 27       | kamm) 315;522                |          |
| Auge des K            |                        | 92       |                              | ; 578    |
| Augenblinz            | eln 1:                 | 36       | Höllenlokalisierung          | 70       |
|                       |                        |          |                              |          |
| Baummotiv             |                        | 07       | Indra 273; 284; 322; 406;    |          |
| Baumsymb              |                        | 87       | 463                          | ;590     |
| Bhṛgu im Jo           |                        |          |                              |          |
| Blitz                 | 229; 231; 3            | 22       |                              | ;290     |
|                       |                        |          | Jephtha-Motiv                | 473      |
| Chāyā                 |                        | 52       | Jünglingsweihe 174;564       |          |
| Cyavana               | 4.                     | 35       | Jungfernschaftverwünschung   | 141      |
| -                     |                        |          | kämmen                       |          |
| Dämmerun              |                        |          |                              | 23<br>95 |
| Daksinā<br>Deutschun  |                        | 74<br>00 |                              | 139      |
|                       |                        | 58       | Kāvya Uśan(as)               | 160      |
| Deussen               |                        | 64       | Kleinvieh                    | 100      |
| Dikṣā, Dikṣ<br>Donner |                        | 22       | König u. Königtum 274;312    |          |
| Donner                | 3.                     | 22       | Konfdämonen                  | 411      |
| Edda und V            | i/ada 1.               | 41       | Kopi damonen                 | 411      |
| Elemente              |                        | 82       | Lebensbaum                   | 390      |
| Embryo                | 165;5                  |          | Legende und Mythos           | 283      |
| Lindiyo               | 105,5                  | •        | Liebe: Liebeszauber          | 187      |
| ficus religio         | osa 390;512;5          | 15       | Licoc, Licocazatioei         | 107      |
| flechten              |                        | 24       | Märchen außerhalb Indiens    | 181:     |
| Fluchgedic            |                        |          | 222;415;473                  |          |
| frisieren             |                        | 23       | Makha                        | 430      |
|                       |                        |          | Mithra/Mitra 56; 197; 292    |          |
| Gandharvas            | s 1-                   | 46       | Mond 204;375;415             |          |
|                       |                        |          | 204,373,413                  | ,,,,,,   |

| Mutter-und-Kind-Vergleiche 120 | Späher von Varuna und Mitra 292         | D MEDGELOUNIS DED TENTOTE LEN                          |
|--------------------------------|-----------------------------------------|--------------------------------------------------------|
| Mythos (und Legende) 280;506   | Speise 226:355                          | B. VERZEICHNIS DER TEXTSTELLEN                         |
| mythos (und Legende) 200,000   | Śraddhā 379,385                         | (Auswahl)                                              |
| Nacht 256                      | Stein(waffe) 328                        |                                                        |
| Nahrung 226:355                | Stieropfer 197                          | a) INDISCHE TEXTE                                      |
| Namuci 411                     | Śunahśepa 399;438                       | a) INDISCHE TEXTE                                      |
| Nāsatva 270                    | Şūryā 255;375                           | Aitare ya-Brāhmana (ed. Aufrecht) 4,16.2;5             |
| Nase 44:270                    | Syāvāśva 233                            | 4.16.4                                                 |
| 'Neuland' 364                  | -7                                      | 1,3,111. 36/11. 436                                    |
| Neutrum 10                     | Tapas 567;584                           | 2,1,311, 391 64.3                                      |
| Nietzsche 558                  | Termiten 432                            | 3,30,4 304 510.9                                       |
|                                | Tiere in Märchen 96: 181                | 4,7,1                                                  |
| 'Ohr(en)' 40;293               | Totenwelt 209: 290                      | 4,0,3                                                  |
| J. (41)                        | 10tenweit 207,270                       | 7,1311. 399,43611. 5.10.0                              |
| Parianya 337:345               | Usas 255: 547                           | 7,13,10 auch 360 6363 (                                |
| Plural und Singular 266        | Ușas 255,547                            | 1,349 4/8 7,6155                                       |
| Prajāpati 378                  | Vāc 571                                 | 8,1211. 2/41. 2.53 1.211                               |
| Pravargyaritus 434             | Vaira 332                               |                                                        |
| Psaras 355                     | Varuna 89;136;148;209;273;              | 7,67(69)<br>Anastamba Štautasiitra 7,68,1              |
| 136165 333                     | 292;438;589                             | Āpastamba-Śrautasūtra 7,68,1<br>7,115,3f,              |
| Rad als Sonnensymbol 56:398    | Vasiştha 478                            | 1.7.7 217 8.1.3;8;20                                   |
| Rahu 501:505                   |                                         |                                                        |
| Rasā 87                        | Verwünschung, Jungfernschaft 141        | 1.8.3 217 8,2,11;27<br>1.9.1 217 8,4,1ff.              |
|                                | Vieh 1                                  |                                                        |
| Regenkamm, Himmelsrind 522;549 | Vişņu 431                               | 1,20,12 403 8,8,9ff.                                   |
| Rohita-Motiv 475               | Viśvamitra 478                          | 1,21,9 403 8,9,12                                      |
| 'Richterbrücke' 288            | Vivasvant 251                           | 8,13,5;15 217 9,4,1;22                                 |
|                                | Vogel und Baum 507                      | 15,5,2 434 9,4,3,4                                     |
| Samina 253                     | Vṛtra (284); 331; 417; 590              | 16,26,1f. 405 9,6,3ff.; 14f.                           |
| Sanskrit und Deutsch 100       |                                         | 10,3,9<br>Atharvaveda,ŚaunS. (2.ed.Roth/Wh.) 10,10,1ff |
| Saraṇyū 251; 270               | Weltbaum 389;511                        | 10,10,111.                                             |
| Sarasvati 303; 371             | Weltei-Mythos 165;283                   | 1,13,1;3 332 10,20,6                                   |
| Sati 380                       | Wiedergeburt 212;564                    | 1,14 141ff 11,1,34                                     |
| Sāvitrī 372                    | Wind und Soma 407                       | 1,30 586 11,2,12                                       |
| Schlegel, Fr. 100              | Witwenverbrennung 380                   | 1,30.3 84 11,4,14;20                                   |
| Schopenhauer 558               | Wolga 94                                | 2,1,1 552 11,5,3;6                                     |
| Singular und Plural 266        |                                         | 2,7,3 515 11,7                                         |
| Sinneswahrnehmungsausdrücke 44 | Yajña 387; 564; 587                     | 3,4,6 274 13,3,13                                      |
| Soma 202; 230; 312; 375; 390;  | Yama und Yami 251                       | 3,6,3 515 14,2,15;20                                   |
| 399;420;468;515;556;590        |                                         | 3,8 586 14,2.30                                        |
| Sonanten 26                    | 'Zunge' 38                              | 3,10,1 256 14,2,35                                     |
| Sonne 56;168;283;292;297;      | zweigeschl. Himmelskuh 542              | 4,2,5 88 17,1,4; 29f.                                  |
| 370;393;519                    | - · · · · · · · · · · · · · · · · · · · | 4,2,7 168 18,2,27                                      |
|                                |                                         | 4.4,6 308 18,4,69                                      |
|                                |                                         | 4,11,1ff. 545 18,4.70                                  |
|                                |                                         | 4,11,8 544f.;553 19,31.10                              |
|                                |                                         | 4,16 148ff.;591 19,47,3f(f).                           |
|                                |                                         |                                                        |

610 — **—** 611 — auch 136

auch 299 227 515

310

151f.

553 : 150

308

586

586 308

367f.

586

84

84

544

403 77

554

555

586

139

309

375

146

586

84

158

309

155ff.

246;298

583f. 227

481ff.

256;258

544f.; 556

544:555f. 327

542:544

| Brhadáranyaka-Upanişad   31   501f.   Mahânânâyana-Upanişad   126-27                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | 465ff.<br>493f.<br>306<br>515<br>454ff.<br>5511<br>67;454ff.<br>455ff.<br>117<br>124<br>333<br>334ff.<br>332;339<br>428 |
|---------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| 19,71.1   584   1,151   237   1,168,4ff.   505   Rāmāyaņa   4,167   4,48   7,65,10ff.   4,98   7,65,10ff.   4,167   7,28   3,277-28   3,277-28   3,277-28   3,277-28   3,277-28   3,277-28   3,277-28   3,277-28   3,277-28   3,277-28   3,277-28   3,277-28   3,277-28   3,277-28   3,277-28   3,277-28   3,277-28   3,277-28   3,277-28   3,277-28   3,277-28   3,277-28   3,277-28   3,277-28   3,277-28   3,277-28   3,277-28   3,277-28   3,277-28   3,277-28   3,277-28   3,277-28   3,277-28   3,277-28   3,277-28   3,277-28   3,277-28   3,277-28   3,277-28   3,277-28   3,277-28   3,277-28   3,277-28   3,277-28   3,277-28   3,277-28   3,277-28   3,277-28   3,277-28   3,277-28   3,277-28   3,277-28   3,277-28   3,277-28   3,277-28   3,277-28   3,277-28   3,277-28   3,277-28   3,277-28   3,277-28   3,277-28   3,277-28   3,277-28   3,277-28   3,277-28   3,277-28   3,277-28   3,277-28   3,277-28   3,277-28   3,277-28   3,277-28   3,277-28   3,277-28   3,277-28   3,277-28   3,277-28   3,277-28   3,277-28   3,277-28   3,277-28   3,277-28   3,277-28   3,277-28   3,277-28   3,277-28   3,277-28   3,277-28   3,277-28   3,277-28   3,277-28   3,277-28   3,277-28   3,277-28   3,277-28   3,277-28   3,277-28   3,277-28   3,277-28   3,277-28   3,277-28   3,277-28   3,277-28   3,277-28   3,277-28   3,277-28   3,277-28   3,277-28   3,277-28   3,277-28   3,277-28   3,277-28   3,277-28   3,277-28   3,277-28   3,277-28   3,277-28   3,277-28   3,277-28   3,277-28   3,277-28   3,277-28   3,277-28   3,277-28   3,277-28   3,277-28   3,277-28   3,277-28   3,277-28   3,277-28   3,277-28   3,277-28   3,277-28   3,277-28   3,277-28   3,277-28   3,277-28   3,277-28   3,277-28   3,277-28   3,277-28   3,277-28   3,277-28   3,277-28   3,277-28   3,277-28   3,277-28   3,277-28   3,277-28   3,277-28   3,277-28   3,277-28   3,277-28   3,277-28   3,277-28   3,277-28   3,277-28   3,277-28   3,277-28   3,277-28   3,277-28   3,277-28   3,277-28   3,277-28   3,277-28   3,277-28   3,277-28   3,277-28   3,277-28   3,277-28   3,277-28   3,277-28   3,277-28   3,277-2    | 493f.<br>306<br>515<br>454ff.<br>511<br>67;454ff.<br>455ff.<br>99;455ff.<br>117<br>124<br>333<br>334ff.<br>332;339      |
| 3,110-128   435   1,168,5ff   498   498   3,277-283   372ff   1,61f   3,281,8;16(Saviri 5,8,16)   847,65,10ff   3,281,8;16(Saviri 5,8,16)   849, 1,61f   3,281,8;16(Saviri 5,8,16)   87,65,10ff   3,281,8;16(Saviri 5,8,16)   87,85,16   1,25,1ff   1,25,1ff   1,25,1ff   1,26-27   1,26-27   1,26-27   1,26-27   1,26-27   1,26-27   1,26-27   1,26-27   1,26-27   1,26-27   1,26-27   1,26-27   1,26-27   1,26-27   1,26-27   1,26-27   1,26-27   1,26-27   1,26-27   1,26-27   1,26-27   1,26-27   1,26-27   1,26-27   1,26-27   1,26-27   1,26-27   1,26-27   1,26-27   1,26-27   1,26-27   1,26-27   1,26-27   1,26-27   1,26-27   1,26-27   1,26-27   1,26-27   1,26-27   1,26-27   1,26-27   1,26-27   1,26-27   1,26-27   1,26-27   1,26-27   1,26-27   1,26-27   1,26-27   1,26-27   1,26-27   1,26-27   1,26-27   1,26-27   1,26-27   1,26-27   1,26-27   1,26-27   1,26-27   1,26-27   1,26-27   1,26-27   1,26-27   1,26-27   1,26-27   1,26-27   1,26-27   1,26-27   1,26-27   1,26-27   1,26-27   1,26-27   1,26-27   1,26-27   1,26-27   1,26-27   1,26-27   1,26-27   1,26-27   1,26-27   1,26-27   1,26-27   1,26-27   1,26-27   1,26-27   1,26-27   1,26-27   1,26-27   1,26-27   1,26-27   1,26-27   1,26-27   1,26-27   1,26-27   1,26-27   1,26-27   1,26-27   1,26-27   1,26-27   1,26-27   1,26-27   1,26-27   1,26-27   1,26-27   1,26-27   1,26-27   1,26-27   1,26-27   1,26-27   1,26-27   1,26-27   1,26-27   1,26-27   1,26-27   1,26-27   1,26-27   1,26-27   1,26-27   1,26-27   1,26-27   1,26-27   1,26-27   1,26-27   1,26-27   1,26-27   1,26-27   1,26-27   1,26-27   1,26-27   1,26-27   1,26-27   1,26-27   1,26-27    | 493f.<br>306<br>515<br>454ff.<br>511<br>67;454ff.<br>455ff.<br>99;455ff.<br>117<br>124<br>333<br>334ff.<br>332;339      |
| Atharvaveda, PaippS. (ed. Barret)  3,1.6 3,1.6 3,2.7 3,1.6 3,2.7 3,2.7 3,2.7 3,2.7 3,2.7 3,2.7 3,2.7 3,2.7 3,2.7 3,2.7 3,2.7 3,2.7 3,2.7 3,2.7 3,2.7 3,2.7 3,2.7 3,2.7 3,2.7 3,2.7 3,2.7 3,2.7 3,2.7 3,2.7 3,2.7 3,2.7 3,2.7 3,2.7 3,2.7 3,2.7 3,2.7 3,2.7 3,2.7 3,2.7 3,2.7 3,2.7 3,2.7 3,2.7 3,2.7 3,2.7 3,2.7 3,2.7 3,2.7 3,2.7 3,2.7 3,2.7 3,2.7 3,2.7 3,2.7 3,2.7 3,2.7 3,2.7 3,2.7 3,2.7 3,2.7 3,2.7 3,2.7 3,2.7 3,2.7 3,2.7 3,2.7 3,2.7 3,2.7 3,2.7 3,2.7 3,2.7 3,2.7 3,2.7 3,2.7 3,2.7 3,2.7 3,2.7 3,2.7 3,2.7 3,2.7 3,2.7 3,2.7 3,2.7 3,2.7 3,2.7 3,2.7 3,2.7 3,2.7 3,2.7 3,2.7 3,2.7 3,2.7 3,2.7 3,2.7 3,2.7 3,2.7 3,2.7 3,2.7 3,2.7 3,2.7 3,2.7 3,2.7 3,2.7 3,2.7 3,2.7 3,2.7 3,2.7 3,2.7 3,2.7 3,2.7 3,2.7 3,2.7 3,2.7 3,2.7 3,2.7 3,2.7 3,2.7 3,2.7 3,2.7 3,2.7 3,2.7 3,2.7 3,2.7 3,2.7 3,2.7 3,2.7 3,2.7 3,2.7 3,2.7 3,2.7 3,2.7 3,2.7 3,2.7 3,2.7 3,2.7 3,2.7 3,2.7 3,2.7 3,2.7 3,2.7 3,2.7 3,2.7 3,2.7 3,2.7 3,2.7 3,2.7 3,2.7 3,2.7 3,2.7 3,2.7 3,2.7 3,2.7 3,2.7 3,2.7 3,2.7 3,2.7 3,2.7 3,2.7 3,2.7 3,2.7 3,2.7 3,2.7 3,2.7 3,2.7 3,2.7 3,2.7 3,2.7 3,2.7 3,2.7 3,2.7 3,2.7 3,2.7 3,2.7 3,2.7 3,2.7 3,2.7 3,2.7 3,2.7 3,2.7 3,2.7 3,2.7 3,2.7 3,2.7 3,2.7 3,2.7 3,2.7 3,2.7 3,2.7 3,2.7 3,2.7 3,2.7 3,2.7 3,2.7 3,2.7 3,2.7 3,2.7 3,2.7 3,2.7 3,2.7 3,2.7 3,2.7 3,2.7 3,2.7 3,2.7 3,2.7 3,2.7 3,2.7 3,2.7 3,2.7 3,2.7 3,2.7 3,2.7 3,2.7 3,2.7 3,2.7 3,2.7 3,2.7 3,2.7 3,2.7 3,2.7 3,2.7 3,2.7 3,2.7 3,2.7 3,2.7 3,2.7 3,2.7 3,2.7 3,2.7 3,2.7 3,2.7 3,2.7 3,2.7 3,2.7 3,2.7 3,2.7 3,2.7 3,2.7 3,2.7 3,2.7 3,2.7 3,2.7 3,2.7 3,2.7 3,2.7 3,2.7 3,2.7 3,2.7 3,2.7 3,2.7 3,2.7 3,2.7 3,2.7 3,2.7 3,2.7 3,2.7 3,2.7 3,2.7 3,2.7 3,2.7 3,2.7 3,2.7 3,2.7 3,2.7 3,2.7 3,2.7 3,2.7 3,2.7 3,2.7 3,2.7 3,2.7 3,2.7 3,2.7 3,2.7 3,2.7 3,2.7 3,2.7 3,2.7 3,2.7 3,2.7 3,2.7 3,2.7 3,2.7 3,2.7 3,2.7 3,2.7 3,2.7 3,2.7 3,2.7 3,2.7 3,2.7 3,2.7 3,2.7 3,2.7 3,2.7 3,2.7 3,2.7 3,2.7 3,2.7 3,2.7 3,2.7 3,2.7 3,2.7 3,2.7 3,2.7 3,2.7 3,2.7 3,2.7 3,2.7 3,2.7 3,2.7 3,2.7 3,2.7 3,2.7 3,2.7 3,2.7 3,2.7 3,2.7 3,2.7 3,2.7 3,2.7 3,2.7 3,2.7 3,2.7 3,2.7 3,2.7 3,2.7 3,2.7 3,2.7 3,2.7 3,2.7 3,2.7 3,2.7 3,2.7 3,2.7 3,2.7 3  | 493f.<br>306<br>515<br>454ff.<br>511<br>67;454ff.<br>455ff.<br>99;455ff.<br>117<br>124<br>333<br>334ff.<br>332;339      |
| 3,1.6   274   3,8   581   3,12   280   1,75.11   255   1,312   1,536   1,93.11.2   580   1,75.11   255   1,312   1,315.15   332   3,16.2   3,16.5   3,16.5   3,16.5   3,16.5   3,16.5   3,16.5   3,16.5   3,16.5   3,16.5   3,16.5   3,16.5   3,16.5   3,16.5   3,16.5   3,16.5   3,16.5   3,16.5   3,16.5   3,16.5   3,16.5   3,16.5   3,16.5   3,16.5   3,16.5   3,16.5   3,16.5   3,16.5   3,16.5   3,16.5   3,16.5   3,16.5   3,16.5   3,16.5   3,16.5   3,16.5   3,16.5   3,16.5   3,16.5   3,16.5   3,16.5   3,16.5   3,16.5   3,16.5   3,16.5   3,16.5   3,16.5   3,16.5   3,16.5   3,16.5   3,16.5   3,16.5   3,16.5   3,16.5   3,16.5   3,16.5   3,16.5   3,16.5   3,16.5   3,16.5   3,16.5   3,16.5   3,16.5   3,16.5   3,16.5   3,16.5   3,16.5   3,16.5   3,16.5   3,16.5   3,16.5   3,16.5   3,16.5   3,16.5   3,16.5   3,16.5   3,16.5   3,16.5   3,16.5   3,16.5   3,16.5   3,16.5   3,16.5   3,16.5   3,16.5   3,16.5   3,16.5   3,16.5   3,16.5   3,16.5   3,16.5   3,16.5   3,16.5   3,16.5   3,16.5   3,16.5   3,16.5   3,16.5   3,16.5   3,16.5   3,16.5   3,16.5   3,16.5   3,16.5   3,16.5   3,16.5   3,16.5   3,16.5   3,16.5   3,16.5   3,16.5   3,16.5   3,16.5   3,16.5   3,16.5   3,16.5   3,16.5   3,16.5   3,16.5   3,16.5   3,16.5   3,16.5   3,16.5   3,16.5   3,16.5   3,16.5   3,16.5   3,16.5   3,16.5   3,16.5   3,16.5   3,16.5   3,16.5   3,16.5   3,16.5   3,16.5   3,16.5   3,16.5   3,16.5   3,16.5   3,16.5   3,16.5   3,16.5   3,16.5   3,16.5   3,16.5   3,16.5   3,16.5   3,16.5   3,16.5   3,16.5   3,16.5   3,16.5   3,16.5   3,16.5   3,16.5   3,16.5   3,16.5   3,16.5   3,16.5   3,16.5   3,16.5   3,16.5   3,16.5   3,16.5   3,16.5   3,16.5   3,16.5   3,16.5   3,16.5   3,16.5   3,16.5   3,16.5   3,16.5   3,16.5   3,16.5   3,16.5   3,16.5   3,16.5   3,16.5   3,16.5   3,16.5   3,16.5   3,16.5   3,16.5   3,16.5   3,16.5   3,16.5   3,16.5   3,16.5   3,16.5   3,16.5   3,16.5   3,16.5   3,16.5   3,16.5   3,16.5   3,16.5   3,16.5   3,16.5   3,16.5   3,16.5   3,16.5   3,16.5   3,16.5   3,16.5   3,16.5   3,16.5   3,16.5   3,16.5   3,16.5   3,16.5   3,16.5    | 493f.<br>306<br>515<br>454ff.<br>511<br>67;454ff.<br>455ff.<br>99;455ff.<br>117<br>124<br>333<br>334ff.<br>332;339      |
| 3,16                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | 306<br>515<br>454ff.<br>511<br>67;454ff.<br>455ff.<br>ff:;455ff.<br>117<br>124<br>333<br>334ff.<br>332;339              |
| 5,32         153f. 38, 8                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | 515<br>454ff.<br>511<br>67;454ff.<br>455ff.<br>99;455ff.<br>117<br>124<br>333<br>334ff.<br>332;339                      |
| 14.4,8   298   3,11,2   \$80   *** *** *** *** *** *** *** *** ***                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | 515<br>454ff.<br>511<br>67;454ff.<br>455ff.<br>99;455ff.<br>117<br>124<br>333<br>334ff.<br>332;339                      |
| 1.51.51.6                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | 515<br>454ff.<br>511<br>67;454ff.<br>455ff.<br>99;455ff.<br>117<br>124<br>333<br>334ff.<br>332;339                      |
| 19.3.1.5   332   Jaikka (ed. Fausböll)   13,150,17   255;259   18,16                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | 515<br>454ff.<br>511<br>67;454ff.<br>455ff.<br>99;455ff.<br>117<br>124<br>333<br>334ff.<br>332;339                      |
| Bhagawadgitā   513   503f.   Mahābhājya   1,24.Hf.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | 454ff.<br>511<br>67;454ff.<br>455ff.<br>ff.;455ff.<br>99;455ff.<br>117<br>124<br>333<br>334ff.<br>332;339               |
| Bhagaonafalā 537 502f. Mahābhāya 124.7  15,1ff. 513f. Jātakmālā Vārt. 2 zv. 14,2,8 161 125.1ff. 2  16,17 13,18 12,19 13,5 12,113 13,19 13,19 13,19 13,19 13,19 13,19 13,19 13,19 13,19 13,19 13,19 13,19 13,19 13,19 13,19 13,19 13,19 13,19 13,19 13,19 13,19 13,19 13,19 13,19 13,19 13,19 13,19 13,19 13,19 13,19 13,19 13,19 13,19 13,19 13,19 13,19 13,19 13,19 13,19 13,19 13,19 13,19 13,19 13,19 13,19 13,19 13,19 13,19 13,19 13,19 13,19 13,19 13,19 13,19 13,19 13,19 13,19 13,19 13,19 13,19 13,19 13,19 13,19 13,19 13,19 13,19 13,19 13,19 13,19 13,19 13,19 13,19 13,19 13,19 13,19 13,19 13,19 13,19 13,19 13,19 13,19 13,19 13,19 13,19 13,19 13,19 13,19 13,19 13,19 13,19 13,19 13,19 13,19 13,19 13,19 13,19 13,19 13,19 13,19 13,19 13,19 13,19 13,19 13,19 13,19 13,19 13,19 13,19 13,19 13,19 13,19 13,19 13,19 13,19 13,19 13,19 13,19 13,19 13,19 13,19 13,19 13,19 13,19 13,19 13,19 13,19 13,19 13,19 13,19 13,19 13,19 13,19 13,19 13,19 13,19 13,19 13,19 13,19 13,19 13,19 13,19 13,19 13,19 13,19 13,19 13,19 13,19 13,19 13,19 13,19 13,19 13,19 13,19 13,19 13,19 13,19 13,19 13,19 13,19 13,19 13,19 13,19 13,19 13,19 13,19 13,19 13,19 13,19 13,19 13,19 13,19 13,19 13,19 13,19 13,19 13,19 13,19 13,19 13,19 13,19 13,19 13,19 13,19 13,19 13,19 13,19 13,19 13,19 13,19 13,19 13,19 13,19 13,19 13,19 13,19 13,19 13,19 13,19 13,19 13,19 13,19 13,19 13,19 13,19 13,19 13,19 13,19 13,19 13,19 13,19 13,19 13,19 13,19 13,19 13,19 13,19 13,19 13,19 13,19 13,19 13,19 13,19 13,19 13,19 13,19 13,19 13,19 13,19 13,19 13,19 13,19 13,19 13,19 13,19 13,19 13,19 13,19 13,19 13,19 13,19 13,19 13,19 13,19 13,19 13,19 13,19 13,19 13,19 13,19 13,19 13,19 13,19 13,19 13,19 13,19 13,19 13,19 13,19 13,19 13,19 13,19 13,19 13,19 13,19 13,19 13,19 13,19 13,19 13,19 13,19 13,19 13,19 13,19 13,19 13,19 13,19 13,19 13,19 13,19 13,19 13,19 13,19 13,19 13,19 13,19 13,19 13,19 13,19 13,19 13,19 13,19 13,19 13,19 13,19 13,19 13,19 13,19 13,19 13,19 13,19 13,19 13,19 13,19 13,19 13,19 13,19 13,19 13,19 13,19 13,19 13,19 13,19 13,19 13,19 13,19 13,19 13,19 13,19 13,19 13   | 511<br>67;454ff.<br>455ff.<br>ff.;455ff.<br>99;455ff.<br>117<br>124<br>333<br>334ff.<br>332;339                         |
| Soft                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | 67;454ff.<br>455ff.<br>455ff.<br>99;455ff.<br>117<br>124<br>333<br>334ff.<br>332;339                                    |
| Jackamālā   Jack    | 455ff.<br>ff.;455ff.<br>99;455ff.<br>117<br>124<br>333<br>334ff.<br>332;339                                             |
| Pheddiennyaka-Upanisad   1,26-27   1,28   399   39,                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | ff.;455ff.<br>99;455ff.<br>117<br>124<br>333<br>334ff.<br>332;339                                                       |
| 1,517                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | 99; 455ff.<br>117<br>124<br>333<br>334ff.<br>332; 339                                                                   |
| 15,17                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | 117<br>124<br>333<br>334ff.<br>332;339                                                                                  |
| 3,2,13 212 KārhaksUpaniṣṣḍ 3,2,13 212 KārhaksUpaniṣṣḍ 4,1,6 184 1,3; 16f. 226 1,65f. 217 1,32,3 4,1,6 184 1,3; 16f. 226 1,65f. 227 1,32,3 5,9 200 6,1 512 2,51; 54ff. 228 1,32,13 5,15 369ff. 2,144ff. \$85 1,32,14  Brhaddewtā (ed. Macdonell)  Brhaddewtā (ed. Jolly)  1,32,2  1,32,3  1,32,1  1,32,1  1,32,1  1,32,1  1,32,1  1,32,1  1,32,1  1,32,1  1,32,1  1,32,1  1,32,1  1,32,1  1,32,1  1,32,1  1,32,1  1,32,1  1,32,1  1,32,1  1,32,1  1,32,1  1,32,1  1,32,1  1,32,1  1,32,1  1,32,1  1,32,1  1,32,1  1,32,1  1,32,1  1,32,1  1,32,1  1,32,1  1,32,1  1,32,1  1,32,1  1,32,1  1,32,1  1,32,1  1,32,1  1,32,1  1,32,1  1,32,1  1,32,1  1,32,1  1,32,1  1,32,1  1,32,1  1,32,1  1,32,1  1,32,1  1,32,1  1,32,1  1,32,1  1,32,1  1,32,1  1,32,1  1,32,1  1,32,1  1,32,1  1,32,1  1,32,1  1,32,1  1,32,1  1,32,1  1,32,1  1,32,1  1,32,1  1,32,1  1,32,1  1,32,1  1,32,1  1,32,1  1,32,1  1,32,1  1,32,1  1,32,1  1,32,1  1,32,1  1,32,1  1,32,1  1,32,1  1,32,1  1,32,1  1,32,1  1,32,1  1,32,1  1,32,1  1,32,1  1,32,1  1,32,1  1,32,1  1,32,1  1,32,1  1,32,1  1,32,1  1,32,1  1,32,1  1,32,1  1,32,1  1,32,1  1,32,1  1,32,1  1,32,1  1,32,1  1,32,1  1,32,1  1,32,1  1,32,1  1,32,1  1,32,1  1,32,1  1,32,1  1,32,1  1,32,1  1,32,1  1,32,1  1,32,1  1,32,1  1,32,1  1,32,1  1,32,1  1,32,1  1,32,1  1,32,1  1,32,1  1,32,1  1,32,1  1,32,1  1,32,1  1,32,1  1,32,1  1,32,1  1,32,1  1,32,1  1,32,1  1,32,1  1,32,1  1,32,1  1,32,1  1,32,1  1, | 124<br>333<br>334ff.<br>332;339                                                                                         |
| 3,2,13 212 Kantasaci panissa                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | 333<br>334ff.<br>332;339                                                                                                |
| 39.28   513   1,1   160   Mânau-Dharmasistra (ed. Iolly)   132,3                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | 334ff.<br>332;339                                                                                                       |
| 4.16 184 13;16f. 226 1,65f. 217 132.5 5.9 230 6.1 512 2,51;54ff. 228 132.13 5,15 369ff.  Bṛhaddevatā (ed. Macdonell)  Kauškarūta (ed. Bloomfield) 3,118 227 1,33,7 4,112ff. 488 36,15.—18 142ff. 5,55f. 218 1,36,13f. 4,112ff. 488 38,8f. 332 8,110 49 1,47,7 5,50-81 (49-78 ed. Mitra) 488 38,8f. 332 8,110 491 1,47,7 6,28 485 6,33f. 486 8,18 414 Mundaka-Upaniṣad 1,52,6 6,33f. 486 8,18 414 Mundaka-Upaniṣad 1,52,6 6,132ff. 252f; 270f. 11,3 290f. 3,1,1 516 1,52,15 7,2 261 18,1 378 18,9 139 Nighanju 1,554.5 Chāndogyu-Upaniṣad 1,58,4 555.5 Chāndogyu-Upaniṣad 1,58,4 555.5 Chāndogyu-Upaniṣad 1,58,4 555.5                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | 332;339                                                                                                                 |
| 5.9 230 6.1 512 130.1 132.1 132.1 132.1 132.1 132.1 132.1 132.1 132.1 132.1 132.1 132.1 132.1 132.1 132.1 132.1 132.1 132.1 132.1 132.1 132.1 132.1 132.1 132.1 132.1 132.1 132.1 132.1 132.1 132.1 132.1 132.1 132.1 132.1 132.1 132.1 132.1 132.1 132.1 132.1 132.1 132.1 132.1 132.1 132.1 132.1 132.1 132.1 132.1 132.1 132.1 132.1 132.1 132.1 132.1 132.1 132.1 132.1 132.1 132.1 132.1 132.1 132.1 132.1 132.1 132.1 132.1 132.1 132.1 132.1 132.1 132.1 132.1 132.1 132.1 132.1 132.1 132.1 132.1 132.1 132.1 132.1 132.1 132.1 132.1 132.1 132.1 132.1 132.1 132.1 132.1 132.1 132.1 132.1 132.1 132.1 132.1 132.1 132.1 132.1 132.1 132.1 132.1 132.1 132.1 132.1 132.1 132.1 132.1 132.1 132.1 132.1 132.1 132.1 132.1 132.1 132.1 132.1 132.1 132.1 132.1 132.1 132.1 132.1 132.1 132.1 132.1 132.1 132.1 132.1 132.1 132.1 132.1 132.1 132.1 132.1 132.1 132.1 132.1 132.1 132.1 132.1 132.1 132.1 132.1 132.1 132.1 132.1 132.1 132.1 132.1 132.1 132.1 132.1 132.1 132.1 132.1 132.1 132.1 132.1 132.1 132.1 132.1 132.1 132.1 132.1 132.1 132.1 132.1 132.1 132.1 132.1 132.1 132.1 132.1 132.1 132.1 132.1 132.1 132.1 132.1 132.1 132.1 132.1 132.1 132.1 132.1 132.1 132.1 132.1 132.1 132.1 132.1 132.1 132.1 132.1 132.1 132.1 132.1 132.1 132.1 132.1 132.1 132.1 132.1 132.1 132.1 132.1 132.1 132.1 132.1 132.1 132.1 132.1 132.1 132.1 132.1 132.1 132.1 132.1 132.1 132.1 132.1 132.1 132.1 132.1 132.1 132.1 132.1 132.1 132.1 132.1 132.1 132.1 132.1 132.1 132.1 132.1 132.1 132.1 132.1 132.1 132.1 132.1 132.1 132.1 132.1 132.1 132.1 132.1 132.1 132.1 132.1 132.1 132.1 132.1 132.1 132.1 132.1 132.1 132.1 132.1 132.1 132.1 132.1 132.1 132.1 132.1 132.1 132.1 132.1 132.1 132.1 132.1 132.1 132.1 132.1 132.1 132.1 132.1 132.1 132.1 132.1 132.1 132.1 132.1 132.1 132.1 132.1 132.1 132.1 132.1 132.1 132.1 132.1 132.1 132.1 132.1 132.1 132.1 132.1 132.1 132.1 132.1 132.1 132.1 132.1 132.1 132.1 132.1 132.1 132.1 132.1 132.1 132.1 132.1 132.1 132.1 132.1 132.1 132.1 132.1 132.1 132.1 132.1 132.1 132.1 132.1 132.1 132.1 132.1 132.1 132.1 132.1 132.1 132.1 132.1 132.1 13  | 332;339                                                                                                                 |
| 5,15     369ff.     361.     2,51;341.     2,61       Brhaddevařa (ed. Macdonell)     Kauškazůra (ed. Bloomfield)     3,118     227     1,32,7       4,112ff.     488     36,15-18     142ff.     5,55f.     218     1,36,13f.       5,50-81 (49-78 ed. Mitra)     38,8f.     332     8,110     491     1,47,7       6,28     485     Kauşítaki-Brāhmaņa     9,8     50     1,50,10       6,33f.     486     8,18     414     Mundaka-Upaniṣad     1,52,6       6,162ff.     252f; 270f.     11,3     290f.     3,1,1     516     1,52,15       7,2     261     18,1     378     154,1;5     154,1;5       Chândogya-Upaniṣad     30,8     365f.     10     1,56,4                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |                                                                                                                         |
| Brhaddevatā (ed. Macdonell)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |                                                                                                                         |
| Brhaddevarā (ed. Macdonell)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | 330;332                                                                                                                 |
| 4,112ff 488 36,15-18 142ff. 3,231 42 1,41.7 5,50-81 (49-78 ed. Mitra) 38,81 332 6,27; 57 228 1,47.7 5,50-81 (49-78 ed. Mitra) 485 8,88 580 1,50,10 6,28 485 6,337 486 8,18 414 Mundaka-Upanisud 1,52,6 6,134ff. 2527; 270f. 11,3 290f. 3,1,1 516 1,52,15 7,2 261 18,1 378 1,19 516 1,52,15 Chândogye-Upanisud 30,8 365f. 0 1,564                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | 117f.                                                                                                                   |
| 4,112ft   49                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | 357                                                                                                                     |
| 5,30-3 (199-76 ed. Mitta)  5,30-3 (199-76 ed. Mitta)  6,28 485 880 150,10  6,337. 486 8,18 414 Mundaka-Upanisud 152,6  6,161Eff. 2521; 2701. 11,3 2901. 3,1,1 516 152,15  7,2 261 18,1 378 1,1 516 152,15  Chândogye-Upanisud 30,8 3651. 2 156.4                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | 128                                                                                                                     |
| 6,28 485 485 6,33f.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |                                                                                                                         |
| 6,28     485     Adaptates braining     1,51,10       6,33f.     486     8,18     414     MundakaUpanişad     1,52,6       6,162ff.     252f.; 270f.     11,3     290f.     3,1,1     516     1,52,15       7,2     201     18,1     378     3,1,1     516     1,52,15       1,541;5     1,541;5     1,541;5       Chândogya-Upanişad     30,8     365f.     30,8     1,564                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | 426                                                                                                                     |
| 6,33f. 486 8,18 414 MundakeUpanisad 1,52,6 6,162ff. 252f;,270f. 11,3 290f. 3,1,1 516 1,52,15 7,2 261 18,1 378 15,41;5 18,9 139 Nighanju 1,55,5 Chāndogye-Upanisad 30,8 365f. 2 1,564                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | 337                                                                                                                     |
| 6,162ff. 252f.; 270f. 11,3 290f. 1,52,10 336<br>7,2 261 18,1 378 3,1,1 516 152,15<br>18,9 139 Nighanju 1,54,1;5<br>Chāndogyu-Upaniṣad 30,8 365f. Nighanju 1,55,5                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | 340;425                                                                                                                 |
| 7,2 261 18,1 378 3,1,1 516 1,52,15 18,1 18,1 18,1 18,1 18,1 18,1 18,1 1                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | ;339;429                                                                                                                |
| 18.9 139 Nighantu 1,55,5<br>Chāndogya-Upaniṣad 30,8 365f.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | 340                                                                                                                     |
| Chandogya-Upanisad 30,8 365f.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | 335                                                                                                                     |
| 212 40 1.56.4                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | 337;340                                                                                                                 |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | 342                                                                                                                     |
| 10 226                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | 341                                                                                                                     |
| 1.5 220 332 1.58 3,16,7 226 Kauşitaki-Upanişad 2,20 332 1.58 3 1,61.9                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | 339                                                                                                                     |
| 3 10 16                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | 325                                                                                                                     |
| 5,15,11. 106 1,2 212 Ninikta 1,04,5 1,64,6 1,164,6                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | 305                                                                                                                     |
| 5,1,1ff. 184 2,24 479 1,64,10                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |                                                                                                                         |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |                                                                                                                         |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | 334                                                                                                                     |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | 306                                                                                                                     |
| 141.2                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | 306<br>121                                                                                                              |
| 170 10 12,2 aucit 201,204 1,75,6                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | 306<br>121<br>352                                                                                                       |
| 15-16 370 1,70,10 255 12,10 252f::261 1,79,2                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | 306<br>121                                                                                                              |

| B 1/E : )          |             | 1 107 0              | 407               | Rgveda (Forts.)    |                | 5,30,1;11           | 346           |
|--------------------|-------------|----------------------|-------------------|--------------------|----------------|---------------------|---------------|
| Rgveda(Forts.)     |             | 1,187,9<br>1.189,1   | 407<br>370        |                    | 4005           | 5,31,8              | 165           |
| 1.80.4             | 426         | 2,1,11               | 308               | 3,53,21-24         | 480f.          | 5,32,8              | 336           |
| 1,80,6             | 340         | 2,11,5               | 426               | 3,53,22<br>3,54,13 | auch484        | 5,34,2              | 337           |
| 1,80,11            | 342         | 2.11.6               | 335               |                    | 307            | 5,41,15             | 87            |
| 1,80,12            | 339f.       | 2,11,7               | 343f.             | 3,55,17<br>3,56,3  | 345<br>544;555 | 5,42,11             | 327           |
| 1,80,13            | 331;339;341 | 2,11,9f.             | 336               | 3,56,5             | 344;333        | 5,42,12             | 306;309       |
| 1,80,14            | 341         | 2,11,13              | 362               | 3,62,10            | 582            | 5,43,11             | 307;310       |
| 1,84,11            | 333         | 2,12,8               | 167               | 3,93,1-3           | 256f.;260      | 5,45,3              | 121;170       |
| 1,85,3             | 344         | 2,13,7               | 324f.; 338        | 4,1,4f.            | 470            | 5,46,2f.            | 307<br>87;94  |
| 1,85,5             | 305         | 2,14,2               | 331ff.;425        | 4,3,10             | 544;556        | 5,53,9              | 363           |
| 1,87,2             | 344         | 2.19.2               | 425               | 4,4,3              | 354            | 5,53,15<br>5,54,3   | 328;332       |
| 1,91,4             | 321         | 2,27,3;5;16          | 138               | 4,4,4f.            | 118            |                     | 515           |
| 1,91,16;18         | 408         | 2,28,6               | 136               | 4,8,5              | 362            | 5,54,4;12<br>5,58,6 | 345           |
| 1,94,15            | 362         | 2,29,6               | 331               | 4,10,4             | 341            | 5,61                | 233ff.        |
| 1,95,3             | 352         | 2,30,3               | 116f.; 339        | 4,13,2             | 299            | 5,70,2              | 363           |
| 1,96,6             | 517         | 2,30,4f.             | 332               | 4,16,7             | 425            | 5,73,1              | 130f.         |
| 1,100,13           | 336; 345    | 2,30,8               | 307f.             | 4,17,1             | 426            | 5,73,1              | 257           |
| 1,101,8            | 130         | 2,32,4-8             | 309               | 4,17,2             | 342            | 5,81,1              | 352           |
| 1,108,7-12         | 128         | 2,33,14              | 330               | 4,17,11            | 343            | 5,83,1ff.           | 344f.         |
| 1,112,12           | 87          | 2,34,13              | 305               | 4,17,12            | 342            | 5,83,1              | auch 342: 346 |
| 1,114,10           | 330         | 2,35,13              | 124               | 4,17,13            | 329; 342f.     | 5,83,2              | auch 337; 342 |
| 1,121,8            | 407         | 2,38,1               | 352               | 4,18,7             | 336            | 5,83,3              | auch 339; 342 |
| 1,121,12           | 337         | 2,38,7               | 139               | 4,19,5             | 120; 124ff.    | 5.85.6              | 354           |
| 1,130,3            | 169         | 2,38,8               | 136ff.            | 4,20,5             | 515            | 5,86,3              | 327f.;334     |
| 1,130,4            | 333ff.      | 2,38,9               | 139               | 4,21,4             | 245            | 6,3,5               | 517           |
| 1,134,1            | 116;118     | 2,39,1               | 516               | 4,22,3             | 335            | 6,7,5               | 354           |
| 1,136,1            | 354         | 2,41,16              | 306               | 4,22,4             | 342            | 6.10.2              | 425           |
| 1,140,5            | 341         | 2,41,17              | 308               | 4,26,1             | 165            | 6,17,10             | 332;339       |
| 1,141,4            | 130         | 3,1,4                | 124               | 4,41,4             | 328            | 6,18,10             | 330           |
| 1,141,7<br>1,143,5 | 517<br>329  | 3,1,13               | 170               | 4,41,11            | 327            | 6,20,2              | 427           |
| 1,143,5            | 544         | 3,8,1                | 117               | 4,42,1ff.          | 273ff.         | 6,23,1              | 336           |
| 1,164,20-22        | 515         | 3,30,8               | 425               | 4,42,5             | auch 342       | 6,24,9              | 117           |
| 1,164,40-42        | 553f.       | 3,30,16              | 329;340           | 4,43,6             | 87             | 6,27                | 311           |
| 1,164,40—42        | 3331.       | 3,30,17              | 329;332           | 4,51,6             | 352            | 6,28,2              | 364ff.;368    |
| 1,164,49           | 306;308     | 3,31,7               | 170               | 4,54,2             | 135f.          | 6,28,7              | 330           |
| 1,164,49           | 171         | 3,33,1               | 121;124           | 4,54,5             | 324            | 6,30,2              | 352           |
| 1,166,6            | 326         | 3,33,9               | 479               | 4,55,2             | 352            | 6,40,5              | 128;130       |
| 1,168,8            | 344         | 3,38,4f,;7           | 544f.             | 4,58,1-3           | 554ff.         | 6,44,12             | 337           |
| 1,172,2            | 330;332     | 3,39,1-3             | 256               | 5,1,1              | 517            | 6,45,25             | 125           |
| 1.176.3            | 329         | 3,39,3<br>3,41,5     | auch 260<br>125   | 5,2,7              | 462f.;470      | 6,46,9              | 328           |
| 1,181,4            | 257         |                      | 124               | 5,4,1ff.           | 266            | 6,46,11             | 327           |
| 1,186,5            | 124         | 3,45,3<br>3,53,7ff.  | 124<br>479        | 5,6,8              | 362            | 6,47                | 311           |
| 1,186,7            |             | 3,53,/II.<br>3,53,11 | 479<br>auch 488   | 5,29,4             | 339;426        | 6,49,7              | 306f.         |
|                    | 125         |                      | auch 488<br>487f. | 5,29,9             | 165            | 6,50,11-13          | 306f.         |
| 1,187,1            | 361         | 3,53,15f.            | 40/1.             |                    |                |                     |               |

| Rgveda(Forts.) |           | 7,95,1f.; 5        | 306ff.      | Rgveda (Forts.)      |             | 10,38,1                | 327                |
|----------------|-----------|--------------------|-------------|----------------------|-------------|------------------------|--------------------|
| 6,52,3         | 329       | 7,96,1ff.          | 306ff.      | 0.54                 | 400         | 10,43,4<br>10,44.8     | 515;517<br>343;345 |
| 6,52,6         | 306f.     | 7,96,5             | auch344     | 9,5,6                |             |                        | 343,343            |
| 6,57,5         |           | 7,101,1            | 345         | 9,7,7                | 407         | 10,45,4                | 170                |
|                | 515       | 7,104,1ff.         | 480ff.      | 9,10,1               | 126         | 10,45,6                |                    |
| 6,61,2-13      | 306ff.    | 7,104,4f.; 19ff.   | auch 331ff. | 9,13,7               | 125         | 10,48,4                | 333                |
| 6,61,8         | auch346   | 8,2,32             | 132         | 9,14,4               | 420         | 10,48,9                | 327                |
| 6,70,1;4       | 344       | 8,3,10             | 345         | 9,22,1               | 126         | 10,49,6                | 420;425            |
| 6,75           | 311       | 8,5,6              | 344         | 9,25,2               | 407         | 10,65,1;13             | 307                |
| 6,75,13        | 401       | 8,6,1              | 337         | 9,31,3               | 407         | 10,65,14               | 310                |
| 7,8,2          | 407       | 8,6,17             | 426         | 9,33,6               | 90          | 10,68,4                | 335                |
| 7,9,3;5        | 306f.     | 8,8,14             | 128;130     | 9,41,3               | 329         | 10,68,5                | 548                |
| 7,17,7         | 352       | 8,10,1;5f.         | 128ff.      | 9,41,6               | 88;90       | 10,68,7                | 170                |
| 7,18           | 478       | 8,10,1             | auch 305    | 9,42,1;4             | 408         | 10,72,8f.              | 171                |
| 7,18,18        | 340       | 8,12,16f.          | 129         | 9,46,2               | 407         | 10,75,3                | 346                |
| 7,25,1         | 326       | 8.12.22:25         | 423         | 9,49,3               | 344         | 10,75,4                | 123                |
| 7,32,26        | 487;489f. | 8,12,26            | 425         | 9,61,22              | 425         | 10,75,6                | 87;94              |
| 7,32,27        | 490       | 8,13,13;15         | 129f.       | 9,63,22              | 407         | 10,78,4                | 344                |
| 7,33,3-6       | 478       | 8.13.20            | 352         | 9,67,18              | 407         | 10.82,4                | 77                 |
| 7,34,13        | 326       | 8.18.18:22         | 136         | 9,67,31f.            | 309         | 10,85,1ff.             | 375f.              |
| 7,34,22        | 352       | 8,19,10            | 117         | 9,72,5               | 517         | 10,85,5                | auch 407           |
| 7,35,11        | 306;310   | 8.19.34f.          | 363         | 9,73,7               | 298         | 10,85,19               | auch 352           |
| 7,36,6         | 306       | 8,21,18            | 307         | 9,81,4               | 307         | 10,85,40f.             | 146                |
| 7,38,1         | 352       | 8.25.9             | 137f.       | 9.84.3               | 329         | 10,87,5                | 330                |
| 7,39,5         | 307       | 8,27,9             | 354         | 9,86,20              | 407         | 10,89,12               | 332                |
| 7,40,3         | 307       | 8,27,18            | 330         | 9,86,37              | 320         | 10,90,11               | 352                |
| 7.46.3         | 326f.;330 | 8,34,13            | 129         | 9,86,39              | 408         | 10.92.8                | 342                |
| 7,55,1ff.      | 268       | 8,43,17            |             | 9.89.6               | 320         | 10,94,5                | 409                |
| 7,56.9         | 328;330   | 8,43,17<br>8.45,12 | 124         | 9,93,2               | 125         | 10,95,10               | 327                |
| 7,56,17        | 330       |                    | 118         | 9,93,2<br>9,96,19fř. |             | 10,93,10               | 84                 |
| 7,57,4         | 326ff.    | 8,49,7             | 129ff.      | 9,100,1;7            | 125         | 10,97,16<br>10,99,2ff. | 324f.              |
| 7,60,8f.; 12   | 478       | 8,50,7             | 129         |                      |             |                        |                    |
| 7,62,5         | 344       | 8,51,3-5           | 345         | 9,103,4              | 517         | 10,108,2               | 88;90              |
| 7,64,4         | 344       | 8,53,7             | 363         | 9,107,10             |             | 10,108,5               | 88                 |
| 7,65,3         |           | 8,54,4             | 306         | 9,108,6              |             | 10,108,8               | 555                |
|                | 138       | 8,55,2             | 299f.       | 10,1,2               | 170         | 10,111,9               | 426                |
| 7,66,11        | 352       | 8,60,13f.          | 354         | 10,5,7               | 544         | 10,114,3f.             | 516                |
| 7,69,1         | 379       | 8,61,16            | 330f.       | 10,10                |             | 10,115,3               | 516f.              |
| 7,79,3         | 352       | 8,62,8             | 424         | 10,10,2;6;8          |             | 10,119,9               | 426                |
| 7,83,8         | 478       | 8,69,12            | 89          | 10,12,3              | 552         | 10,121                 | 457                |
| 7,85,2         | 327       | 8,70,4             | 342         | 10,17,1f.            | 251ff.; 270 | 10,121,1               | 165ff.             |
| 7,85,3         | 275       | 8,88,1             | 125         | 10,17,10             | 306         | 10,121,4               | 87                 |
| 7,86,1ff.      | 267f.     | 8,95,1             | 125f.       | 10,23,1              | 118         | 10,121,5f.             | 167                |
| 7,87,5         | 352       | 8,96,7             | 339         | 10,30,12             | 306; 308    | 10,127,1               | 298                |
| 7,87,6         | 139; 167  | 8,97,4f.           | 129f.       | 10,34,1ff.           | 247; 269f.  | 10,134,5               | 327                |
| 7,88,4         | 478       | 8,102,1ff.         | 268f.       | 10,35,8              | 299         | 10,135,1               | 263;514            |
| 7,89,1ff.      | 268       | 9,3,1              | 517         | 10,35,14             | 363         | 10,136,5               | 90                 |
|                |           |                    |             |                      |             |                        |                    |

| Rgveda (Forts.)     |             | 5,5,4,11                | 274           | Tāṇḍ ya-Mahābrāhm | aņa               | 4,5,9              | 429ff.     |
|---------------------|-------------|-------------------------|---------------|-------------------|-------------------|--------------------|------------|
|                     |             | 5,5,5,1f.               | 428           | 4,7,3             | 486ff.            | 4,7,4              | 429        |
|                     | 352;419;428 | 6,2,2,15ff.             | 424           | 4,7,3<br>7,5,6    |                   |                    |            |
| 10,141,5            | 307         | 7,3,1,1                 | 407           |                   | 431<br>478        | Taittiriya-Samhitä |            |
| 10,142,1            | 328         | 7,3,1,20                | 457           | 15,5,24           | 4/8               |                    |            |
| 10,142,3f.;7        | 368f.       | 8,1,2,2                 | 416           |                   |                   | 1,2,4,2            | 543;553    |
| 10,145,6            | 124         | 8,3,4,1                 | 365f.         | Vișnu-Purana      |                   | 1,7,6,3            | 419        |
| 10,148,3            | 363         | 11,1,6,1f.              | 168           |                   |                   | 2,3,4              | 408        |
| 10,150,5            | 478         | 11,2,4,9                | 308           | 4,4,19            | 492f.             | 2,4,12,1ff.        | 427        |
| 10,153,4            | 335         | 11,2,6,3                | 308           |                   |                   | 2,4,12,2           | 425        |
| 10,158,2            | 327f.; 330  | 11,2,6,3<br>11.5,4,1ff. | 583f.         | Yajurveda         |                   | 2,5,2,1ff.         | 424ff.;428 |
| 10,168,1            | 342         |                         |               |                   |                   | 2,5,3,5            | 429        |
| 10,171,2            | 430         | 11,6,1                  | 209ff.; 290f. | Kathaka Samhita   | (ed.v.Schröder)   | 3.1.1.2            | 569        |
| 10,184,2            |             | 12,7,3,1                | 414           | 2,5               | 543               | 3,1,7,3            | 488        |
| 10,164,2            | 308f.       | 12,7,3,3                | 413           | 12,3              | 427               | 3,2,4              | 431        |
|                     |             | 12,7,3,11               | 379           | 13,7              | 419               | 3,5,1,4            | 308        |
| Sāmaveda            |             | 12,9,1,1                | 218           | 15.6              | 274               | 4,2,1,2            | 456;467    |
| 2,336               | 363         | 13,4,3,3;6              | 263           |                   |                   |                    | 430,407    |
| 2,330               | 303         | 14,1f.                  | 431ff.        | 19,10             | 269               | 5,1,4              |            |
| Śānkhāvana-Śrautasū |             | ,                       |               | 19,11             | 453;456;467       | 5,1,10,1           | 269        |
| Sanknayana Srautasu | tra         |                         |               | 22,8              | 419               | 5,2,1,2f.          | 453ff.;467 |
| 16,11,7ff.          | 234         | Śvetāśvatara-Upani sa   | d             | 22,10             |                   | 5,4,11,3           | 488        |
| 16,11,14            | 478         |                         |               | 23,1-4            |                   | 6,1,1,1ff.         | 572f.      |
|                     | 470         | 3,9                     | 512           | 23,10             | 182               | 6,1,3,1f.          | 573        |
| Satapatha-Brāhmaṇa  |             | 4,6                     | 516           | 24,3              | 543               | 6.1.3.6f.          | 574        |
| 1.1.3.4             | 425         |                         |               | 27,3f.            | 421ff.            | 6,1,7,5            | 543        |
|                     |             | _                       |               | 28,9              | 429               | 6,2,5,5            | 573        |
| 1,1,4,7;13          | 403         | Taittiriya-Āraņyaka     |               | 31.7              | 272               | 6,4,7f.            | 421ff.     |
| 1,6,3,13ff.         | 428         |                         |               | 36,10             | 419               | 6.5.1              | 427        |
| 1,6,4,1f.           | 429         | 1,11,5                  | 222           | 00,10             |                   | 6,5,9,1            | 429        |
| 1,6,4,13            | 419f.       |                         | 431           |                   |                   | 6,6,3,4            | 422        |
| 1,6,4,18            | 419; 590    | 5,1,6                   | 435           | Maitrāyaņi-Saṃhit | a (ed.v.Schroder) |                    | 364        |
| 3,1,1-3,2,1         | 569ff.      |                         |               | 1.2.4             | 543               | 6,6,7,4            |            |
| 3,1,1,6             | auch 176    | Taittirīya-Brāhmana     |               | 1.10.16           | 419               | 7,4,7,1            | 486        |
| 3,1,2,7             | auch 565    | Tanting Diamini         |               | 2,4,3             | 425ff.            | 7,5,25             | 409        |
| 3,2,4,13            | 543:553     | 2,2,9,7                 | 272           | 3,1,9             | 269               |                    |            |
| 3,6,4,10            |             | 2,3,10                  | 379           | 3,6,1–8           | 575ff.            | Väjasaneyi-Samhitä |            |
| 39,4,2              |             | 2,8,8,1                 | 367           | 3,7,3             | 182               | M.1.14             | 400        |
| 4.1.3.1ff.          |             | 3,2,8                   | 272           |                   |                   |                    | 328        |
| 4,1,4,7ff.          | 421ff.      | 3,11,18                 | 160           | 3,7,5             |                   | M.2,20             |            |
| 4,1,5,1ff.          | 435         | 0,11,10                 | 100           | 4,1,9             | 272               | M.4,19             | 543;553    |
| 4,4,3,4             | 429         |                         |               | 4,5,8             | 421ff.            | M.17,90f.          | 555f.      |
| 5,1,3,2             | 308         | Taittiriya-U panişad    |               |                   |                   | K.40,15            | 371        |
|                     |             |                         |               |                   |                   |                    |            |
| 5,2,3,7             | 424         | 1,3;5;8                 | 226           |                   |                   |                    |            |
| 5,3,3,9             | 274         | 2,9                     | 226           |                   |                   |                    |            |
| 5,3,5,2;27          | 274         | 3,2                     | 227           |                   |                   |                    |            |
| 5,4,1,9             | 414         | 3,3                     | 231           |                   |                   |                    |            |
| 5,4,3,1             | 274         | 3,6-10                  | 226ff.        |                   |                   |                    |            |
|                     |             |                         |               |                   |                   |                    |            |

- 618 - - 619 -

|                   | b) IRANISC | не техте         |             | Avesta, Yasna(For | rts.)   | 3,13            | 72          |
|-------------------|------------|------------------|-------------|-------------------|---------|-----------------|-------------|
| Artāk Vīrāz Nāmak |            | 10,1             | 47          |                   | •       | 3,16            | 68f.        |
| Artak viraz Namak |            | 10,1             |             | 32,3              | 275     | 4,5             | 63          |
| 4,17              | 70         | 13,39            | 64          | 32,6              | 351     | 4,8             | 62          |
| 14,14             | 9          |                  | 360         | 33,7              | 272     | 5               | 303ff.      |
| 17,11             | 70         | 14,4<br>15,30ff. | 48          | 33.8              | 359f.   | 5,26            | 64          |
| ,                 |            | 16,14            | 7<br>48     | 33,12             | 357ff.  | 5,42            | 79          |
| Avesta            |            | 18,62            | 48<br>47f.  | 34,10             | 359     | 5,63;81ff.      | 93          |
|                   |            | 19,1             |             | 34.11             | 359ff.  | 5,89            | 7           |
| Āfrīnakān         |            | 19,1             | 60          | 34,12             | 351     | 5,93            | 40          |
| 3,5               | 9          | 19,6             | 60;62<br>73 | 34.14             | 49      | 5,127           | 119         |
| 4,6               | 57         | 19,0             | 73<br>47    | 35,10             | 77      | 6,1             | 78          |
| 4,0               | 3,         | 19,26            | 7           | 37,5              | 357     | 7,3             | 78          |
| Gāsānbār          |            | 19,41            |             | 39.5              | 357     | 8,2             | 310         |
|                   |            |                  | 71          | 43.1              | . 360f. | 8,13            | 47          |
| 2,7f.             | 72         | 21,6             | 360         | 43,4; 12; 16      | 351     | 8,32            | 61          |
|                   |            | Visprat          |             | 43,13             | 353ff.  | 8,34            | 79          |
| Sē rōčak          |            | vispiai          |             | 44,3              | 77      | 9,15            | 64          |
| 1,2               | 80         | 1,5              | 310         | 45,10             | 361     | 9,17            | 61          |
| 1,10              | 304        | 11,3             | 360         | 46,2              | 7       | 10,7            | 300         |
| 1,10              | 63         | 16,2             | 64          | 46.16             | 358     | 10,13           | 65          |
| 2,2               | 80         | ,                | ••          | 47,4              | 77      | 10.23           | 358         |
| 2,10              | 304        |                  |             | 47.6              | 349ff.  | 10,27;45f.;60f. | 300         |
| 2,22              | 63         | Yasna            |             | 48,1              | 275     | 10.62           | 358         |
| 2,22              | 03         | 1.1              | 119         | 48.5              | 7       | 10,72           | 47          |
| Viděvdát          |            | 3,4              | 82          | 48,6              | 360;362 | 10,82           | 300         |
| Videvdat          |            | 9,4              | 63          | 49.2              | 275     | 10,88           | 310         |
| 1,19              | 93         | 9.16             | 118;120     | 49.5              | 361     | 10,95;99        | 56          |
| 2,10              | 46; 58f.   | 9,22             | 308;358     | 49,8              | 350f.   | 10,104          | 60;93       |
| 2,22              | 310        | 9.23             | 308         | 50.1              | 7       | 10,118          | 61;65       |
| 2,29              | 39         | 10.10            | 61          | 51,4              | 357f.   | 10.127          | 78          |
| 3,7               | 64         | 10,12f.          | 48          | 51.7              | 360f.   | 10,136          | 56          |
| 3,14              | 47         | 10,15            | 360         | 51,9              | 351     | 10,137;138      | 59          |
| 3 42              | 55;57      | 11.4f.           | 359         | 539               | 49      | 10,143          | 300         |
| 4,2               | 7          | 11.7             | 359         | 55,1              | 360     | 10,144          | 64          |
| 5,4               | 48f.       | 16,10            | 7           | 57.18             | 63      | 12,1            | 80          |
| 5,8f.             | 83         | 26.2             | 119         | 57,29             | 60      | 12,3            | 58f.        |
| 5,24              | 79         | 26,9             | 64          | 58,6              | 7       | 12.9ff.         | 93;127f.    |
| 5.26              | 360        | 28.7             | 351         | 65.2              | 308     | 12,17           | auch 79:519 |
| 5,33ff.           | 47         | 29,7             | 361         | 65,4              | 305     | 13,11           | 86          |
| 6,10f.            | 48         | 30,3             | 263         | 71.8              | 358     | 13,16           | 55          |
| 7,2               | 62         | 30,9             | 363         | 72,6              |         | 13,22;28        | 86          |
| 7,16              | 308:310    | 31,3;5           | 351         |                   | 200     | 13,42;60        | 71          |
| 7,50              | 47         | 31.7             | 47:49       | Yašt              |         | 13,76           | 116         |
| 8,4               | 7          | 31,19            | 350         | 1.21              | 310     | 13,81           | 47          |
| 8,16              | 63         | 32               | 207         | 3,9               | 68f.    | 13,104          | 348f.       |
| 0,20              | 03         | 32               | 207         | 3,0               | 061.    | •               | D 101.      |

| Avesta, Yašt(Forts.) |           | Dātastān i <b>d</b> ēnīk (ed. Wes | st)     | C. LISTE DER BEHANDI    | FITEN | WÖRTER S      | FÄMME WIIRZEIN        |
|----------------------|-----------|-----------------------------------|---------|-------------------------|-------|---------------|-----------------------|
| 14.29ff.             | 95f.:181  | 23,3                              | 83      | C. EIGTE DER BEIDIND    |       |               | MILL, HORLELIN        |
| 14,35                | 47        | 27,51                             | 83      |                         | (Ausw | anı)          |                       |
| 14.41                | 78        | 37,108                            | 83      | INDOGERMANISCH          |       | ταῦρος        | 8                     |
| 15.27                | 93        |                                   |         | INDOGERMANISCH          |       | ἄτα (des Köi  |                       |
| 16.7ff.              | 96:181    | Datastan i Mēnūk i Xrat           |         | Grundsprache            |       | ωτα (des Koi  | nigs) 29311.          |
| 16,10                | auch 49   |                                   |         | Granasprache            |       |               |                       |
| 17.22                | 82        | 62,3                              | 98      | dē                      | 85    | Lateinisch    |                       |
| 17,61                | 59        | 62,9                              | 99      | dijə                    | 29    | equa          | 12                    |
| 19,1                 | 60f.      | B-1 / 1 m 3                       |         | ekvā                    | 12    | flectere      | 24f.                  |
| 19,8                 | 360       | Denkart (ed. West)                |         | p(e)kten                | 23    | nectere       | 24f.                  |
| 19.9                 | 80        | 9,16,2                            | 83      | peku                    | 7     | pecten, -inis | 23f.                  |
| 19,32                | 64;359    |                                   |         | plek                    | 24    | pectere       | 23f.                  |
| 19,34                | 81        | Dinā-i Mainōg-i xiraţ             |         | •                       |       | plectere      | 24                    |
| 19,35                | 79        |                                   |         | Armenisch               |       | taurus        | 8                     |
| 19.44                | 64;71     | 49,15ff.                          | 71      |                         |       | taurus        | •                     |
| 19.46ff.             | 75        |                                   |         | brem                    | 50    | Slavisch      |                       |
| 19,51                | 75;79     | Frahang i öim                     |         | dâmk'                   | 85    |               |                       |
| 19,53                | 76:81f.   | 7,10                              | 82      | xavar                   | 56    | briti         | 50                    |
| 19.55                | 70,811.   | 7,10                              | 62      |                         |       | pleto         | 24                    |
| 19,56ff.             | 75        | Habōxt Nask                       |         | Baltisch                |       |               |                       |
| 19.56                | auch 79   |                                   |         | tauras (lit.)           | 8     |               |                       |
| 19.58                |           | 2,7                               | 56      | tauris (apr.)           | 8     | INDOIRANI     | SCH                   |
| 19,81                | auch 47   | 2,25                              | 56f.,68 | tunio (upii)            |       | *ghauša       | 40                    |
| 17,01                | 64        |                                   |         | ' Germanisch            |       | *bhrināti     | 49ff.                 |
|                      |           | Nīrangastān                       |         |                         |       | *√raith       | 48f.                  |
| Bundahiśn (ed. West) |           | 30                                | 2/0     | falten                  | 25    | -v rautn      | 401.                  |
| 3,11                 | 72        | 37:44                             | 360     | flechten                | 24    | ALTINDISCI    |                       |
| 3,21                 | 83        | 52;53                             | 63      | *steura                 | . 8   | ALTINDISCI    | 1                     |
| 29.5                 | 97        | 32,33                             | 359     | stiur(got.)             | 8f.   | adhisavanya   | 400f.                 |
| 42.18                | 98f.      | Vendidād (Pehlevi)                |         |                         |       | abhinna       | 366ff.                |
| 48.9ff.              | 98        | v enalada (Femevi)                |         | Griechisch              |       | abhiśu        | 238f.                 |
| 58,4                 | 97        | 8,219,69                          | 66      |                         |       | amati         | 487                   |
| 72,2                 | 66        | 8,224,70                          | 66      | γλάσσα / γλῶσσα         | 36    | amrta         | 316                   |
| S. 18.Z.1ff.         | 90        |                                   |         | δυπετής                 | 590   | aśani         | 323; 328ff.; 333; 342 |
| S. 21,Z.2f.          | 91        | Zā tsparam                        |         | κρυερός                 | 27f.  | aśman         | 328; 330ff.           |
| S. 28,Z.1ff.         | 91        | 4.4                               |         | κρυόεις                 | 27f.  | Aśvaghoşa     | 40                    |
| S.49.Z.9ff.          | 90        | 4,4                               | 83      | κτείς , κτενός          | 23    | asambhinna    | 364;368               |
| S. 50,Z.1ff.         | 90        |                                   |         | όφθαλμός (τοῦ βασιλέως) | 293ff | asúrta        | 76f.                  |
| S. 50.Z.4f.          | auch 92   |                                   |         | πέκειν                  | 23f.  | ahata         | 364ff.                |
|                      | uucii > 2 |                                   |         | πίμπλαμεν               | 34    | âtm(i)ya      | 272                   |
|                      |           |                                   |         | πλέκεω                  | 24    | āptya         | 272                   |
|                      |           |                                   |         | πρίασθαι                | 27    | āpya          | 272                   |
|                      |           |                                   |         | προβαίνειν              | 6     | ā-√labh       | 448; 450ff.           |
|                      |           |                                   |         | πρόβατον                | lff.  | upadika       | 432                   |
|                      |           |                                   |         | 'Pã                     | 94;98 | uśan          | 160f.                 |

| ū dhwa. J sthà         116ff.         vialkhllys         365f.         sza5wo stis.         116ff.         vidás         330ff.           sas ara         161         videýs         155f.         ofra ot wordtro         78         dedi(l)i         366f.         vidátot         86         karoti usw.         113ff.         vidyt         322         usadan         55,63,67         vidátot, viðátu, viðátus         300f.         vidátu, viðátus, viðátus         300f.         vidátu, viðátus, viðátus         426f.         vidátus, viðátus         426f.         vidátus, viðátus         427f.         vidátus         427f.         vidátus         427f.         vidátus         427f.         vidátus         427f.         vidátus         447f.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | uśanas        | 160f. | vasāti           | 257            | araδι | wa.            | 77             | -vidatra         | 353            |
|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|---------------|-------|------------------|----------------|-------|----------------|----------------|------------------|----------------|
| mais   161   videlya   155f.   oifra   348f.   višštatot   86   karoti usw.   113ff. vidyu   323f.; 332; 339   ovudīto-   78   vids(jīt)   330ff.   kavi   165   vi-fihā   352   upara   55;63;67   vidštu-   85ff.   kavi   536; 357   vidštu-   85ff.   kavi   536; 356; 356; 356; 356; 356; 356; 356;                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |               |       |                  |                |       |                |                |                  |                |
| Raroti usw.   113ff. vidyut   323f.;332;339   Oxwdrto.   T.   Viddicti.   330ff.   Kavi Usan(as)   160ff. vidhatir, vidhatina   352   usadam   160ff.   Vidhatir, vidhatina   352   usadam   160ff.   Vidhatir, vidhatina   352   usadam   160ff.   Vidhatir, vidhatina   352   usadam   160ff.   Vidhatir, vidhatina   352   Usadam   160ff.   Vidhatir, vidhatina   352   Usadam   160ff.   Vidhatir, vidhatina   352   Vidhatir, vidhatina   352   Vidhatir, vidhatina   352   Vidhatir, vidhatina   Vidhatir, vidhat                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |               |       |                  |                |       |                |                |                  |                |
| kavi                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | karoti usw.   |       |                  |                |       |                |                |                  |                |
| Kavi Uśan(as)   160ff. vidnātr, vidnātna   332   usadam   160   raēð-, raēð-ava(ya)   47ff.   160   130   130   130   130   130   130   130   130   130   130   130   130   130   130   130   130   130   130   130   130   130   130   130   130   130   130   130   130   130   130   130   130   130   130   130   130   130   130   130   130   130   130   130   130   130   130   130   130   130   130   130   130   130   130   130   130   130   130   130   130   130   130   130   130   130   130   130   130   130   130   130   130   130   130   130   130   130   130   130   130   130   130   130   130   130   130   130   130   130   130   130   130   130   130   130   130   130   130   130   130   130   130   130   130   130   130   130   130   130   130   130   130   130   130   130   130   130   130   130   130   130   130   130   130   130   130   130   130   130   130   130   130   130   130   130   130   130   130   130   130   130   130   130   130   130   130   130   130   130   130   130   130   130   130   130   130   130   130   130   130   130   130   130   130   130   130   130   130   130   130   130   130   130   130   130   130   130   130   130   130   130   130   130   130   130   130   130   130   130   130   130   130   130   130   130   130   130   130   130   130   130   130   130   130   130   130   130   130   130   130   130   130   130   130   130   130   130   130   130   130   130   130   130   130   130   130   130   130   130   130   130   130   130   130   130   130   130   130   130   130   130   130   130   130   130   130   130   130   130   130   130   130   130   130   130   130   130   130   130   130   130   130   130   130   130   130   130   130   130   130   130   130   130   130   130   130   130   130   130   130   130   130   130   130   130   130   130   130   130   130   130   130   130   130   130   130   130   130   130   130   130   130   130   130   130   130   130   130   130   130   130   130   130   130   130   130   130   130   130   130   130   130   130   130                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | kavi          |       |                  |                |       |                |                |                  |                |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | Kavi Usan(as) |       |                  |                |       |                |                |                  |                |
| Section   Sec                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |               |       |                  |                |       |                |                |                  |                |
| Keta                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |               |       |                  |                |       |                |                |                  |                |
| Akrandasi   168   samdesiy   155ff.   gaiss. (A)   293;295f   rid.   48f.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |               |       |                  |                |       |                |                |                  |                |
| kraindasi 168 samdely\(\alpha\) 155ff, gaida-(\alpha\) 293;295f 16\(\alpha\)-most 48ff, khlla 364ff, samohy\(\alpha\) 155ff, gaidaka, \(\alpha\) (\alpha\) (123; child tara\(\alpha\) (140; child tara\(\alpha\) (                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |               |       |                  |                |       |                |                |                  |                |
| kirki 326 samimá, samimýs 155; 157f. gaušaka, °kä (A) 293; 295f. rið. 48f. khlja 364ff. samöynir 142 taraðāta- 80 irifðara 49 garbha 168f. saisyai 242 tátāpo s. āpō °s if. 46f. grāvan 399f. Sasarpari 488f. taviši 3500 °s if. 46f. grāvan 399f. Sasarpari 488f. taviši 3500 °s if. 46f. grāvan 399f. Sasarpari 488f. taviši 3500 °s if. 46f. grāvan 399f. Sasarpari 488f. taviši 3500 °s if. 46f. camā 400 Sucreu 258f. daožahva 71 oroč (S) 294f. saiturā. *8f. camā 400 siphāliķā) 346 daisna 55f.58f.60 sphāliķā) 343 323; 338; 341ff. dā, vi. \$v. vi. \$post(S) 294f. jārī atnyatā, °tu 339f. srāddhā 214 dužaphu 71 saradhā 329f. srāddhā 214 dužaphu 72 saradhā 329f. srāddhā 215 saradhā 320f. sar                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |               |       |                  |                |       |                |                |                  |                |
| khila 364ff. samópyát 142 tac 330 irilyvetit, iritstu 48 khilya 364ff. 369 sam-bhid s.asambhinna tarašátu 50 irilnížara 49 garbha 168f. sálýasi 242 tatážap 5.āpō 0 sf. 46f. gárvan 399f. Sasarpari 488f. truší 360ff. sivrá 45f. gárvan 323 sipálíka 123f. daeva, yasna 77 roto (5) 294 cit wie 480 siphálíka 30 sipálíka 299ff. daeva, yasna 55f. 58 s.00 sp. 40 daina 55f. 58 s.00 sp. 40 daina 55f. sivrá 333ff. závití 323ff. závití 225ff. závití 323ff. závití 225ff. závití 225ff                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |               |       |                  |                |       |                |                |                  |                |
| Schillya   Schiff                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | khila         |       |                  |                |       | ana, na (A)    |                |                  |                |
| garbha         168f.         sialyasi         242         titlåpo         s. äpö         off         46f.         46f.         ghrta         399f.         Sasarpari         488f.         twiii         360ff.         swari         45f.         46f.         ghrta         344         siúu         123f.         daeva, yasna         73         sta'ura'*         8f.         66f.         6d.         daeva, yasna         73         sta'ura'*         8f.         66f.         6d.         6d.         6d.         6d.         6d.         6d.         6d.         6d.         74         74         74         74         74         74         74         74         74         74         74         74         74         74         74         74         74         74         74         74         74         74         74         74         74         74         74         74         74         74         74         74         74         74         74         74         74         74         74         74         74         74         74         74         74         74         74         74         74         74         74         74         74         74         74                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |               |       |                  |                |       | S=4=           |                |                  |                |
| grawn         399f.         Sasarpari         488f.         Leviii         300f.         Sawra         45f.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |               |       |                  |                |       |                |                |                  |                |
| Section   Sect                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |               |       |                  |                |       |                |                |                  |                |
| camil         400         Surepu         258f.         daožahva         7 porto         0 porto         294           cit vie'         480         šephalijkā)         46         dabāhva         55f.;58.60         spas- 294f.;3301         spas- 294f.;3401         spas- 294f.;3401         s                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |               |       |                  |                |       |                |                |                  |                |
| cit 'wie'                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |               |       |                  |                |       |                |                |                  |                |
| jaghana   400f;404   √stan   323;338;34lff.   da v.   x.   x.   x.   x.   x.   x.   x.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |               |       |                  |                |       |                |                |                  |                |
| Tan                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |               |       |                  |                |       |                |                |                  |                |
| tanyati, Otu didayut 339f, siraddhi 214 dafaghu 77 daya 46 dafaghu 87 daya 46 dafama 88 svára 343f, dbitáinía) 77 daya 46 dafama 88 svára 343f, dbitáinía) 77 daya 46 daya 47                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |               |       |                  |                |       |                |                |                  |                |
| dáman 85 svára 343f. dokudaní 276 haraní (a) 130 drastr 297ff. / han s. ahata (bitacina) 278 haraní (a) 1310 drastr 297ff. / han n. ahata (bitacina) 359ff. Harax *til 310 drastr 297ff. / han n. ahata (bitacina) 359ff. Harax *til 310 drastr 297ff. / han n. ahata (bitacina) 359ff. Harax *til 310 drastr 297ff. / han n. ahata (bitacina) 359ff. Harax *til 310 drastr 38 drusad 516 Hariphos 40 dvahra* 78 drusad 515 d                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |               |       |                  |                |       |                |                |                  |                |
| didyu(t) 323ff. /han s.ahata dontatua) 25ff. Harax'vfit 310 drayly3(A) 38 drugad 25ff. /han.ni. s.ni.º drayly3(A) 38 drugad 516 Harighoga 40 dvita 275 hiranyagarbta 155ff. Øwäs 771 hukarapta 118ff. John 340 value 277 hiranyagarbta 155ff. Øwäs 771 hukarapta 118ff. Value 277 hiranyagarbta 136ff. Value 277 hiranyagarbta 131f. Value 277 hiranyagarbta 131f. Value 277 hiranyagarbta 131f. Value 277 hiranyagarbta 278 hir                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |               |       |                  |                |       |                |                |                  |                |
| drasft 297ff. / han,ni- drusad 516 Harjhos 40 drivahyā (A) 38 drivahyā (A) 38 drivahyā (A) 38 drivahyā (A) 38 drivahyā (A) 39                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |               |       |                  |                |       |                |                |                  |                |
| drušad 1516 Harighosa 40 Ovaltra"- 77 hidubānam (A) 39 dividā 275 hiranyagarbha 165ff. Ovaltra"- 77 hidubānam (A) 39 dividā 275 hiranyagarbha 165ff. Ovaltra"- 77 hiranyagarbha 165ff. 77 hiranyagarbha 186ff. 78 hiranyagarbh                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |               |       |                  |                |       |                |                |                  |                |
| dvită 275 hiralyagarbha 165ff, patri 74hâ, vi-, vi-, vi- heti 323; 329ff. patri 75h vi-kerefs 120  Năsatya 270ff. ALTIRANISCH patri 73, hukerefs 120  Năsatya 136ff. ni-, han 340, patri 136ff. patri 73, patri 136ff. patri 73, patri 136ff. patri 73, patri 136ff. patri 73, patri                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |               |       |                  |                |       |                |                |                  |                |
| Military                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |               |       |                  |                |       |                |                |                  |                |
| Năstya   270f.   ALTIRANISCH   palif.daliyu- 65   27aigya   272     Năstya   270f.   ALTIRANISCH   paluru- 272   pauru-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |               |       |                  |                |       |                |                |                  |                |
| Năstaya         270ff.         ALTRANISCH         pauruaurovă apăxtara-<br>paurva. nacma-<br>paurva. nacma-<br>paura. nacma-<br>nacma-<br>paura. nacma-<br>nacma-<br>paura. nacma-<br>nacma-<br>paura. nacma-<br>nacma-<br>paura. nacma-<br>nacma-<br>nacma-<br>paura. nacma-<br>nacma-<br>paura. nacma-<br>nacma-<br>nacma-<br>paura. nacma-<br>nacma-<br>nacma-<br>nacma-<br>nacma-<br>nacma-<br>nacma-<br>nacma-<br>nacma-<br>nacma-<br>nacma-<br>nacma-<br>nacma-<br>nacma-<br>nacma-<br>nacma-<br>nacma-<br>nacma-<br>nacma-<br>nacma-<br>nacma-<br>nacma-<br>nacma-<br>nacma-<br>nacma-<br>nacma-<br>nacma-<br>nacma-<br>nacma-<br>nacma-<br>nacma-<br>nacma-<br>nacma-<br>nacma-<br>nacma-<br>nacma-<br>nacma-<br>nacma-<br>nacma-<br>nacma-<br>nacma-<br>nacma-<br>nacma-<br>nacma-<br>nacma-<br>nacma-<br>nacma-<br>nacma-<br>nacma-<br>nacma-<br>nacma-<br>nacma-<br>nacma-<br>nacma-<br>nacma-<br>nacma-<br>nacma-<br>nacma-<br>nacma-<br>nacma-<br>nacma-<br>nacma-<br>nacma-<br>nacma-<br>nacma-<br>nacma-<br>nacma-<br>nacma-<br>nacma-<br>nacma-<br>nacma-<br>nacma-<br>nacma-<br>nacma-<br>nacma-nacma-<br>nacma-<br>nacma-<br>nacma-<br>nacma-nacma-<br>nacma-<br>nacma-nacma-<br>nacma-nacma-<br>nacma-nacm | v una, vi-    |       | neu              | 323; 32911.    |       |                |                |                  |                |
| nimis 136ff, ni-f-han 340 A = Altpersisch, S = Skythisch; paurva.nema                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | Nacotvo       |       | AT TID ANICCII   |                |       |                |                |                  |                |
| ni-/han 340 A = Altpersisch, S = Skythisch; paurva.naēma-parsu                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |               |       |                  |                |       |                |                |                  |                |
| páviravi 307 sonst: Avestisch par 14 (a)olfra 348f. pašta 7f. pitruu 141 (a)olfra 348f. pašta 55;63;66f. pašta 55;63;67;272 (Me Manichāistch, P = Pazend, S = pašta 55;63;66f. p                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |               |       | A = Altpersisch, | S = Skythisch; |       |                |                |                  |                |
| pitru 141 (a)olifa 348f. paica 58 MITTELIRANISCH puru 131f. a)olar- 55;63;66f. paicaeta 61 paicaeta 58 MITTELIRANISCH puru 131f. a)olar- 55;63;66f. paicaeta 61 paicaeta 55;63;67;272 Speciality, Otta 215;217 a)olarumo, a)olav 82f. pascielya- 55;63;67;272 Speciality 25;63;67 pascielya- 55;63;67;272 Speciality 25;63;67 pascielya- 55;63;67 pascielya- 50 para- 63;68 apaixtara- 55ff;60 ff;67ff. fsoratu 355ff;36ff. furu 52 para- 56;63;67 pascielya- 55;63;67 pascielya-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |               |       | sonst: Avestisch |                |       |                |                | x arana-         | /311.          |
| puri privasiciti, tra 131f. abara- 55;63;66f. pakicaeta privasiciti, tra 1215;217 abarurun, abau St. pakicaeta privasiciti, tra 1215;217 abarurun, abau St. pakicaeta pourus 55;63;67;277 Sogidisch, U = undifferenziert für bluwana pasabra- 63;68 fratara- 55;63;67 Pehlevi) Sogidisch, U = undifferenziert für bluwana pasabra- 63;68 fratara- 55;63;67 Pehlevi) Sogidisch, U = undifferenziert für bluwana Sogidisch, U = undifferenziert für bluwana pasabra- 63;68 fratara- 55;63;67 Pehlevi) Sogidisch, U = undifferenziert für bluwana Sogidisch, U = undifferenziert für bluwana pasabra- 63;68 fratara- 55;63;67 Pehlevi') Somit Pehlevi Somit Pehlevi Sogidisch, U = undifferenziert für bluwana Sogidisch U = undifferenziert                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |               |       | ( ) IC           |                |       |                |                |                  |                |
| präyasiettit, tta 215;217 aða.urunö, aðauo 527. pastaiðya 55;63f.;67;272 (Me Manichisch, Pe Pazend, S = Johnson States pourva 55;63f.;67;272 (Me Manichisch, Pe Pazend, S = Johnson States pourva 55;63f.;67;272 (Me Manichisch, Pe Pazend, S = Johnson States pourva 55;63f.;67;272 (Me Manichisch, Pe Pazend, S = Johnson States pourva 55;63;67;67;67;67;67;67;67;67;67;67;67;67;67;                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |               |       |                  |                |       |                |                | MITTELIRANISC    | н              |
| prayaetti. Til. 2004. Pasceptys. 53:501:501:202 Soghdisch. U = undifferenziert für höhid, sam höhinna apaxofra- 5. apäxtara- 5010 prova- 55:601:671. Soghdisch. U = undifferenziert für höhid, sam höhinna apaxofra- 63:68 fratara- 55:601:671. Soghdisch. U = undifferenziert für höhid, sam höhinna apaxofra- 63:68 fratara- 55:601:671. Soghdisch. U = undifferenziert für höhid, sam höhid soghdisch. V = undifferenziert für sommels. Witterpressich wie ggf. Parkara- 55:601:671. Soghdisch. U = undifferenziert für höhid, sam höhid soghdisch. V = undifferenziert für sommels. Witterpressich wie ggf. Parkara- 55:601:671. Soghdisch. U = undifferenziert für sommels. Witterpressich wie ggf. Parkara- 55:601:671. Soghdisch. U = undifferenziert für sommels. Witterpressich wie ggf. Parkara- 55:601:671. Soghdisch. U = undifferenziert für sommels. Witterpressich wie ggf. Parkara- 45:601:671. Soghdisch. U = undifferenziert für sommels. Witterpressich wie ggf. Parkara- 55:601:671. Soghdisch. U = undifferenziert für sommels. Witterpressich wie ggf. Parkara- 45:601:671. Soghdisch. U = undifferenziert für sommels. Witterpressich wie ggf. Parkara- 55:601:671. Soghdisch. U = undifferenziert für sommels. Witterpressich wie ggf. Parkara- 45:601:671. Soghdisch. U = undifferenziert für sommels. Witterpressich wie ggf. Parkara- 45:601:671. Soghdisch. Witterpressich wie ggf. Parkara- 55:601:671. Soghdisch. Witterpressich wie ggf. Parkara- 55:60                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |               |       |                  |                |       |                |                | (M= Manichäisch. | P = Pazend S = |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |               |       |                  |                |       |                | 55;631.;6/;2/2 |                  |                |
| 17   17   17   17   17   17   17   17                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |               |       |                  |                |       |                |                |                  |                |
| Vinos, 3047-4 apatoapaxtara oy 17apaya 00 17                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |               |       |                  |                |       |                |                |                  |                |
| yama 263 sipidawi daliyu- 65 ya0a ava0a 65f afurend 52<br>/ru 323;3351;345 avaien 81 yamia 263 afurdala 52<br>/labh,ā- s.ā-0 avoirioentem 49 yeine 304f afuren 52<br>vajra 323;327;332ff satio-violous 83ff. vaenā- 45 apāxtar 67f.<br>vadha 330f.;336f.;340 ax²/arata 75ff. vaphāu 330 apāxtar (75.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |               |       |                  |                |       |                |                |                  |                |
| Jru         323;335f.;345         avaeno         81         yamā         263         āfundāla         52           Jlabh,ā-         s.ā-0         solivitiventem         49         yeiņte         304f.         āfunrēm         52           vajra         323;327f.;332ff.         astō. višotus         83ff.         vaenā-         45         apāxtar         67f.           vadha         330f.;336f.;340         avarata-         75ff.         vaphāu         350         apāxtar (U)         55ff.;66ff.;74f.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |               |       |                  |                |       |                |                |                  |                |
| Jlabh, ā         s. ā. a vaint         s. ā. a vaint sententem         49         yeithe         304f.         afurriem         52           vajna         323;327f;332ff.         asto, vidōtus         83ff.         vaenā.         45         apāxtar         67f.           vadha         330f;336f;340         ax²larsta         75ff.         vaphāu         350         apāxtar (U)         55ff;66ff;74f.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |               |       |                  |                |       |                |                |                  |                |
| vajra     323; 327f.; 332ff. astō. viōōtuš     83ff.     vaenā     45     apāxtar     67f.       vadha     330f.; 336f.; 340     ax³arata-     75ff.     vaphāu     350     apāxtar (U)     55ff.; 66ff.; 74f.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |               |       |                  |                |       |                |                |                  |                |
| vadha 330f.; 336f.; 340 ax <sup>v</sup> arəta- 75ff. vanhāu 350 apāxtar (U) 55ff.; 66ff.; 74f.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |               |       |                  |                |       |                |                |                  |                |
| apaxia (C) 5511.,0011.,741.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |               |       |                  |                |       |                |                |                  |                |
| vam 5551. apotata 505;590 vairyanam 304f. awarag 67                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |               |       |                  |                |       |                |                |                  |                |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | J Vaiii       | 5551. | ароцата          | 305; 590       | vairy | yan <b>ạ</b> m | 3041.          | awarag           | 67             |

| brinët              | 49ff.   | bāxtār          | 69    |
|---------------------|---------|-----------------|-------|
| britān              | 52      | bí-berinim (Ku) | 50    |
| buridän (P)         | 50      | bürnan (Ka)     | 50    |
| burinët (P)         | 50      | buräd           | 51    |
| burêt (P)           | 50      | buridän         | 52    |
| ērag                | 67      | burräd          | 51    |
| ěrag(M)             | 66ff.   | bur(r)äm        | 50    |
| gősák (Ú)           | 296     | burrid(än)      | 51    |
| ispasay (M)         | 294;296 | δäβ (Ku)        | 40    |
| Kay Us (U)          | 161     | därridän        | 53    |
| niyōšaγ (M)         | 295     | daf(N)          | 40    |
| damē (murtē) (S)    | 85      | δähần´          | 40    |
| uzvān (U)           | 39      | dām             | 85    |
| vispgőšay (U)       | 295     | dap (M)         | 40    |
|                     |         | därinišn(J)     | 53    |
| NEUIRANISCH         |         | e-birnin (G)    | 50    |
|                     |         | ét-bürnűn (V)   | 50    |
| (G = Gilaki, J = J  |         | hin-(G)         | 52    |
| Ka = Kaschan, K =   |         | Kāūs, Kay Kāūs  | 161f. |
| Kochrud, Ku = Kur   |         | lūma(P)         | 85    |
| ranbalutschi, N =   |         | mihir           | 200   |
| P = Paschto, V = V  |         | warünäm (W)     | 50    |
| Wachi; sonst: Neupe | rsisch) | xäridän         | 52    |
| a-brinūn (K)        | 50      | xärinišn (J)    | 52    |
| bá-bürnün (Ko)      | 50      | zuhān           | 39    |
| oa-otanun (KU)      | 30      |                 | 3,9   |
|                     |         |                 |       |

## VERÖFFENTLICHUNGEN DER GLASENAPP-STIFTUNG

- Bd. I: Hermann Oldenberg: Kleine Schriften Aufsatzsammlung in zwei Teilen – Herausgegeben von Klaus L. Janert – 1967. XXXVI, IV, 1570 S. Ln. zus. DM 98.—
- Bd. II: Helmuth von Glasenapp-Bibliographie Bearb. von Zoltán Károlvi – 1968. XIV. 100 S., Ln. DM 28.—
- Bd. III: Franz Kielhorn: Kleine Schriften Aufsatzsammlung in zwei Teilen – Herausgegeben von Wilhelm Rau – 1969. Teil 1: XXIV, 616 S. Teil 2: IV, 489 S., zus. Ln. DM 92,—
- Bd. IV: Hermann Jacobi: Kleine Schriften Aufsatzsammlung in zwei Teilen – Herausgegeben von Bernhard Kölver – 1970. Teil 1: XXIV, 546 S. Teil 2: VI, 610 S., zus. Ln. DM 98,—
- Bd. V: Paul Thieme: Kleine Schriften Aufsatzsammlung in zwei Teilen Herausgegeben von Georg Buddruss – 1970. Teil 1 u. 2 zus. XX, 815 S., Ln. DM 72,—
- Bd. VI: Wilhelm Geiger: Kleine Schriften Zur Indologie und Buddhismuskunde Aufsatzsammlung Herausgegeben von Heinz Bechert 1973. XXXIII. 707 S.. Ln. DM 72.—
- Bd. VII: Heinrich Lüders: Kleine Schriften Aufsatzsammlung Herausgegeben von Oskar v. Hinüber 1973. XVI, 561 S. und 6 Tafein, Ln. DMS, —
- Bd. VIII: Indologen-Tagung 1971 Verhandlungen der Indologischen Arbeitstagung im Museum für Indische Kunst Berlin, 7-9. Oktober 1971 Herausgegeben von Herbert Härtel und Volker Moeller 1973. XXI. 301 S. m. 199 Füz. 1 Farbtafel. In. DM 68.—
- Bd. IX: Hans-Werbin Köhler: ŚRAD-DHĀ in der vedischen und altbuddhistischen Literatur – Herausgegeben von Klaus L. Janert – 1973. XII, 76 S. Ln. DM 32.—

FRANZ STEINER VERLAG GMBH WIESBADEN

#### VERÖFFENTLICHUNGEN DER GLASENAPP-STIFTUNG

- Bd. X: Ludwig Alsdorf: Kleine Schriften Aufsatzsammlung Herausgegeben von Albrecht Wezler 1974. XXIV, 762 S., Ln. DM 88,—
- Bd. XI: Willibald Kirlel: Kleine Schriften Aufsatzsammlung Anhang: Nachträge und Berichtigungen zu "Kosmographie der Inder" (Bonn, Leipzig 1920) – Herausgegeben von Robert Birwé – 1976. XXIV, 453 S., Ln. DM
- Bd. XII: Theodor Zachariae: Opera minora zur indischen Wortforschung, zur Geschichte der indischen Literatur und Kultur, zur Geschichte der Sanskritphilologie. Teil 1 und 2 — Herausgegeben von Claus Vogel – 1977. 2 Bde. XVI, 975 S., Ln. zus. DM 120.—
- Bd. XIII: Walther Schubring: Kleine Schriften Aufsatzsammlung -Herausgegeben von Klaus Bruhn - 1977. XX, 497 S., Ln. DM 74,—
- Bd. XIV: Carl Cappeller: Kleine Schriften und Sanskrit-Gedichte Herausgegeben von Siegfried Lienhard – 1977. XII, 432 S., Ln. DM 64.—
- Bd. XV: Paul Hacker: Kleine Schriften Aufsatzsammlung Herausgegeben von Lambert Schmithausen 1978. XXIV, 916 S., Ln. DM 96,—
- Bd. XVI: Hermann Lommel: Kleine Schriften Aufsatzsammlung Herausgegeben von K. L. Janert – 1978. XXII, 632 S., Ln. DM 88,—
- Bd. XVII: Rudolf Otto Franke: Kleine Schriften Aufsatzsammlung in 2 Teilen – Herausgegeben von Oskar v. Hinliber – 1978. XVI, 1548 S., Ln. zus. DM 134.—
- Bd. XVIII: Helmuth von Glasenapp: Kleine Schriften Aufsatzsammlung Herausgegeben von Heinz Bechert und Volker Moeller 1978. XVI, 560 S., Ln. DM 76,—